
การรักษาโรคในเภสัชขันธกะ 
STUDY OF DISEASE TREATMENT IN  BHESAJJA KHANDAKA 

 
 

1พระมหายศธิศักดิ์ เตชปญฺโญ และ 2สมเดช นามเกตุ 
1Phramahayoddhisak Techapanyo and 2 Somdet Namket 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  
 

1hayoddhisak_t@gmail.com 
 

Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 
 

บทคัดย่อ 
 

  บทความวิชาการนี้เป็นการน าเสนอเรื่องโรคและยารักษาโรคที่ปรากฏในเภสัชขันธ
กะ และ เพ่ือศึกษากระบวนการรักษาโรคในเภสัชขันธกะ ผลการศึกษาพบว่า สาเหตุของโรค
ส่วนใหญ่มาจาก 8 ประการ คือ โรคเกิดแต่ดีให้โทษ โรคเกิดแต่เสมหะให้โทษ โรคเกิดแต่ลม
ให้โทษ โรคที่เกิดทั้งดี เสมหะ ลม ให้โทษ โรคเกิดแต่ฤดูแปรปวน โรคเกิดแต่การผลัดเปลี่ยน
อิริยาบถไม่สม่ าเสมอ โรคเกิดแต่ความเพียรเกินก าลังและโรคเกิดแต่วิบากกรรมซึ่งก่อให้เกิด
ชินดของโรคของกายดังนี้ โรคภายนอก เช่น โรคเท้าแตก พุพอง แผล โรคหิต ผื่นขึ้นตามตัว 
โรคภายใน เช่น ผอมเหลือง หรือดีซ่าน โรคตา ไข ้โรคท้องอืด โรคลมตามอวัยวะ โรคกลิ่นตัว
แรง โรคอมนุษย์เข้าสิง สัตว์เลื้อยคลานและแมลงต่อย นอกจากนี้ยังมีโรคทางใจด้วย  

ยาที่ปรากฏในเภสัชขันธกะ เป็นยาสมุนไพรที่ได้จากพืช จากสัตว์ จากแร่ธาตุ เนื้อสด
และเลือดสด และการใช้อาหารส าหรับเป็นยาบ ารุงร่างกาย เช่น น้ าข้าวใส น้ าต้มเนื้อ น้ าต้ม
ถั่วเขียว ข้าวยาคู กระบวนรักษาโรคที่ปรากฏเภสัชขันธกะ จากการศึกษา พบว่า มีการ
วินิจฉัยโรคก่อน หาสาเหตุของโรค ต่อมาศึกษาคุณภาพของยาแล้วน ามารักษาโรคนั้น เช่น 
โรคภายนอกจะใช้ยาทา ยาฟอก โรคภายในจะใช้การกิน รมควัน ยานัตถ์การผ่าตัด ส าหรับ
โรคอมนุษย์เข้าสิงจะใช้เนื้อสดและเลือดสดรักษา การรักษาโรคที่ถูกยาแฝกโดยใช้ดินติดผาน
ไถ แก้พิษงูใช้ยามหาวิกฏ คือ คูถ มูตร เถ้า ดิน ในการรักษา ส าหรับโรคทางใจนั้น รักษาด้วย
ไตรสิกขา คือ ศีล สมาธิ ปัญญา เมื่อวิเคราะห์โรคและยาสมัยพุทธกาลกับยาแพทย์แผนไทย

                                      
1 นิสิต มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

mailto:hayoddhisak_t@gmail.com


 

1062     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ปัจจุบัน พบว่า บางอย่างเหมือกันและยังอยู่ บางอย่างมีการเปลี่ยนแปลง และบางอย่า ง
หายไป 
 
ค าส าคัญ : การรักษาโรค, เภสัชขันธกะ, พระพุทธศาสนา 

 
Abstract 

 
  This academic article presents To study disease and medicine which take 
place in Buddhism medical discipline 2.) To analyze the process of curing in 
Buddhism medical discipline. The result was found that most of the disease cause 
from 8 factors, for instances, The disease caused from bile,The disease caused 
from phlem,The disease caused from wind,The disease caused from 
bile,phlem,wind,The disease caused from season change,The disease caused from 
bodily movement irregularly,The disease caused from over effort,The disease 
caused from the result of action(Vipaka Mamma). This disease also affect both 
externally and internally to the people. Externally illness contains foot disease, 
Impetigo, Scabies, and rash all over the body. At the same time, internally sickness 
includes jaundice, eye infection, flu, flatulence, the bite from insects, being 
possessed by the spirit and mental illness also is classified in this category. The 
treatment in Buddhism medical discipline explained that the medications being 
used in the cure are produced by serval herbs which are made from plant’s 
essence, mineral, raw meat, fresh animal blood and by product of cooking such as 
rice water, broth and water from boiling green beans. The study shows that the 
first step of curing is to analyze the symptoms and find the root of disease. 
Secondly, the study efficiency of medications in order to remedy the sickness. For 
example, drug for external use, oral drug, smoked theory, using fresh meat and 
animal bloods to cleanse the possessed people, using local herbs to neutralize 
poison from snakes and for the metal illness can be healed by virtue, 
concentration and discernment (wisdom). In this research proved that Buddhism 
medical discipline (traditional medicine) and Conventional medicine are relatively 
similar, however, some may change and some are disappeared.  
 
Keywords : Disease Treatment of, Bhesajja Khandaka, Buddhism 
 
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1063 

 

 

บทน า 
 
  พระพุทธศาสนาถือว่าการเจ็บป่วยเป็นปัญหาส าคัญของมนุษย์เช่นเดียวกับการ เกิด 
แก่ เจ็บ ตาย การเจ็บป่วยนั้นเป็นกระบวนการอย่างหนึ่งของทุกๆ ชีวิตที่ต้องด าเนินไป ตาม
กฎของธรรมชาติ ซึ่งไม่มีใครปฏิเสธได้ ดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ในพระสุตตันตปิฎก อัง
คุตตรนิกายว่า ภิกษุทั้งหลาย โรค 2 อย่างนี้ โรค 2 อย่าง อะไรบ้าง คือ 1. โรคทางกาย 2. 
โรคทางใจ  สัตว์ผู้อ้างว่า ตนเองไม่มีโรคทางใจตลอดระยะเวลาแม้ครู่เดียวหาได้ยาก ยกเว้น
ท่านผู้หมดกิเลสแล้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 21/157/217) พระพุทธเจ้าได้
เสนอทางออกแห่งปัญหาเหล่านี้ไว้แล้ว แต่บุคคลที่เจ็บป่วย ต่างก็แสวงหาวิธีการรักษาบ าบัด 
ที่แตกต่างกันไปเพ่ือให้ตนเองหายจากความเจ็บป่วย ความทุกข์ทรมาน ที่ได้รับตามสภาพที่
เป็น เพ่ือให้มีสุขภาพที่ดีและมีชีวิตรอดพ้นจากความตาย 
 การหลุดพ้นจากความเจ็บป่วยทั้งทางกายและใจนั้น พระพุทธศาสนาได้ให้หลักการ 
กล่าวไว้เป็นหลักธรรมหรือแนวปฏิบัติ ไว้ในหลายระดับด้วยกัน ตั้งแต่ระดับพ้ืนฐาน 
ระดับกลาง จนถึงระดับสูงสุด ที่จะช่วยแก้ปัญหาที่ต้นเหตุได้อย่างยั่งยืน โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
ตามกระบวนการแห่งไตรสิกขา คือการด ารงตนอยู่ในกรอบแห่ง ศีล สมาธิ ปัญญา เป็น
หลักธรรมที่มีความสมบูรณ์ ครอบคลุมทุกระบบ ทุกกระบวนการ ไม่เลือกชั้นวรรณะ สามารถ
จัดการและแก้ปัญหาสังคมให้หมดไปได้อย่างแน่นอน  ถึงแม้ว่าความเจ็บป่วยจะเป็นมรดก
ประจ าสังขารของมนุษย์ก็ตาม ถ้าตราบใดมนุษย์ยังสังวร ระวัง ดูแล รักษาสุขภาพของตนให้
ถูกต้องตามสุขอนามัย และได้ประพฤติตามหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
 พระไตรปิฎกที่เป็นหลักค าสอนของพระพุทธศาสนา มีเนื้อหาที่ระบุถึงการรักษาโรค
ทางกายไว้มากมาย โดยเฉพาะพระวินัยปิฎก ในหมวดเภสัชขันธกะ ได้ระบุถึงการรักษาโรค
ต่างๆ ด้วยเภสัช 5 ชนิด คือ เนยใสเนยข้น น้ ามัน น้ าผึ้ง น้ าอ้อย พร้อมทั้งยาสมุนไพรที่ได้จาก
รากไม้ต่างๆ เช่น เปลือกไม้ ใบไม้ ผลไม้ ยางไม้ แร่ธาตุต่างๆ เช่น เกลือ ก ามะถัน ผงมูลโค
แห้งแก้แผลพุพองและกลิ่นตัวและยานัตถุแก้ปวดหัว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
5/260/44.) พระบรมศาสดาทรงเป็นนายแพทย์ผู้เชี่ยวชาญพระองค์มีความสามารถที่จะ
รักษาโรค คือ กิเลสพร้อมทั้งอนุสัยอันได้แก่ความโลภ ความโกรธ ความหลง และความมัวเมา 
พระองค์ทรงใช้ญาณตรวจดูโรค  เมื่อรู้ภาวะของเหล่าสรรพสัตว์แล้ว ก็ทรงวางยา (แสดง
ธรรม) คือธรรมโอสถ ธรรมะบางหมวดเมื่อฟังแล้วพิจารณาตาม ท าให้จิตใจสงบระงับผ่อน
คลาย เป็นสมาธิส่งผลไปถึงกายให้หายจากโรคทางกายและโรคทางใจได้ ดังพระมหากัสสปะ
เถระพิจารณาตามธรรมนั้นก็หายจากโรค เมื่อภิกษุอาพาธพระองค์ทรงรับสั่งให้ภิกษุทั้งหลาย
รักษาพยาบาลกันเอง และทรงรับสั่งว่า ถ้าหากภิกษุรูปใดมีความปรารถนาจะพยาบาลเรา
ตถาคตแล้วไซร้ ขอเธอทั้งหลายจงพยาบาลภิกษุไข้ เมื่อภิกษุเกิดอาพาธ ต้องแสวงหาเภสัช 
(ยาสมุนไพร) มาท าการรักษาและให้เป็นไปตามอาการของโรคแต่ละอย่าง ก่อนนั้นพระพุทธ



 

1064     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

องค์ยังไม่ทรงอนุญาตยาสมุนไพรเพ่ือรักษาภิกษุอาพาธ  ทรงอาศัยเหตุนี้ เมื่อภิกษุอาพาธก็
อนุญาตให้รับยาสมุนไพรและเครื่องบดยาหรืออุปกรณ์การปรุงยาไว้ใช้เอง  ดังปรากฏใน
คัมภีร์วินัยปิฎกมหาวรรคตอนหนึ่งว่า ภิกษุท้ังหลาย เราอนุญาตรากไม้ที่เป็นยา  คือ ขม้ิน ขิง
สด ข่า ว่านเปาะ ว่านน้ า อุตพิด แฝก แห้วหมูและรากไม้ที่ใช้เป็นยาชนิดอื่นๆ ที่มีอยู่ แต่ไม่ใช่
เป็นของเคี้ยวของฉัน เธอรับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันเมื่อมีเหตุจ าเป็นจึงฉันได้ (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 5/260/46.)  
 พระองค์ได้เห็นความส าคัญของภิกษุด้วยความมุ่งหวังจะให้มีสุขภาพดีปราศจากการ
เจ็บไข้ได้ป่วยเมื่อมีสุขภาพดีแล้วจะเอ้ืออ านวยต่อการปฏิบัติธรรมเพ่ือให้บรรลุผลส าเร็จ ด้วย
เหตุนี้พระองค์จึงทรงอนุญาตให้ภิกษุท่ีอาพาธได้รักษาโรคให้หาย เพื่อรักษาสุขภาพให้แข็งแรง
สมบูรณ์ทั้งกายและใจ โรคที่เกิดขึ้นมีทั้งที่รักษาหายและไม่หาย ไม่ว่าจะเป็นโรคทางกายหรือ
ทางใจก็ตาม เหล่านี้ล้วนเป็นปัญหาที่ท าให้เกิดความทุกข์ของเหล่ามนุษย์ทุกยุคทุกสมัย แม้
การแพทย์สมัยใหม่จะเจริญและได้รับการพัฒนามามากแล้วก็ตาม ความทุกข์ที่เกิดขึ้นจาก
ความเจ็บไข้ก็ยังสร้างปัญหาให้สังคมมาโดยตลอดยังไม่มีใครที่จะสามารถหาวิธีเอาชนะได้ใน
พระไตรปิฎกที่เป็นหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนาที่จะเอาชนะปัญหาเหล่านี้ได้  เช่นการ
น าเอายาสมุนไพรมารักษาโรคของภิกษุในคราวอาพาธ รวมทั้งรักษาโรค เพ่ือน ามาบ าบัดการ
เจ็บไข้ได้ป่วย ศึกษาถึงวิธีการแก้ปัญหาของพระพุทธเจ้าในยามเจ็บป่วย การใช้ยารักษาโรคที่
ใช้รักษาการอาพาธของภิกษุท าให้โรคหายได้ 
 
โรคที่ปรากฏในเภสัชขันธกะ 
 

 การอาพาธของพระภิกษุสมานพุทธการที่เกิดขึ้นในฤดูสารท แม้ข้าวต้มที่ดื่มเข้าไปก็
กับอาเจียนออกมา แม้ข้าวสวยที่ฉันแล้วก็กับอาเจียนออกมา ภิกษุเหล่านั้นซูบผอม หมองคล้ า 
ซีดเหลือง เส้นเอ็นขึ้นพรั่ง เพราะโรคนั้นและมีโรคกระบวนการรักษาโรคที่ปรากฏในเภสัช
ขันธกะ ที่จะได้น ามาศึกษาครั้งนี้ ตามข้ันตอนดังต่อไปนี้ 
 1.  ความหมายของโรค 
 ในพระไตรปิฎกได้ให้ความหมายของค าว่า โรค ไว้ว่าหมายถึง ความเสียดแทง (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 31/186/87.) และได้ให้ความหมายในเชิงอธิบาย
ความหมายของโรคในวงกว้างไว้ว่า บุคคลใดเป็นโรค บุคคลนั้นมีสิ่งหนึ่งสิ่งใดเสียดแทงอยู่ 
พระพุทธเจ้าจึงทรงสอนให้มนุษย์สนใจและรู้จักตัวเองเป็นส าคัญ คือ รู้จักร่างกายและจิตใจ
ของตน เพ่ือที่จะได้บ ารุงรักษาร่างกายและจิตใจให้ด ารงอยู่อย่างปกติสุข โดยปราศจากสิ่งที่
คอยเสียดแทงอยู่ อย่างไรก็ตาม มนุษย์ยากที่จะหลีกหนีจากความเจ็บป่วยไปได้เพราะในชีวิต
มนุษย์นั้นย่อมมีความผิดปกติทั้งทางร่างกายและจิตใจเกิดขึ้นอยู่เสมออันได้แก่  โรคที่เกิดขึ้น



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1065 

 

 

ทางร่างกาย (รูป) และโรคที่เกิดขึ้นทางจิตใจ (นาม) ซึ่งเรียกรวมว่า โรคนามรูป (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539 : 21/31/24.) 
          หากกล่าวตามรูปศัพท์ ค าว่า โรค มาจากภาษาบาลีว่า  รุช แปลว่า เสียดแทง มี
วิเคราะห์ตามหลักบาลีไวยากรณ์ว่า รุชฺชตีติ โรโค (อาพาโธ) แปลว่า (ความอาพาธใด) ย่อม
เสียดแทง เหตุนั้น (ความอาพาธนั้น) ชื่อว่า ผู้เสียดแทง (พระมหานิยม อุตฺตโม, 2547 : 171) 
นอกเหนือจากนี้แล้วค าว่า โรค ที่มีรากศัพท์มาจาก รุช ธาตุนั้นท่านได้แปลง ชฺ เป็น คฺ ด้วย
อ านาจของ ณ ปัจจัยในนามกิตก์ (หลวงเทพดรุณานุศิษฐ์ (ทวี ธรรมธัช), 2556 : 122) หาก
กล่าวถึงความหมายทั่วไป ค าว่า โรค ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 ให้
ค าจ ากัดความไว้ว่าหมายถึง ความเจ็บไข้ ความเจ็บป่วย (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546 : 673) 
ภาวะที่ร่างกายท างานไม่ได้เป็นปกติจากเชื้อโรคเป็นต้น การเจ็บป่วย การได้รับอุบัติเหตุ การ
ผิดปกติของร่างกายและจิตใจรวมทั้งอาการที่เกิดจากสภาพดังกล่าวนั้นด้วย โรคจึงเป็นสิ่งที่
เสียบแทงชีวิต ใช้แทนค าว่า ทุกข์ ซึ่งทั้งโรคและทุกข์เป็นสิ่งที่บีบคั้นขัดข้องเป็นปัญหาต้อง
แก้ไขต้องก าจัดออกไปชีวิตจะไม่ได้ล าบากและนอกจากนี้ยังมีนักวิชาการทางพระพุทธศาสนา
ได้ให้ความหมายว่า โรค คือ สิ่งที่เสียดแทงชีวิต ใช้แทนค าว่า ทุกข์ซึ่งทั้งโรคและทุกข์เป็นสิ่งที่
บีบคั้นขัดข้องเป็นปัญหาต้องแก้ไข ต้องก าจัดออกไปชีวิตจะไม่ได้ล าบาก (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2542 : 110) 
 ดังนั้น  โรค หมายถึง ความเจ็บไข้ ความเจ็บป่วย ความไม่สบาย โรคประจ าตัว โรคที่
ติดตัวอยู่ประจ ารักษาไม่หาย ซึ่งเป็นปัญหาของมนุษย์ทุกคนปัญหาของชีวิตคือ ทุกข์ อาจเป็น
โรคแอบแฝงตัวโดยที่ไม่มีการผิดปกติออกมาภาวะผิดปกติที่เกิดขึ้นท าให้รู้สึกไม่สบาย เสียด
แทงให้เจ็บปวด หรือมีอาการที่ผิดปกติแสดงออกมาให้เห็น ในทางพระพุทธศาสนาถือว่าการ
เจ็บป่วยเป็นปัญหาส าคัญของมนุษย์ เช่นเดียวกับการ เกิด แก่ เจ็บ ตาย การเจ็บป่วยนั้นเป็น
กระบวนการอย่างหนึ่งของทุกๆ ชีวิตที่ต้องด าเนินการไปตามกฎของธรรมชาติซึ่งไม่มีใครปฎิ
เสธได้  
 2. ประเภทของโรคที่ปรากฏในเภสัชขันธกะ 
 2.1 โรคทางกาย คือ ความเจ็บป่วยทางร่างกายจ าแนกได้ 2 ประการคือ 1) โรค
ตามค านิยมมี2ชนิดคือโรคอุกฤษฏ์ หมายถึงโรคท่ีคนไม่เย้ยหยันไม่เหยียดหยามไม่เกลียดชังไม่
ดูหมิ่นมีเพียงชนิดเดียวคือโรคเบาหวาน และโรคทราม หมายถึงโรคที่คนเย้ยหยันเหยียด
หยามเกลียดชังดูหมิ่นได้แก่โรคต่างๆทุกชนิดยกเว้นโรคเบาหวานเช่นโรคเรื้อนโรคฝีโรคกลาก
โรคมองคร่อโรคลมบ้าหมู (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 2/3-4/6-12.) 
 2.2 โรคตามอาการ มี 2 ชนิดคือโรคที่เกิดขึ้นภายนอกกาย เช่น กลากกลิ่นตัวแรง
กลิ่นที่องค์ก าเนิด(อวัยวะในที่ลับ) งูกัดตะขาบกัดตาบอดต่อมผุดขึ้นทั่วร่างกายเท้าแตกผอม
เหลืองแผลที่เท้า (เกิดจากสะเก็ดหินเจาะ) แผลที่ศีรษะแผลที่หน้าแผลที่องค์ก าเนิดฝีฝีดาษ
แผลพุพองแมลงป่องต่อยร่างกายกอปรด้วยโทษมากริดสีดวงทวารเรื้อนสิวหิดอีสุกอีใส 



 

1066     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

อัมพาต และโรคที่เกิดขึ้นภายในกาย เช่นของติดคอขาดอาหารขี้หูจุกช่องหูคอพอกครรภ์ตก
ไข้ดีก าเริบท้องร่วงน้ ามูตรกะปริบกะปรอยเนื้องอกที่ล าไส้เบาหวาน โรคพรรดึกปวดศีรษะ
ปากมีกลิ่นเหม็นลงโลหิตลม ลมตามอวัยวะลมที่มีพิษลมในอุทร ลมบ้าหมูลมเสียดท้อง ลม
เสียดยอกตามข้อ เสมหะก าเริบหูหนวกอาหารไม่ย่อย อหิวาตกโรคเป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 2/217-219/212-213.) 
             2.3 โรคทางใจ คือ ความเจ็บป่วยอันเกี่ยวเนื่องกับจิตใจเช่นความไม่สบาย
ใจความวิตกกังวลนอนไม่หลับเป็นบ้าหรือวิกลจริต โรคทางร่างกายและโรคทางใจนี้เกิดขึ้นกับ
มนุษย์ตลอดเวลาแต่โรคทางร่างกายนั้นมนุษย์สามารถดูแลรักษาและป้องกันให้ร่างกายมี
สุขภาพดีท าให้เกิดโรคน้อยลงได้แต่ส าหรับโรคทางจิตใจนั้นพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นโรคที่
เกิดขึ้นกับมนุษย์อยู่ตลอดเวลายากที่จะป้องกันไม่ให้เกิดได้ยกเว้นผู้ปฏิบัติธรรมจนบรรลุแล้ว
ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า สัตว์ทั้งหลายผู้ปฏิญาณความไม่มีโรคทางร่างกายตลอดปีหนึ่งมี
ปรากฏผู้ปฏิญาณความไม่มีโรคตลอด 2 ปีบ้าง 3ปีบ้าง 4 ปี บ้าง 5ปีบ้าง 10ปีบ้าง 20ปีบ้าง 
30ปีบ้าง 40ปีบ้าง 50ปีบ้าง ผู้มีปฏิญาณความไม่มีโรคแม้ยิ่งกว่า 10ปีบ้างมีปรากฏ… สัตว์
เหล่าใดปฏิญาณความไม่มีโรคทางใจแม้ครู่หนึ่งสัตว์เหล่านั้นหาได้ยากในโลกเว้นแต่พระ
ขีณาสพเท่านั้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 21/157/141.) 
           ในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้กล่าวถึงประเภทของโรคว่าคือการสมมติชื่อและท าการจัด
กลุ่มของโรคให้ เป็นหมวดหมู่โดยแบ่งออกเป็นกลุ่มใหญ่ๆได้2กลุ่มคือโรคทางกายซึ่ง
ประกอบด้วยโรคตามค านิยม (โรคที่คนเย้ยหยันและไม่เย้ยหยัน) และโรคตามอาการ (โรคที่
เกิดขึ้นภายในและภายนอกร่างกาย) และโรคทางใจซึ่งเป็นความเจ็บป่วยที่เกิดขึ้นภายใน
จิตใจ ในการรักษาโรคในแต่ละโรคนั้น จ าเป็นต้องทราบสาเหตุในการเกิดโรคก่อน จึงจะ
สามารถท าการรักษาได้อย่างถูกต้อง ซึ่งในคัมภีร์พระไตรปิฎกได้ให้นิยามความหมายของ
สมุฏฐานของการเกิดโรค หมายถึงการรู้ที่ตั้งแรกของการเกิดโรคอันเป็นสาเหตุของการ
เจ็บป่วยซึ่งประกอบด้วย 8 สมุฏฐานดังนี้ 1) ธาตุสมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุของความเจ็บป่วย
อันเนื่องมาจากความเกิดขึ้น และผิดปกติของมหาภูตรูปทั้ง  4 ประการ ที่ประกอบเป็น
ร่างกาย ได้แก่ ธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุลม และธาตุไฟ ซึ่งมหาภูตรูปทั้ง 4 นี้ ต้องอาศัยซึ่งกันและ
กันไม่สามารถขาดธาตุหนึ่งธาตุใดไปได้ หากมีการแปรปรวนเสียสมดุล หย่อน ก าเริบ หรือ
พิการ ประการใดประการหนึ่งก็จะท าให้ร่างกายเกิดความเจ็บป่วยขึ้นมาได้ (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 : 13/288/218.) อุตุสมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุของการเจ็บป่วยอัน
เนื่องมาจากการเปลี่ยนแปลงของอากาศตามฤดูกาล ได้แก่ (1) อากาศร้อน (2) เดือนกึ่งท้าย
ฤดูร้อน เดือนต้นแห่งฤดูฝน และ (3) ฤดูสารท (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
2/611/524.) 3) อายุสมุฏฐาน หมายถึง ช่วงอายุที่เป็นสาเหตุของการเกิดโรคซึ่งมนุษย์มีโรค
ทุกวัย โดยเฉพาะอายุที่เป็นสาเหตุของโรค คือความชรา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 7/10/4.) 4) สัตว์สมุฏฐาน หมายถึง สาเหตุที่ท าให้เกิดโรคอันเนื่องมาจากสัตว์ ได้แก่ 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1067 

 

 

(1) ผีเข้า (2) งูกัด (3) ยักษ์เข้าสิง และ (4) สัตว์ที่เจาะกินมันสมอง (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 2/168/183.) 5) วิธีสมุฏฐาน  หมายถึง สาเหตุที่ท าให้ เกิดโรคอัน
เนื่องมาจากวิธีการรักษาที่ผิดพลาด หรือการบ าบัดรักษาผิดวิธี ท าให้เกิดอาการเจ็บป่วยหรือ
ท าให้โรคก าเริบ ได้แก่ (1) นวดฟ้ันมากเกินไป (2) นึ่งตัวนานเกินไป (3) นัตถุ์ยาเกินขนาด (4) 
เภสัช และ (5) เภสัชที่ท าให้ครรภ์ตก เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
13/495/341) 6) อาหารสมุฏฐาน หมายถึงสาเหตุที่ท าให้เกิดโรคหรือท าให้โรคก าเริบอัน
เนื่องมาจากอาหาร คือ กินอาหารมากเกินไป หรือกินอาหารน้อยเกินไป ได้แก่ (1) ข้าว (2) 
น้ า (3) เปรียง (น้ ามันที่ท าจากนมส้มและไขหรือเนย) (4) สุรา (5) สุกรมัททวะ (อาหารชนิด
หนึ่ง ซึ่งปรุงด้วยเห็ดอย่างหนึ่ง ซึ่งเห็ดชนิดนั้นหมูชอบกิน) และ (6) อาหารประณีต (การปรุง) 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/4/5.)  7. จิตสมุฏฐาน หมายถึงสาเหตุที่ท าให้เกิด
โรคหรือท าให้โรคก าเริบอันเนื่องมาจากจิตใจ 8 ) กรรมสมุฏฐาน หมายถึง หลักของกรรมที่
เป็นเหตุให้เกิดโรคนั้น จัดว่าเป็นเรื่องที่ส าคัญที่สุดประการหนึ่งในพระพุทธศาสนา เพราะ
พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับกรรมหรือการกระท าทั้งทางกาย (กายกรรม), ทางวาจา 
(วจีกรรม) และทางใจ (มโนกรรม) กรรมหรือการกระท าทุกอย่างย่อมส่งผลแก่ผู้กระท า ดังที่
พระพุทธเจ้าตรัสว่า สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มีกรรมเป็นก าเนิด 
มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย กรรมย่อมจ าแนกสัตว์ให้เลวและประณีต (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 14/581/323.)   
              เห็นได้ว่าสมุฏฐานในการเกิดโรค  หมายถึง การรู้ที่ตั้งแรกของการเกิดโรคที่
ปรากฏในพระไตรปิฎกนั้น จ าแนกออกได้เป็น 8 สมุฏฐาน ประกอบด้วยธาตุสมุฏฐาน อุตุ
สมุฏฐาน อายุสมุฏฐาน สัตวสมุฏฐาน วิธีสมุฏฐาน อาหารสมุฏฐาน จิตสมุฏฐาน และกรรม
สมุฏฐาน นับเป็นพ้ืนฐานในการวิเคราะห์สาเหตุในการเกิดโรคในปัจจุบัน ด้วยวิวัฒนาการทาง
การแพทย์สมัยใหม่ท าให้สามารถวินิจฉัยโรคอย่างละเอียดได้ท าให้ทราบสาเหตุที่ท าให้เกิดโรค
นั้น ๆ อย่างชัดเจนสามารถท าการรักษาโรคได้อย่างถูกต้อง 
 
ประเภทของยาที่ปรากฏในเภสัชขันธกะ 
 
 ยานับว่ามีความส าคัญส าหรับการรักษาโรคต่างๆ โดยแยกประเภทได้ ดังนี้ คือ 

  
 1. น  ามันเหลวที่เป็นยา 
  น้ ามันเหลวที่เป็นยา คือ น้ ามันเหลวหมี น้ ามันเหลวปลา มันเหลวปลาฉลาม มัน
เหลวหมู มันเหลวลา พระองค์ทรงอนุญาตให้ภิกษุอาพาธที่เป็นไข้รับประเคนไว้และฉันใน
เวลาที่เจียวในช่วงกลางวัน และฉันในเวลากลางวันเท่านั้น  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 5/262/45-46.) “รากไม้ชนิดต่างๆ ที่เป็นยา” คือ ขิงสด ว่านน้ า ว่านเปาะ อุตพิด 



 

1068     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ข่า แฝก แห้วหมูหรือรากไม้ชนิดอ่ืนๆ ที่เป็นยา แต่ไม่ใช่ของเคี้ยวของฉัน ทรงอนุญาตให้ภิกษุ
ที่อาพาธรับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีพ แต่ให้ฉันได้เฉพาะที่มีเหตุจ าเป็นเท่านั้น ถ้าไม่มี
เหตุจ าเป็น ภิกษุรูปใดฉัน ต้องอาบัติทุกกฎ  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
5/263/46) “น  าฝาดชนิดต่างๆ ที่เป็นยา” คือ ใบสะเดา ใบโมกมัน ใบขี้กา ใบแมงลัก ใบ
ฝ้าย หรือใบไม้ชนิดต่างๆ ที่เป็นยา ที่ไม่ใช่ของเคี้ยวของฉัน ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่อาพาธรับ
ประเคนแล้วเก็บไว้ได้ตลอดชีพ ฉันได้เฉพาะเวลาที่มีเหตุจ าเป็น ถ้าไม่มีเหตุจ าเป็น ภิกษุรูปใด
ฉันต้องอาบัติทุกกฎ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 5/263/47.)“ผลไม้ชนิดต่างๆ ที่
เป็นยา” คือ ลูกพิลังคะ ดีปลี พริก สมอไทย สมอภิเพก  มะขามป้อม ผลโกศ และผลไม้ที่
เป็นยาชนิดอ่ืนๆ ที่ไม่ใช่ของเคี้ยวของฉัน ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่อาพาธรับประเคนแล้วเก็บไว้
ได้ตลอดชีพ โดยให้ฉันได้เฉพาะเวลาที่มีเหตุจ าเป็น ภิกษุรูปใดฉัน ต้องอาบัติทุกกฎ (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 5/263/47.) “ยางไม้ชนิดต่างๆ ที่เป็นยา” คือ หิงคุ ยางเคี้ยว
จากหิงคุ ยางเคี้ยวจากเปลือกหิงคุ ยางยอดต้นตันตกะยางจากใบตันตกะเคี้ยวจากตันตกะ
ก ายาน หรือยางจากชนิดอื่นๆที่เป็นยาที่มีอยู่ ที่ไม่ใช่ของเคี้ยวของฉันอนุญาตให้ภิกษุที่อาพาธ
รับประเคนแล้วเก็บไว้ได้ตลอดชีพ โดยให้ฉันได้เฉพาะที่มีเหตุจ าเป็นเท่านั้นถ้าไม่มีเหตุจ าเป็น
ภิกษุรูปใดฉันต้องอาบัติทุกกฎ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 5/263/47.)“เกลือ
ชนิดต่างๆ ที่เป็นยา” คือ เกลือสมุทร เกลือด า เกลือสินเธาว์ เกลือดินโปร่ง เกลือหุง หรือ
เกลือที่เป็นยาชนิดอ่ืนๆ ที่มีอยู่ ที่ไม่ใช่ของเคี้ยวของฉัน อนุญาตให้ภิกษุที่อาพาธรับประเคน
แล้วเก็บไว้ได้ตลอดชีพ โดยให้ฉันได้เฉพาะที่มีเหตุจ าเป็นเท่านั้นถ้าไม่มีเหตุจ าเป็นภิกษุรูปใด
ฉันต้องอาบัติทุกกฎ “มูลโค ดินเหนียว กากน  าย้อม”พระองค์ทรงอนุญาตให้ใช้ทาเพ่ือดับ
กลิ่นตัวแรง ฝีดาษ หิดตุ่ม พุพอง ใช้ทาเพ่ือไม่ให้น้ าเหลืองที่ไหลเยิ้มออกมาที่ไปติดเกาะกับ
จีวรและผิวหนังจนท าให้แกะออกล าบาก“เนื อดิบและเลือดสด”พระพุทธองค์ทรงอนุญาต
ให้แก่ภิกษุที่อาพาธด้วยโรคอมนุษย์เข้าสิงให้ฉันเนื้อดิบและเลือดสดได้ “ยาหยอดตา” ที่ปรุง
ด้วยเครื่องยาต่างๆ เช่น หรดาลกลีบทอง  เขม่าไฟ ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นโรคทางตา  ท า
เป็นยาทาตา ยาป้ายตา“เครื่องผสมยาตา”คือ ไม้จันทร์  กฤษณา  กลัมพัก  ใบเฉลียง  แห้ว
หมู  ทรงอนุญาตให้ใช้เป็นยายอดตา  ยาป้ายตาที่ปรุงด้วยตัวยาดังกล่าวได้ใช้ส าหรับรักษาโรค
ตา“น  ามัน ยานัตถุ์ และการสูดควัน” ใช้รักษาโรคปวดร้อนที่ศรีษะ ทรงอนุญาตน้ ามันส าหรับ
โรคปวดศรีษะ  ถ้ายังไม่หายอนุญาตให้นัตถุ์ยา และสูดควันได้“น  ามันหุง  และน  าเมาเจือด้วย
น  ามันหุง” ทรงอนุญาตให้ฉันน้ ามันหุงและน้ าเมาที่เจือด้วยน้ ามันหุงที่ไม่เกินขนาดได้  แต่ถ้า
น้ ามันหุงที่เจือน้ ามันเมาเกินขนาด ทรงอนุญาตให้ใช้ทาเท่านั้น  ภิกษุใดดื่ม  ต้องอาบัติตาม
ธรรม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 5/267/55-56.) “การรมเหงื่อด้วยใบไม้
ต่างๆ” เพ่ือแก้ลมตามอวัยวะ“เขาสัตว์กอกระบายโลหิตออก”พระพุทธองค์ทรงได้อนุญาต
ให้ใช้เขาสัตว์กอกระบายโลหิตออก  ส าหรับแก้โรคลมขัดยอกตามข้อ“ยาทาเท้า  น  ามันทา
เท้า” ทรงอนุญาตยาทาเท้าส าหรับโรคเท้าแตกแต่ถ้ายังไม่หาย ทรงอนุญาตให้ปรุงน้ ามันทา



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1069 

 

 

เท้า ยามหาวิกัฏ4  คูถ มูตร เถ้า ดิน  พระองค์ทรงอนุญาตให้เจือน้ าฉันแก้พิษงู “น  าดื่มเจือ
คูถ”ทรงอนุญาตให้เจือน้ าฉันแก้พิษยา “น  าละลายจากดินติดผาลไถ”พระองค์ทรงอนุญาต
ให้ฉันแก้โรคเสน่ห์ยาแฝด“น  าด่างดิบ” ทรงอนุญาตให้ฉันแก้โรคท้องผูก“น  าสมอดองมูตร
โค” ทรงอนุญาตให้ฉันแก้โรคผอมเหลือง“สมุนไพรหอม”พระองค์ทรงอนุญาตให้ลูบไล้
สมุนไพรหอมแก้โรคผิวหนัง“ยาถ่าย” ทรงอนุญาตใช้ส าหรับแก้โรคท้องผูกและมีตุ่มผดผื่นขึ้น
ตามตัว“ยาดองโสณโสวีรกะ” (ที่ปรุงด้วยส่วนผสมหลายอย่าง) พระองค์ทรงอนุญาตให้เจือ
น้ าดื่มอย่างน้ าปานะส าหรับใช้แก้โรคลมในท้อง “เหง้าบัวและรากบัว” พระสารีบุตรใช้ฉัน
ส าหรับแก้โรคร้อนในกาย“ก้านอุบลอบ”  หมอชีวกโกมารภัจได้ปรุงถวายพระพุทธเจ้าให้ใช้
สูดดมส าหรับแก้โรคการหมักหมมสิ่งอันเป็นโทษในร่างกายของพระองค์“กระเทียม” เพราะมี
ภิกษุที่อาพาธเป็นโรคลมเสียดท้องฉันกระเทียมแล้วหาย  พระองค์จึงทรงอนุญาตให้ฉัน
กระเทียมได้เพ่ือแก้โรคลมโดยเฉพาะให้ฉันในยามอาพาธเท่านั้น  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 5/273/69.) “เนยใส  น  าอ้อย น  าผึ ง  และน  าส้ม” ทรงอนุญาตให้ใช้รักษา
โรคลงแดงโดยการปรุงหรือผสมกับยาชนิดอื่นๆ รวมกันในการรักษาโรคต่างๆ ด้วยยาสมุนไพร
นานาชนิดนั้น พระองค์ยังทรงอนุญาตให้ใช้อุปกรณ์ต่างๆ  ที่ใช้บดยาและปรุงยาพร้อมทั้ง
หลักการเก็บรักษายาต่างๆ ควบคู่กันไปที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก หมวดเภสัชขันธกะ คือ สาก
และส าหรับใช้ต ายา หรือบดยา พร้อมทั้งเครื่องร่อนยาผงและผ้าร่อนยา กรักส าหรับเก็บยาตา 

ไม้ป้ายตา ภาชนะที่ใช้เก็บไม้ยาตา กล้องที่ใช้นัตถุ์ยา  กล้องสูดควัน  ฝาปิดกล้องสูดควัน  ที่ท า
ด้วยงา ด้วยเขา ท าด้วยกระดูก ท าด้วยไม้อ้อ ท าด้วยไม้ไผ่   และท าด้วยไม้ท าด้วยยางไม้  ท า
ด้วยสิ่งที่เป็นโลหะ  ท าด้วยเปลือกสังข์  ลักจั่นที่ท าด้วยโลหะ ท าด้วยไม้และลักจั่นที่ท าด้วย
โลหะ ท าด้วยผลไม้และท าด้วยไม้  เหล่านี้ท าใส่น้ าต้มไม้ชนิดต่างๆ  (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 12/489/524.) เมื่อภิกษุอาพาธใช้อาบหรือแช่เพ่ือรักษาโรคลม ทั้งนี้ยังใช้
เขาสัตว์ส าหรับใช้กรอกเพ่ือระบายโลหิตออก การใช้กระจกและภาชนะ ส าหรับใช้ตรวจดูแผล
บนใบหน้า ผ้ารัดเข่า ไม้แคะหูพร้อมทั้งของที่ใช้ห่อ ไม้บังเวียน และกัปปิยภูมิ (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539 : 7/244,276) 
 2. ยาจากพืช  
 ยาสุมนไพรที่ได้จากพืชพันธุ์ไม้ต่างๆ ได้แก่ไม้ยืนต้น ประเภทไม้เถา ไม้เครือ จ าพวก
ผัก  หญ้า  หว่าน  พืชพรรณไม้เหล่านี้ก่อนที่จะน ามาใช้ปรุงเป็นยาเพ่ือการรักษาโรคต่างๆ ได้
นั้นจะต้องรู้จักเสียก่อนว่าต้นไม้แต่ละต้นหรือแต่ละชนิด จะเอาส่วนใดมาปรุงเป็นยา หรือท า
ยาต้องรู้ให้แน่ชัดเพ่ือมิให้ผิดพลาดได้ เช่น จะเอาล าต้น แก่น ราก เปลือก กระพ้ื ดอก ยาง 
หัว เหง้า ใบผลเปลือกของผลหรือประเภทที่เป็นฝัก เมล็ด เกสร หรือจะเอาหมดทั้ง 5 (ราก 
ดอก ต้น ใบ ผล)  พร้อมทั้งรู้รสของต้นไม้ว่า มีรสขม หวาน เปรี้ยว เผ็ด ร้อน  มัน จืด ฝาด 
เย็น รสเมาเบื่อ ของไม้ ตลอดชื่อของต้นไม้แต่ละชนิดว่าชื่ออย่างไร พร้อมรูปลักษณะของ สี 
เช่น สีแดง สีเหลือง สีเขียว สีขาว สีด า และกลิ่น เช่น กลิ่นหอม กลิ่นเหม็น ว่าเป็นอย่างไร 



 

1070     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

พืชวัตถุเหล่านั้นจะเอาส่วนใดส่วนหนึ่งของพืชมาปรุงเป็นยารักษาโรคได้ถูกต้อง สมุนไพรจาก
พืชวัตถุจ าพวกต้น ดังนี้ คือ กฤษณา ขี้เหล็ก จันทน์เทศ บุนนาค มะตูม จ าปา ราชพฤกษ์ 
สะเดา พิกุล สมอไทย สมอพิเภก มะขามป้อม จันทร์แดง  เป็นต้น 
 3. ยาสมุนไพรจากสัตว์ 
 สัตว์ที่เกิดมาตามธรรมชาตินานาชนิดหมอยาสมุนไพรโบราณได้น าเอาส่วนต่างๆ ของ
ร่างกายและอวัยวะต่างๆ ของสัตว์ ซึ่งจัดเป็นประเภทที่เรียกว่าสัตว์วัตถุ  หมอยาสมุนไพร
โบราณท่านเป็นนักสังเกต และรู้จักส่วนที่จะน ามาใช้ท าเป็นยา เช่น เอาหนัง (หนังช้าง) เอา
กระดูก เอาขน (ขนเม่น)  เอาเขา  เอานอ (นอแรด)  เอางา (งาช้าง) เอาเคี้ยว (เคี้ยวหมู,เสือ,
หมี,จระเข้) เอาตัว เอากลีบ (เกล็ดลิ่น) เอาดี (ดีงู,หมี) เอาน้ ามัน เอาเลือด เอามูล (ขี้)  เอา
เดือย (เดือยไก่ป่า) มี 3 คือ สัตว์ที่อาศัยอยู่บนบก หากินบนบก ซึ่งหมอยาสมุนไพรท่านน าเอา
ส่วนต่างๆ  มาท าเป็นยารักษาโรค เช่น กระต่าย  กระทิง กวาง กุย  แกะ  ไก่ป่า ครั่ง คางคก  คุ
ลิกา  โคโรค งูเหลือม, งูหลาม งูเห่า ชะมด ช้าง เม่น แมงมุม  แมลงสาบ เสือโคร่ง หมี โคเถื่อน 

(วัวป่า)  
 สัตว์ที่เกิดและอาศัยหากินอยู่ในน้ า ที่ท่านนิยมน ามาท าเป็นยารักษาโรค เช่น ปลา
กระเบน  ปลากระดี่ ปลากด ปลาฉลาม ปลาช่อน  ปลากหมึก ปลาหมอ เต่านา ปลาวาฬ  ปู
ทะเล ปูนา แมงดาทะเล สัตว์จ าพวกนกอาศัยการบินในอากาศและชอบหากินบนอากาศบ้าง
ในน้ าบ้าง บนดินบ้างเป็นปกติ หมอยาสมุนไพรท่านน าเอาส่วนต่างๆ ของสัตว์เหล่านี้มาท า
เป็นยารักษาโรค เช่น อีกา ค้างคาว กระบิน (บ่างรั่ว) นกกาน้ า นกกรด นกกระจอก นกกวัก  

นกกระลิง นกนางแอ่น นกพิราบ นกยูง ผึ้ง แร้ง เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 7/244/116.) 
 4. ยาสมุนไพรจากแร่ธาตุ 
 ได้แก่ แร่ธาตุต่างๆ ที่เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ หรือสิ่งที่ประกอบขึ้นจากแร่ธาตุที่ท่าน
น ามาใช้เป็นยารักษาโรค  และต้องรู้จักธาตุวัตถุนั้นๆ ว่ามีรูปลักษณะ สี กลิ่น รส และชื่อ
อย่างไร  หนังสือเภสัชกรรมไทย รวมสมุนไพร ของท่าน วุฒิ วุฒิธรรมเวช ได้แบ่งธาตุวัตถุ
ออกเปน็ 2 จ าพวก ดังนี้ 
  4.1 จ าพวกสลายง่าย คือธาตุวัตถุที่ ละลายง่าย แตกหักง่าย และสายตัวอยู่แล้ว
ตามกฎของธรรมชาติ เช่น เกลือต่างๆ ก ามะถันเหลือง ก ามะถันแดง จุนสี ดินประสิว ดีเกลือ 

ดินปลวก ดินสอพอง สารหนู น้ าปูนใส  น้ าส้มสายชู สารส้ม หรดานกลีบทอง น้ าประสานดีบุก 

ดินถน า  เป็นต้น 
 4.2 จ าพวกสลายตัวยาก คือ ธาตุวัตถุที่มีความแข็งแรง มีการจับตัวกันแน่น  มี
ความทนทานมาก  เป็นวัตถุที่ท าให้แตกและสลายตัวยาก  เช่น  เงิน  ทองค า ทองแดง 

ทองเหลือง ทองสัมฤทธิ์ บัลลังก์ ศิลา ศิลายอน หินปะการัง เป็นต้น 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1071 

 

 

 สรุปได้ว่า โรคที่ปรากฏในเภสัชขันธกะ ซึ่งในทางพระพุทธศาสนานั้นถือว่า เป็นเรื่อง
ส าคัญ ที่จะต้องให้การบ าบัดรักษา โดยได้แบ่งโรคออกเป็น 2 อย่าง คือ โรคทางกายและโรค
ทางใจ ในการศึกษาครั้งนี้  จะศึกษาเฉพาะโรคทางกาย โดยได้แบ่งประเภทของโรคที่ปรากฏ
ในเภสัชขันธกะ คือ โรคซึ่งมีสาเหตุของโรคเกิดมาจากดี  เสมหะ ไข้สันนิบาต เกิดจากฤดู
แปรปรวน เกิดจากการบริหารไม่สม่ าเสมอ เกิดจากการใช้ความเพียรเกินก าลัง เกิดจากผล
ของกรรม เกิดจากความหนาวความร้อน ความหิวกระหาย ปวดอุจจาระ ปัสสาวะ เกิดจาก
ธาตุทั้ง 4 ไม่สมดุล (ธาตุดิน ธาตุน้ า ธาตุลม ธาตุไฟ) และการไม่รู้จักประมาณการบริโภค การ
ถูกสัมผัสกับเหลือบยุงและสัตว์เลื้อยคลาน  สาเหตุของธาตุทั้ง 4 และสาเหตุปรากฏในคิริ
มานันทสูตร 8 ประการ ที่พระองค์ตรัสไว้ว่ากายนี้มีทุกข์มาก มีโทษมาก เพราะฉะนั้นอาพาธ
ต่างๆ จึงเกิดขึ้นในกายนี้คือ อาพาธมีดีเป็นสมุฎฐาน อาพาธมีเสมหะสมุฏฐาน อาพาธลมเป็น
สมุฏฐาน อาพาธมีไข้สันติบาตเป็นสมุฎฐาน อาพาธอันเกิดแต่ฤดูแปรปรวน  อาพาธอันเกิดแต่
การบริหารกายไม่สม่ าเสมอ  อาพาธอันเกิดแต่เพียรเกินก าลัง และอาพาธอันเกิดแต่วิบาก
กรรม  ส าหรับโรคทางกายนั้น ที่จะเกิดโรคขึ้นมาได้ต้องมีสาเหตุ เช่น การรับเชื้อเข้าไป ความ
ไม่สมดุลของสิ่งแวดล้อม หรือความแปรปรวนของฤดูกาลเป็นเหตุให้เกิดการเจ็บป่วยหากมี
การส่งเสริมสุขภาพที่ดี  มีการควบคุมป้องกันโรคที่ดีแล้วก็จะไม่เกิดการเจ็บป่วยดังโรคที่
ปรากฏในพุทธกาล ปัจจุบันได้หมดไป เช่น โรคฝีดาษ (ไข้ทรพิษ) โรคอหิวาต์ โรคคุดทะราด 

แต่ก็ได้มีโรคใหม่ได้พัฒนาการขึ้นมาหลายชนิด เช่น ไข้หวัดนก ไข้หวัดสายพันธุ์ใหม่ โรคเอดส์  
การพัฒนาของโรคใหม่นี้แพทย์แผนปัจจุบันก็ยังไม่สามารถที่จะค้นคว้าวิธีการรักษาได้ 
 จากการเปลี่ยนแปลงของโรคดังกล่าว แม้จะมีโรคบางอย่างหมดไป แล้วแต่ก็มีโรค
ชนิดใหม่เกิดขึ้นมา แม้ว่าการพัฒนาการทางการแพทย์ เทคโนโลยีใหม่ๆ ที่จะอ านวยสะดวก
ต่อการรักษาโรคแต่ก็ยังไม่สามารถเอาชนะโรคทุกชนิดให้หมดไปได้  ดังพุทธพจน์ที่ตรัสไว้ว่า 

“ร่างกายเป็นรังโรค” ดังนั้นการรักษาสุขภาพนั้นก็คือการการส่งเสริมสุขภาพให้แข็งแรงอยู่
เสมอ รับประทานอาหารให้ถูกหลัก  ออกก าลังกายอย่างสม่ าเสมอ และควบคุมป้องกันโรค
ตามหลักเกณฑ์ก็จะสามารถป้องกันการเจ็บป่วยได้  ซึ่งป้องกันดีกว่าการรักษา ดังสุภาษิตที่ว่า 

“ป้องกันดีกว่ารักษา” 
 
กระบวนการรักษาโรคในเภสัชขันธกะ 
 
 การใช้ยาในครั้งพุทธกาลนั้น เมื่อมีภิกษุสงฆ์เกิดการอาพาธเป็นไข้ ในแต่ละครั้งต่างก็
ต้องใช้ยาแตกต่างกันออกไปในการใช้การรักษา ซึ่งพระองค์ทรงอนุญาตให้พระสงฆ์ได้
แสวงหายามาบ าบัดอาการไข้ได้ตามความต้องการ หรือตามที่ทายกทายิกาน ามาถวายเพ่ือท า
การรักษาไข้ ดังที่พระพุทธองค์ทรงอนุญาต พอสรุปได ้ดังนี้ 
 



 

1072     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 1.  กระบวนการรักษาโรคในเภสัชขันธกะ 
 ภิกษุทั้งหลายเป็นไข้ ต้องการใช้รากไม้ที่เป็นยาบ าบัดไข้ ภิกษุได้น าเรื่องนี้ไปกราบทูล
ให้พระพุทธองค์ทรงทราบ พระองค์จึงทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ใช้รากไม้ที่เป็นยา คือ ขมิ้น ขิง
สด ว่านน้ า ว่านเปราะ อุตพิด ข่า แฝก แห้วหมู หรือรากไม้ชนิดอ่ืนๆ ที่ใช้เป็นยารักษาโรคได้ 
รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิต เมื่อเกิดอาการอาพาธไม่สบาย (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 5/263/46.) และยังทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นไข้ใช้ผลไม้ที่เป็นยาเพ่ือรักษา
อาการไข้ คือ ลูกพิลังคะ ดีปลี พริก ลูกสมอไทย ลูกสมอพิเภก ลูกมะขามป้อม ผลโกศ หรือ
ผลไม้ชนิดอ่ืนที่ใช้เป็นยาได้ รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิต เมื่อเป็นไข้ไม่สบาย พระ
พุทธองค์ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นไข้ให้ใช้น้ าฝาดสมุนไพรได้ เพ่ือใช้เป็นยาบ าบัดไข้ คือ น้ า
ฝาดสะเดา น้ าฝาดโมกมัน น้ าฝาดขี้กา น้ าฝาดบอระเพ็ด น้ าฝาดกระถินพิมาน หรือน้ าฝาด
ชนิดอื่นที่ใช้เป็นยา ภิกษุรับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิตเมื่อเป็นไข้ฉันได้  
 พระองค์ยังทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นไข้ใช้ยางไม้ที่เป็นยาเพ่ือบ าบัดไข้ คือ ยางหิงคุ 
ยางเคี้ยวจากหิงคุ ยางเคี้ยวจากเปลือกหิงคุ ยางจากยอดตันตกะ ยางเคี้ยวจากใบตันตกะ 
ก ายาน หรือยางไม้ชนิดอ่ืนที่ใช้เป็นยา รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิต เมื่อเป็นไข้ไม่
สบาย ทรงอนุญาตให้ภิกษุที่เป็นไข้ใช้ใบไม้ที่เป็นยาบ าบัดไข้ได้ คือ ใบสะเดา ใบโมกมัน ใบ
ขี้กา ใบแมงลัก และใบฝ้ายหรือใบไม้ชนิดอ่ืนที่เป็นยา รับประเคนแล้วเก็บไว้ฉันได้ตลอดชีวิต 
เมื่อเป็นไข้ไม่สบาย เมื่อคราวที่พระปิลินทวัจฉะ อาพาธเป็นโรคลม พระองค์ทรงอนุญาตให้หุง
น้ ามันฉันได้ พระพุทธองค์ทรงมีพระเมตตา ทรงเห็นความทุกข์ของพุทธสาวกของพระองค์ จึง
ทรงอนุญาตให้ภิกษุสงฆ์ได้ใช้ยาเพ่ือบ าบัดการอาพาธและทรงอนุญาตให้ฉันเภสัช 5 ชนิด ที่
เป็นยาทั้งเป็นอาหาร คือ เนยใส เนยข้น น้ ามัน น้ าผึ้ง น้ าอ้อย ใช้ในการรักษาโรคซูบผอม ซีด
เหลือง หมองคล้ า ทรงอนุญาตให้ฉันได้ทั้งในนอกกาลและในเวลาวิกาล (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 : 5/260-267/43-50) การรักษาพยาบาลในพระพุทธศาสนา การแบ่ง
ประเภทของโรคสามารถแบ่งตามลักษณะของคนไข้ได้อีก 3 ประเภท คือ 1) โรคที่ไม่อาจจะ
หายได้แม้ว่าจะท าการรักษาหรือไม่ท าการรักษาก็ตาม 2) โรคที่หายได้เอง ไม่ว่าจะท าการ
รักษาหรือไม่ก็ตาม เช่น โรคจ าพวกปวดหัว ปวดท้อง หรือโรคที่มีอาการเล็กๆ น้อยๆ และ 3) 
โรคที่หายได้เฉพาะที่ท าการรักษาเท่านั้น ถ้าไม่ท าการรักษาก็ไม่หาย ได้แก่ โรคภัยไข้เจ็บส่วน
ใหญ่ที่คนเราประสบกันอยู ่(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 20/22/170.) 
          2. พุทธวิธีบ าบัดรักษาโรค         
          การรักษาโรคในปัจจุบัน มีวิวัฒนาการทางการแพทย์เจริญก้าวหน้าเป็นอย่างมาก แต่
ก็มีโรคอยู่จ านวนไม่น้อยที่ไม่สามารถรักษาให้หายขาดได้ ท าให้ภูมิปัญญาทางตะวันออกซึ่ง
เกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนากลายเป็นการแพทย์ทางเลือกหนึ่งที่ได้รับความสนใจเพ่ิมมากข้ึน
ในคัมภีร์พระไตรปิฎก ได้แบ่งวิธีการรักษาโรคออกเป็น 4 วิธี ดังนี้ 
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1073 

 

 

     2.1 การรักษาโรคด้วยสมุนไพร ผสมกับสารอื่นตามต ารับยา เพ่ือบ าบัดโรคบ ารุง
ร่างกาย หรือใช้เป็นยาพิษ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546 : 1132) การใช้สมุนไพรในครั้ง
พุทธกาลนั้น เมื่อมีภิกษุสงฆ์เกิดการอาพาธเป็นไข้ในแต่ละครั้งต่างก็ต้องใช้สมุนไพรแตกต่าง
กันออกไปในการรักษา ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้พระสงฆ์ได้แสวงหาสมุนไพรมาบ าบัด
อาการไข้ได้ตามความต้องการหรือตามที่ทายกทายิกาน ามาถวายเพ่ือท าการรักษาโรค การ
รักษาโรคโดยใช้สมุนไพรต่าง ๆ นั้นแบ่งออกได้ดังนี้ 
             (1) การรักษาโรคด้วยพืช การรักษาโรคด้วยสมุนไพรที่ได้จากพืช เป็นการน า
ผลผลิตที่ได้จากพันธุ์ไม้ต่างๆ ทั้งไม้ยืนต้น ไม้เถา ไม้เครือ พืชจ าพวกผัก หญ้าหรือว่าน เป็น
ต้น มาใช้ในการรักษาโรคโดยส่วนประกอบทั้ง 5 อันได้แก่ ราก ต้น ใบ ดอก และผลของพืช
แต่ละชนิดนั้นจะมีสรรพคุณแตกต่างกันไปตามแต่ละส่วน (ยุวดี จอมพิทักษ์, 2540 : 8) ดังที่
ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่า พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้น ารากไม้ เปลือกไม้แก่นไม้ ใบไม้ 
ผลไม้ และยางไม้มาเป็นยารักษาโรค นอกจากนี้ยังปรากฏว่ามีการน าน้ าหมักผลไม้ (ยาดอง
โลณโสจิรกะ) ยาคู (ปรุงด้วยงา ข้าวสาร และถั่วเขียว) และกระเทียมมารักษาโรคลมในท้องมี
การน ารากและเหง้าของบัวมารักษาอาการไข้ตัวร้อน และใช้ก้านของบัวเป็นยาระบาย เป็น
ต้น (ยุวดี จอมพิทักษ,์ 2540 : 220) 
              (2) การรักษาโรคด้วยสัตว์ การรักษาโรคด้วยสมุนไพรที่ได้จากสัตว์ เป็นการน า
ส่วนต่างหรืออวัยวะต่างๆ ของสัตว์ อาทิเช่น หนัง กระดูก ขน เขา นอ งา เขี้ยว เกล็ด ดี 
น้ ามัน และเลือด มาใช้ในการรักษาโรค ซึ่งเรียกว่า“สัตววัตถุ”โดยแบ่งออกได้เป็น 3 ประเภท
ตามชนิดของสัตว์ ได้แก่ สัตว์ที่อาศัยอยู่บนบก หากินบนบก สัตว์ที่เกิดอาศัยและหากินอยู่ใน
น้ า และสัตว์จ าพวกนกอาศัยการบินในอากาศและหากินบนอากาศบ้าง ในน้ าบ้าง และบนดิน
บ้าง การน าสมุนไพรที่ได้จากสัตว์มารักษาโรคมีปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่า มีการน าเอา
เภสัช 5 อัน ได้แก่ เนยใส เนยข้น น้ ามัน น้ าผึ้ง และน้ าอ้อยรวมทั้งเนื้อสัตว์และนมสดมาใช้
รักษาโรคขาดสารอาหาร เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 2/25-26/147–
149.) 
              (3) การรักษาโรคด้วยแร่ธาตุ การรักษาโรคด้วยแร่ธาตุ เป็นการน าแร่ธาตุต่างๆ ที่
เกิดขึ้นเองตามธรรมชาติหรือสิ่งที่ประกอบขึ้นจากแร่ธาตุมาใช้เป็นยารักษาโรค การที่จะน า
ธาตุวัตถุนั้นๆ มาใช้ประโยชน์จ าเป็นต้องทราบถึงลักษณะรูป สี กลิ่น รส และสรรพคุณอย่าง
ชัดแจ้ง โดยธาตุวัตถุแบ่งออกได้เป็น 2 จ าพวกได้แก่ จ าพวกสลายตัวง่าย คือ ธาตุวัตถุที่
แตกหักและสลายตัวง่ายตามธรรมชาติ เช่น เกลือต่างๆ ดี เกลือ ก ามะถันเหลือง ก ามะถัน
แดง จุนสี ดินประสิว ดินปลวก ดินสอพอง น้ าปูนใส น้ าส้มสายชูสารส้ม สารหนู หรดานกลีบ
ทอง และน้ าประสานดีบุก เป็นต้น และจ าพวกสลายตัวยาก คือ ธาตุวัตถุที่มีความแข็งแรง มี
การจับตัวกันแน่น มีความทนทานมาก เป็นวัตถุที่ท าให้แตกหักและสลายตัวยากเช่น เงิน 
ทองค า ทองแดง ทองเหลือง ทองสัมฤทธิ์ บัลลังก์ ศิลา และหินปะการัง เป็นต้น ดังที่ปรากฏ



 

1074     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ในคัมภีร์พระไตรปิฎกว่า พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตเกลือ น้ าด่าง และน้ าเป็นยารักษาโรค 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 2/34/35.)  นอกจากนี้ยังมีการใช้โคมัย (ดินผสมข้ีวัว) 
ดินเหนียว และกากน้ าย้อม รักษาโรคฝีดาษและอีสุกอีใส (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 2/34/36-37) มีการใช้น้ ามันที่เจือน้ าเมาที่ผ่านการต้ม โดยไม่มีสี กลิ่น และรสของ
น้ าเมารักษาโรคลม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 2/34/39.) และใช้ยามหาวิกัฏ 4 
อย่าง คือ คูถ มูตร เถ้า และดิน รักษาอาการถูกงูกัด เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 : 2/34/ 41.) 
           สมุนไพรที่น ามาใช้รักษาโรคไม่ว่าจะได้จากพืช สัตว์ หรือแร่ธาตุ ส่วนใหญ่จะมีตัวยา
ส าคัญที่ไม่แน่นอนขึ้นอยู่กับปัจจัยหลายอย่าง ได้แก ่ตัวสมุนไพร การเพาะปลูก การเก็บรักษา
เป็นต้น อีกทั้งจ าเป็นต้องใช้ในปริมาณที่มาก จึงจะได้ประสิทธิภาพในการรักษา แต่ด้วย
เทคโนโลยีที่ทันสมัยสามารถสกัดเอาสาระส าคัญในสมุนไพรต่าง ๆ ออกมาได้ และผลิต
ออกมาในรูปแบบที่สะดวกต่อการน าไปรักษา และมีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้นท าให้การใช้
สมุนไพรในการรักษาโรคในปัจจุบันเป็นที่ยอมรับและมีความส าคัญอย่างยิ่งส าหรับวงการ
แพทย์ทางเลือก มีการจัดท าเป็นต าราการแพทย์แผนไทยที่มีความน าเชื่อถือนับเป็นภูมิปัญญา
ที่มีคุณค่ายิ่ง 
 2.2. การรักษาโรคด้วยเทคนิค วิธีการรักษาโรคด้วยเทคนิคนั้นเป็นการใช้วิธีการ
ต่างๆ ในการรักษาโรค นอกเหนือจากการใช้ยาสมุนไพรอันประกอบด้วยการบริหารร่างกาย
ด้วยการดัดกาย การปล่อยอสุจิเพ่ือลดความกระสัน การนวดรักษาอาการปวดเมื่อย การนึ่ง 
และผิงไฟเพ่ือปรับธาตุทั้ง 4 ในร่างกายการนัตถุ์ยาเพ่ือรักษาอาการปวดศีรษะและโรคในโพรง
จมูก และการผ่าตัดเพ่ือรักษาโรคฝี โรคริดสีดวงทวารโรคปวดศีรษะ และโรคเนื้องอกที่ล าไส้ 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 1/214/316.) 
          การรักษาโรคด้วยการใช้สมุนไพรและวิธีการทางเทคนิค เป็นการรักษาโรคที่เกิดขึ้น
ทางร่างกาย โดยมีสมุฏฐานของการเกิดโรคอยู่ที่ความผิดปกติของธาตุทั้ ง  4 ความ
เปลี่ยนแปลงของอากาศ ความผิดปกติในแต่ละช่วงอายุ ถูกสัตว์ท าร่างกาย การรักษาด้วยวิธี
ที่ผิด และความผิดปกติของอาหารที่รับประทาน แต่ไม่สามารถรักษาโรคทางใจ อันมีสาเหตุ
มาจากความผิดปกติของจิตใจ และโรคที่เกิดขึ้นจากผลของกรรมได้ ซึ่งโรคที่มีสมุฏฐานจาก
ความผิดปกติของจิตใจและผลของกรรมที่ได้กระท าไว้ ต้องรักษาด้วยการเจริญพระพุทธมนต์
และการบ าเพ็ญเพียรทางจิต ดังรายละเอียดต่อไป 
 2.3. การรักษาโรคด้วยการบ าเพ็ญเพียรทางจิต การบ าเพ็ญเพียรทางจิต เป็น
วิธีการฝึกฝนทางจิต เพ่ือการดับทุกข์ นอกจากนี้ยังมีอานิสงส์ในการรักษาโรค อันเกิดจาก
ความผิดปกติทางจิตเป็นส าคัญ ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ดังนี้ 
 (1) เมื่อครั้งที่พระวังคีสะได้ขอค าแนะน ากับพระอานนท์ว่า ตนเองมีจิตเร่าร้อน
เพราะกามราคะ จะมีวิธีการใดที่จะดับราคะ ขอให้พระอานนท์ช่วยอนุเคราะห์ ครั้งนั้นพระ



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1075 

 

 

อานนท์ให้พระวังคีสะเจริญอสุภกัมมัฏฐาน ด้วยค ากล่าวที่ว่า “จิตของท่านรุ่มร้อน เพราะ
สัญญาอันวิปลาส ท่านจงละเว้นนิมิตอันสวยงามอันเป็นที่ตั้งแห่งราคะเสีย ท่านจงเห็นสังขาร
ทั้งหลายโดยความเป็นของแปรปรวนโดยเป็นทุกข์ และอย่าเห็นโดยความเป็นตน ท่านจงดับ
ราคะอันแรงกล้า ท่านจงอย่าถูกราคะเผาผลาญบ่อย ๆ ท่านจงเจริญจิตในอสุภกัมมัฏฐานให้
เป็นจิตมีอารมณ์เป็นอันเดียว ตั้งมั่นด้วยดีเถิด ท่านจงมีกายคตาสติ ท่านจงเป็นผู้มากด้วยความ
หน่าย ท่านจงเจริญความไม่มีนิมิต และจงถอนมานานุสัยเสียเพราะการรู้เท่าถึงมานะ ท่านจัก
เป็นผู้สงบระงับเที่ยวไป (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 15/735/228.) 
 (2) เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าพระชนม์มายุ 80 พรรษา ครั้งนั้นพระองค์พ านักอยู่ที่
บ้านเวฬุคาม เมืองเวสาลี ครั้งนั้นพระองค์ประชวรอย่างหนัก เกิดเวทนาอย่างร้ายแรงถึงใกล้
จะปรินิพพาน จึงใช้ความเพียร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 11/238/180-183) 
ขับไล่อาพาธ และทรงด ารงชีวิตสังขารอยู่ อาพาธสงบลง พระองค์ทรงหายประชวรคือหาย
จากความเป็นไข้ไม่นาน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 1/93/85-86.) 
 (3) เมื่อครั้งที่พระพุทธเจ้าประทับอยู่ ณ ป่ามหาวัน ใกล้เมืองเวสาลี ครั้นเวลาเย็น
พระพุทธ เจ้าเสด็จไปยังศาลาคนไข้ แล้วประทับนั่งบนอาสนะปูลาดไว้ จากนั้นได้เรียกผู้ภิกษุ
ในศาลาคนไข้เพ่ือสอนธรรมว่าต้องมีสติ การรู้สึกตัวและต้องรู้จักรอเวลา ดังที่พระพุทธองค์
ตรัสว่า “ดูกรภิกษุทั้ง หลาย ภิกษุพึงเป็นผู้มีสติ มีสัมปชัญญะ รอกาลเวลา นี้เป็นค าสั่งสอน
พวกเธอ…การมีสติ คือการเป็นผู้มีปกติเห็นกายในกาย มีปกติเห็นเวทนาในเวทนา… การมี
สัมปชัญญะ คือ การเป็นผู้มีปกติทาความรู้สึกตัวในการก้าวไป ในการถอยกลับ… มีปกติทา
ความรู้สึกตัวในการเดิน ยืน นั่ง หลับ ตื่นพูด นิ่ง… พึงเป็นผู้มีสติสัมปชัญญะ รอกาลเวลา” 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 18/374/224). 
  บุคคลที่ป่วยเป็นโรคต่างๆ นั้น ส่วนหนึ่งมีสาเหตุมาจากความคิดและสภาพจิตใจ ดัง
ค ากล่าวที่ว่า“ใจเป็นนาย กายเป็นบ่าว”เมื่อสภาพจิตใจขุ่นมัว มีความเครียด ย่อมส่งผลให้
สภาพร่างกายบกพร่องจนเกิดอาการของโรคต่างๆ การบ าเพ็ญเพียรทางจิตเป็นการฝึกจิตให้มี
สติ เป็นหลักการควบคุมสติให้อยู่กับร่างกายและจิตใจ ไม่ให้จิตใจฟุ้งซ่าน หวั่นไหว สามารถ
รักษาโรคที่เกิดจากความผิดปกติของจิตใจให้หายไปได้  ธรรมะที่เป็นฝ่ายในการตรัสรู้เป็น
ธรรมอันเกื้อกูลการตรัสรู้ เป็นเครื่องยึดในการบ าเพ็ญเพียร คือ โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 
ได้แก่ สติปัฏฐาน 4 (กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน จิตตานุปัสสนาสติ
ปัฏฐานและธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน) สัมมัปปธาน 4 (สังวรปทาน ปหานปทาน อนุ
รักขปทาน และภาวนาปทาน) อิทธิบาท 4 (ฉันทะวิริยะ จิตตะ และวิมังสา) อินทรีย์ 5 
(สัทธินทรีย์ วิริยินทรีย์ สตินทรีย์ สมาธินทรีย์ และปัญญินทรีย์) พละ 5 (สัทธาพละ วิริยพละ 
สติพละ สมาธิพละ และปัญญาพละ) โพชฌงค์ 7 (สติ ธัมมวิจยวิริยะ ปิติ ปัสสัทธิ สมาธิ และ
อุเบกขา) และมรรคมีองค ์8 (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 18/374/224) 



 

1076     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

  จุดมุ่งหมายสูงสุดของการบ าเพ็ญเพียรโพธิปักขิยธรรม คือ การได้บรรลุนิพพาน ตัด
สิ้นกิเลสาสวะทั้งปวง เป็นไปเพ่ือการตรัสรู้ ดังพุทธพจน์ที่ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ก็โพธิปักขิย
ธรรมเป็นไฉนคือ สัทธินทรีย์ เป็นโพธิปักขิยธรรม ย่อมเป็นไปเพ่ือความตรัสรู้ วิริยินทรีย์... สติ
นทรีย์...สมาธินทรีย์... ปัญญินทรีย์ เป็นโพธิปักขิยธรรม ย่อมเป็นไปเพ่ือความตรัสรู้” “ภิกษุ
ทั้งหลาย บรรดาสัตว์ดิรัจฉานทุกจ าพวกสีหมฤคราช โลกกล่าวว่าเป็นยอดของสัตว์เหล่านั้น
เพราะมีก าลัง มีฝีเท้า มีความกล้าฉันใด บรรดาโพธิปักขิยธรรมทุกอย่าง ปัญญินทรีย์เรากล่าว
ว่า เป็นยอดแห่งโพธิปักขิยธรรมเหล่านั้นเพราะเป็นไปเพ่ือความตรัสรู้ฉันนั้นเหมือนกัน  และ
ภิกษุเป็นผู้มีธรรมงามอย่างไร ภิกษุในธรรมวินัยนี้ เป็นผู้ประกอบด้วยความเพียรในการเจริญ
โพธิปักขิยธรรม 37 ประการเนืองๆ ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุเป็นผู้มีธรรมงามอย่างนี้แล ภิกษุเป็น
ผู้มีศีลงาม มีธรรมงาม ด้วยประการดังนี้  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539 : 
19/1023/301) 
  การรักษาโรคด้วยวิธีการเหล่านี้เป็นไปตามค าสอนทางศาสนา นักปราชญ์หลายท่าน
ได้แสดงทรรศนะว่า โรคนั้นย่อมมีสาเหตุในการเกิดขึ้น ดังนั้นควรต้องแก้ที่ต้นเหตุนั้น คนป่วย
เป็นโรคเกิดจากเชื้อโรค การแพทย์สามารถรู้ได้ว่าเชื้อโรคที่ท าให้เกิดโรคนั้นคืออะไร แต่
พระพุทธศาสนาชี้ให้มองถึงว่า เชื้อโรคนั้นเกิดขึ้นได้อย่างไร ท าไมแต่ละคนจึงมีอาการไม่
เหมือนกัน โดยอาศัยพื้นฐานส าคัญ ได้แก่ 1) มีอายุยืน เพราะไม่ฆ่าสัตว์ 2) มีโรคน้อย เพราะ
ไม่เบียดเบียนสัตว์ 3) มีผิวพรรณดีเพราะไม่มักโกรธแค้น พยาบาท 4) มีศักดิ์สูง เพราะไม่ริษยา 
5) มีโภคทรัพย์มาก เพราะรู้จักเอ้ือเฟ้ือเจือจาน รู้จักให้ทาน 6) เกิดในตระกูลสูง เพราะไม่
กระด้างถือตัว รู้จักอ่อนน้อม และ 7) มีปัญญาเพราะรู้จักไต่ถามและแสวงหาความรู้  เป็นต้น 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 14/35/324) 
 วิธีการรักษาโรคในคัมภีร์พระไตรปิฎก ประกอบด้วยการใช้สมุนไพร ทั้งที่ได้จากพืช
สัตว์ และแร่ธาตุ การรักษาด้วยเทคนิคต่างๆ การเจริญพระพุทธมนต์และการบ าเพ็ญเพียรทาง
จิตการรักษาด้วยสมุนไพรและใช้เทคนิคต่างๆ นั้น เป็นการรักษาโรคตามอาการที่เกิดขึ้น ส่วน
การเจริญพระพุทธมนต์และการบ าเพ็ญเพียรทางจิต เป็นการปฏิบัติเพ่ือให้เกิดสติและสมาธิ 
ระงับความฟุ้งซ่าน ช่วยรักษาโรคที่เกิดขึ้นทางจิตใจ สามารถก าจัดทุกข์ที่ เกิดขึ้น เข้าสู่
จุดมุ่งหมายสูงสุดในชีวิต        
  2.4 การใช้อาหารส าหรับเป็นยาและบ ารุงร่างกาย ร่างกาย ที่ระบุไว้ ดังนี้ น้ าข้าว
ใส น้ าต้มเนื้อ น้ าต้มถั่วเขียวไม่ข้น น้ าต้มถั่วเขียวข้น ส าหรับภิกษุอาพาธที่ฉันยาถ่าย 
พระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ฉัน เพ่ือใช้บ ารุงสุขภาพได้ ข้าวยาคู ครั้งที่พระองค์ทรงประชวร
ด้วยโรคลมในท้อง ท่านพระอานนท์ได้ต้มข้าวยาคูมาถวาย ที่ปรุงผสมกันหลายอย่าง เช่น 
ข้าวสาร ถั่วเขียว และงาบดมาถวาย เมื่อพระองค์ทรงดื่มแล้วจึงหายจากการประชวร และ
พระองค์ยังได้ตรัสถึงข้าวยาคูว่าเป็นยาและมีประโยชน์ของข้าวยาคูว่ามี 5 อย่าง คือ 1) 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1077 

 

 

บรรเทาความหิว 2)บรรเทาความกระหาย 3) ท าให้ลมเดินคล่อง 4) ช าระล าไส้ 5) ช่วยย่อย
อาหาร (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 5/267/56) 
 นอกจากนี้เมื่อภิกษุอาพาธด้วยลมตามอวัยวะ ทรงอนุญาตให้ใช้ความร้อนตามแบบ
วิธีต่างๆ มาใช้บ าบัดรักษาโรคได้ เช่น ทรงอนุญาตให้เข้ากระโจมรมเหงื่อได้ ถ้าโรคนั้นยังไม่
หายทรงอนุญาตให้รมด้วยใบไม้ได้ ถ้าภิกษุที่อาพาธด้วยโรคลมนั้นยังไม่หาย พระองค์ทรง
อนุญาตให้รมใหญ่ ถ้าภิกษุที่อาพาธด้วยโรคลมนั้นยังไม่หายอีก พระองค์ทรงอนุญาตให้ต้ม
ใบไม้ชนิดต่างๆ ใส่อ่างส าหรับอาบและแช่ได้ถ้าเป็นแผลขึ้น พระองค์ทรงอนุญาตให้รมด้วย
ควัน พระพุทธองค์ทรงอนุญาตเรือนไฟเพ่ือใช้ส าหรับอบตัวได้เฉพาะภิกษุที่อ้วนและมีอาพาธ
มาก (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 7/260/33) 
 2.5  รักษาด้วยการผ่าตัด การรักษาโรคที่มีความก้าวหน้าในสมัยพุทธกาลมาก ไม่
ว่าจะเป็นการผ่าตัดสมอง และการผ่าตัดล าไส้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 
5/332/186) ในการผ่าตัดเพ่ือท าการรักษาโรคพระพุทธเจ้าทรงอนุญาตให้ภิกษุผ่าตัดได้ใน
บางกรณีเท่านั้น ที่มีกล่าวไว้ในคัมภีร์พระไตรปิฎก มีดังนี ้
  1)  อนุญาตให้ท าการผ่าตัดฝี ถ้าภิกษุที่อาพาธด้วยโรคฝี ทรงอนุญาตให้ท าการ
ผ่าตัดด้วยวิธีต่างๆ ดังนี้ 1)  ถ้าภิกษุอาพาธเป็นโรคฝี ทรงอนุญาตการผ่าตัด 2)  ทรงอนุญาต
น้ าฝาด 3)  ทรงอนุญาตงาบด 4)  ทรงอนุญาตยาพอก 5)  ทรงอนุญาตผ้าพันแผล 6)  ทรง
อนุญาตให้ชะด้วยน้ าแป้งเมล็ดผักกาด 7)  ทรงอนุญาตให้ใช้รมเพ่ือท าการรักษาแผลขึ้น 
  2) การผ่าตัดเนื้องอก ภิกษุที่อาพาธเป็นเนื้องอกยืนออกมา พระองค์ทรงอนุญาต
ให้ตัดออกได้ด้วยวิธีต่างๆ ดังนี้ 1)  มีพระพุทธานุญาตให้ตัดด้วยเกลือ 2)  ส าหรับแผลที่ไม่
งอก ให้ทาด้วยน้ ามัน 3)  อนุญาตให้ใช้ผ้าเก่าส าหรับซับน้ ามันเพ่ือรักษาแผลทุกชนิดที่น้ ามัน
ไหลเยิ้ม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 5/332/186) 
  3) การผ่าตัดริดสีดวง การผ่าตัดริดสีดวงทวารได้เคยมีมาแล้วในครั้งพุทธกาล ที่
เป็นสาเหตุให้พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติห้ามภิกษุสงฆ์ท าการผ่าตัดริดสีดวงทวารและห้ามการ
บีบริดสีดวงที่มีขนาดประมาณ 2 นิ้วรอบๆ ที่แคบ ภิกษุใดท าการผ่าตัดหรือบีบริดสีดวง ต้อง
อาบัติถุลลัจจัย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 : 5/279/78) 
 พระพุทธองค์แม้จะมีรูปแบบในการรักษาโรคต่างๆ หลายอย่างก็ตาม พระองค์ยังมี
ขอบเขตจ ากัดในการรักษาโรคของภิกษุสงฆ์ไว้ เช่น ทรงห้ามการผ่าตัดริดสีดวงทวาร ห้ามการ
ใช้อุปกรณ์การปรุงยาและการเก็บยาที่ท าการประดับตกแต่งอย่างสวยงามและห้ามฉันยาที่
เจือด้วยน้ าเมาเกินขนาด เป็นต้น การที่ทรงห้ามไม่ให้ภิกษุผ้าตัดริดสีดวงทวารนั้น ความมุ่ง
หมายของพระองค์ทรงเห็นว่าคงเป็นการไม่สมควรที่ไปรบกวนคฤหัสถ์มากเกินไปเพราะการ
รักษาโรคนั้น การที่พระองค์ทรงอนุญาตให้ใช้ยาสมุนไพรในการรักษานั้น ทรงเห็นว่าล้วนเป็น
ยาที่หาได้ตามพ้ืนบ้านที่คนในยุคนั้นใช้กันอยู่โดยทั่วไป ซึ่งท าให้ภิกษุสงฆ์หาใช้ได้ง่ายและ
สะดวก ซึ่งเป็นการเหมาะสมเพ่ือความด ารงอยู่ด้วยความสันโดษตามสมณสารูป หลักการใน



 

1078     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

พุทธวิธีบ าบัดรักษาโรคดังกล่าว จุดมุ่งหมายของพระองค์ให้ความส าคัญในการรักษาโรคที่
พระพุทธเจ้าทรงวางไว้ มีอยู่ 4 หลักการ คือ แพทย์ผู้ท าการรักษา ผู้ป่วย ยา และสิ่งแวดล้อม
ของผู้ป่วย การรักษาจะต้องด าเนินไปพร้อมๆ กัน การรักษาจึงจะสามารถรักษาโรคให้หายได ้
 
บทสรุป 
 
 การรักษาโรคที่ปรากฏในเภสัชขันธกะ มีขบวนการตั้งแต่การวินิจฉัยโรคตามอาการ
ของโรค เมื่อวินิจฉัยได้แล้วก็หายาที่มีสรรพคุณตรงกับโรคมาบ าบัดรักษา เป็นต้นว่าอาการ
ของพระภิกษุซูบผอม หมองคล้ า ซีดเหลือง เส้นเอ็นขึ้นสะพรั่งเป็นการอาพาธที่เกิดในฤดู
สารท การวินิจฉัยคือ ไข้เหลือง (โรคดีซ่าน) ตลอดจนรู้จักสาเหตุของการเกิดโรคจากการ
เจ็บป่วยด้วยโรคต่างๆ มากมาย พระผู้มีพระภาคทรงอนุญาตให้น ายามารักษา ซึ่งประกอบไป
ด้วยยาที่มาจาก น้ ามัน เช่น น้ ามันเหลวหมี น้ ามันเหลวปลา น้ ามันเหลวปลาฉลาม น้ ามัน
เหลวหมู รากไม้ที่เป็นยา น้ าฝาดที่เป็นยา ใบไม้ที่เป็นยา ผลไม้ที่เป็นยา ยางไม้ที่เป็นยา เกลือ
ที่เป็นยา มูลโค ดินเหนียว กากน้ าย้อมดับกลิ่นตัวมาปรุงเป็นยารักษาโรคต่างๆ เช่น ยาหยอด
ตา ยาป้ายตา ยานัด ตลอดจนการรักษาด้วยการสูดควัน สูดควันด้วยสมุนไพรต่างๆ จากนั้นก็
ได้น ายาเหล้านี้มาบ าบัดรักษาโรคตามสรรพคุณของยา นอกจากการรักษาแล้วยังมีอาหารที่
เป็นยาในการส่งเสริมสุขภาพ เช่น ข้าวยาคู น้ าข้าวใส น้ าต้มเนื้อ น้ าต้มถั่วเขียวไม่ข้น น้ าต้ม
ถั่วเขียวข้น เป็นยาและมีประโยชน์ 5 อย่าง คือ บรรเทาความหิว บรรเทาความกระหาย ท า
ให้ลมเดินคล่อง ช าระล าไส้ ช่วยย่อยอาหาร เป็นต้น 
 การรักษาโดยการผ่าตัด พระผู้มีพระภาคได้อนุญาตให้เป็นบางกรณีเท่านั้น คือ 
อนุญาตให้ภิกษุอาพาธเป็นผีทรง อนุญาตน้ าฝาด ทรงอนุญาตอาบัด ทรงอนุญาตยาพอก ทรง
อนุญาตผ้าพันแผล ทรงอนุญาตให้ชะด้วยน้ าแป้งเมล็ดผักกาด และทรงอนุญาตให้รมเพ่ือท า
การรักษาแผล อนุญาตให้ผ่าตัดเนื้องอก ภิกษุที่อาพาธเป็นเนื้องอกยื่นออกมา อนุญาตให้ตัด
ออกได้ด้วยวิธีดังนี้ ให้ตัดด้วยเกลือส าหรับแผลที่ไม่งอกให้ทาด้วยน้ ามัน และอนุญาตให้ใช้ผ้า
เก่าส าหรับซับน้ ามันเพ่ือรักษาแผลทุกชนิด ซึ่งพระผู้มีพระภาคทรงวางหลักการไว้ 4 หลักการ 
คือ แพทย์ผู้ท าการรักษา ผู้ป่วย ยา และสิ่งแวดล้อม การรักษาต้องด าเนินไปพร้อมๆ กัน การ
รักษาจึงจะสามารถรักษาโรคให้หายได้ 
 
  
 
 
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1079 

 

 

เอกสารอ้างอิง 
 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2542). การแพทย์ยุคใหม่ในพุทธทัศน์. กรุงเทพฯ: 

บริษัทธรรมสารจ ากัด.  
พระมหานิยม อุตฺตโม. (2547). บาลีไวยากรณ์. ขอนแก่น: บริษัทคลังนานาธรรม จ ากัด.  
ยุวดี จอมพิทักษ.์ (2540). รักษาโรคด้วยสมุนไพร. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์ หอสมุดกลาง.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542. กรุงเทพฯ: 

บริษัทนานมีบุคส์พับลิเคชั่น จ ากัด.  
หลวงเทพดรุณานุศิษฐ์ (ทวี ธรรมธัช). (2556). ธาตุปฺปทีปิกา. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฏ

ราชวิทยาลัย.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

1080     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 


