
การศึกษาเรื่องจิตอาสาของพระเวสสันดร 
STUDY OF PHRA VESSANTARA’S VOLUNTEER MIND 

 
 

1พระมหาทองเจริญ สมจิตฺโต และ 2สมเดช นามเกตุ 
1Phramaha Thongcharoen Samajitto and 2Somdet Namket 

 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  
 

1Thongcharoen_s@gmail.com 
 

Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 
 

บทคัดย่อ 
 

  บทความวิชาการนี้เป็นการน าเสนอการศึกษาเรื่องจิตอาสาของพระเวสสันดร พบว่า 
จิตอาสาเป็นจิตส านึกเพ่ือส่วนรวมเป็นความรับผิดชอบซึ่งเกิดจากภายใน คือ ความรู้สึกนึกคิด 
จิตใต้ส านึก ตลอดจนคุณธรรมจริยธรรมซึ่งอยู่ในจิตใจและส่งผลสู่การกระท าภายนอก จิตที่
ยกระดับปัญญาภายในและส านึกสาธารณะ เป็นจิตที่เป็นสุข ช่วยเหลือผู้อื่นโดยไม่หวังสิ่งตอบ
แทน พร้อมจะสละเวลา แรงกาย และสติปัญญาเพ่ือบ าเพ็ญประโยชน์ต่อสังคม มีความเมตตา 
กรุณา เปี่ยมด้วยความสงบเย็นและเต็มไปด้วยพลังแห่งความดี เพ่ือสร้างสังคมที่เป็นธรรม
และสันติ จิตอาสาถือว่าเป็นเหตุผลหลักของพระพุทธศาสนาในการท างานเพ่ือประโยชน์สุข
ของสังคม มีน้ าใจรักเพ่ือนมนุษย์ มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ มีความเมตตากรุณาเป็นพ้ืนฐาน
จิตใจที่ดีงาม จิตอาสาแบ่งเป็น 4 ประเภท ดังนี้ 1) สร้างวินัยในตนเอง 2) ให้ความส าคัญต่อ
สิ่งแวดล้อม 3) ตระหนักถึงปัญหาและผลกระทบที่เกิดขึ้นกับสังคม 4) ยึดหลักธรรมในการ
ด าเนินชีวิต คุณลักษณะจิตอาสาของพระเวสสันดรที่น ามาศึกษา พอสรุปได้ว่า พระเวสสันดร
ท่านเป็นบุคคลที่มีจิตอาสาเพ่ือส่วนรวมมีความรับผิดชอบซึ่งเกิดจากภายใน เป็นจิตที่เป็นสุข 
ช่วยเหลือผู้อ่ืนโดยไม่หวังสิ่งตอบแทน พร้อมจะสละเวลา แรงกาย และสติปัญญาเพ่ือบ าเพ็ญ
ประโยชน์เพ่ือสังคม มีความเมตตา กรุณา เปี่ยมด้วยความสงบเย็นและเต็มไปด้วยพลังแห่ง
ความดี เป็นผู้มีคุณธรรมที่เพียบพร้อมในทุกๆ ด้าน อันเป็นเหตุปัจจัยในการบ าเพ็ญบารมีใน
ลักษณะของโพธิสัตวธรรม การให้ทานถือว่าเป็นการบ าเพ็ญบารมีอย่างหนึ่งในบรรดา

                                      
1 นิสิต มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

mailto:hongcharoen_s@gmail.com


 

1164     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

บารมี 10 ทัศในพระพุทธศาสนา พระโพธิสัตว์ทั้งหลายล้วนบ าเพ็ญทานบารมีเป็นอันดับ
แรก ก่อนที่จะบ าเพ็ญบารมีอย่างอ่ืน เพราะทานบารมีเริ่มจากการสละสิ่งของภายนอก
จนกระทั่งสละสิ่งของภายใน จากสิ่งของที่หยาบจนถึงขั้นละเอียดถึงขนาดสละได้แม้กระทั่ง
ชีวิตของตน ทั้งนี้เพ่ือให้บารมีสมบูรณ์และที่ส าคัญเพ่ือให้ได้มาซึ่งสัพพัญญุตญาณ   
 
ค าส าคัญ : จิตอาสา.พระเวสสันดร 
 

Abstract 
 

  This academic article presents  volunteering is the consciousness for the 
public or responsibility that is born from within. It is the mind with the 
subconscious mind, and the moral virtue and results in external actions. The 
evaluated mind with inner wisdom and public consciousness is happy in helping 
other people without hope of rewards, is ready to spend time, physical strength 
and intellect to serve the society with compassion, peace, good energy to create a 
fair and peaceful society. Volunteerism is considered the main reason of Buddhism 
in working for the benefit of society. Volunteerism is divided into 4 categories as 
follows: 1) self-discipline; 2) environmental awareness; 3) awareness of problems 
and impacts on society; 4) adherence to the principles of living. The volunteer 
spirit or mind of Phra Vessantara can be generally said that he is a person who 
volunteered with his public responsibility within. His mind was happy to help other 
people without hope of rewards. He devoted his time, physical strength and 
intellect to serve the society with compassion, peace, good energy to create a fair 
and peaceful society. He was well-equipped with all aspects of goodness, which 
was the nature of Bodhisattva. His charity (dāna) performance was considered one 
of 10 perfections (pāramī) in Buddhism. All Bodhisattvas performed this perfection 
first before the others. The generosity can be done outside to inside; the 
Bodhisattva was even willing to devote his life to obtain the perfection and 
enlightenment.   
 
keyword : Phravessantara, Volunteer Mind 
 
 
 
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1165 

 

 

บทน า 
 
  พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทุกพระองค์แต่เดิมก็คือ มนุษย์ธรรมดาคนหนึ่ง ไม่ได้เป็นเทพ
เจ้าผู้วิเศษหรือเป็นผู้ศักดิ์สิทธิ์ และไม่เป็นผู้สร้างสรรพชีวิตหรือสรรพสิ่งทั้งหลายในโลก แต่
เป็นบุคคลที่ตั้งความปรารถนาที่จะมาตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้า จึงได้สั่งสมบารมีอย่าง
มากมายหลายภพหลายชาติ ต้องสั่งสมบารมีและฝึกฝนตนเองมาเป็นระยะเวลายาวนานมาก 
โดยอย่างน้อยต้องสร้างบารมีมา 20 อสงไขยกับแสนมหากัป หรือ 40 อสงไขยกับแสนมหา
กัป หรือ 80 อสงไขยกับแสนมหากัป แล้วแต่ประเภทของพระโพธิสัตว์ จึงจะมีพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าเสด็จอุบัติขึ้นสักพระองค์หนึ่ง การเสด็จอุบัติขึ้นของพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้นเป็น
สภาพที่เป็นไปได้ยาก ซึ่งขึ้นอยู่กับว่าการสร้างบารมีของแต่ละพระองค์ที่จะมาตรัสรู้เป็นพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้านั้น จะเต็มเปี่ยมบริบูรณ์เมื่อใด ซึ่งถ้าบารมียังไม่เต็มเปี่ยมบริบูรณ์ก็จะต้อง
สร้างบารมีกันต่อไป จนกว่าจะเต็มเปี่ยมและพร้อมที่จะมาตรัสรู้เป็น พระสัมมาสัมพุทธเจ้า  
การที่บุคคลผู้ทรงคุณวิเศษจะเสด็จมาตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้านั้นเป็นการยากมาก 
และกว่าที่สรรพสัตว์ทั้งหลายจะได้ฟังพระสัทธรรมของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าก็ยิ่งยากมากอีก
ด้วย ดังพระด ารัสของพระพุทธองค์ที่ตรัสไว้ว่า “การได้เกิดมาเป็นมนุษย์ก็นับว่ายาก การ
ด ารงชีวิตของเหล่าสัตว์ก็นับว่ายาก การที่จะได้ฟังสัทธรรมก็นับว่ายาก การที่พระพุทธเจ้า
ทั้งหลายจะเสด็จอุบัติขึ้นก็ยิ่งยาก” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 :25/182/90) พระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าจึงเป็นบุคคลต้นแบบและเป็นบุคคลตัวอย่างของโลกท่ีไม่มีบุคคลใดทัดเทียม
ได้ ด้วยเหตุที่ฝึกฝนตนเองอย่างยิ่งยวด จนท าให้พระองค์ประกอบไปด้วยคุณธรรมที่ยิ่งกว่า
บุคคลทั่วไป ซึ่งทุกคนก็สามารถจะเป็นอย่างพระองค์ได้ ถึงแม้จะยังไม่มีความคิดถึงขั้น
ปรารถนาเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าพระองค์หนึ่งในอนาคต แต่สามารถที่จะน าแบบอย่างใน
การฝึกฝนตนเองของพระองค์มาปฏิบัติใช้กับตนเองให้เกิดมีนิสัยที่ดีและรักการสร้างบารมี
อย่างเช่นที่พระองค์ทรงท าได้แล้ว ก็จะท าให้ทุกคนได้ปลูกฝังความดีและสิ่งที่ดีไว้ในใจ 
  ในที่นี้ ผู้วิจัยจะได้น าแบบอย่างของพระโพธิสัตว์ที่เสวยพระชาติเป็นพระเวสสันดรใน
แง่ของการบ าเพ็ญทานบารมีก่อนที่จะมาตรัสรู้เป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ได้กล่าวไว้ใน
พระพุทธศาสนา เวสสันดรชาดกนี้ พระพุทธเจ้าทรงประทับอยู่ ณ นิโครธาราม กรุงกบิลพัสดุ์ 
ทรงปรารภฝนโบกขรพรรษให้เป็นเหตุตรัสแก่ภิกษุทั้งหลาย และทรงแสดงโปรดพระเจ้าสุ
ทโธทนะ พุทธบิดา ในสมัยที่พระองค์เสด็จพุทธด าเนินโปรดพระประยูรญาติ  (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 2539 :10/547/287) เวสสันดรชาดกเป็นชาดกหนึ่งในทศชาติว่าด้วยการ
บ าเพ็ญทานบารมีของพระเวสสันดร ซึ่งเป็นชาติสุดท้ายก่อนจะบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ 
ทรงบ าเพ็ญทานบารมีอย่างยิ่งยวด ซึ่งเกินวิสัยของคนธรรมดาสามัญที่จะท าได้ ทรงบริจาค
ทานทุกสิ่งที่พระองค์มีด้วยน้ าพระทัยที่เสียสละเพ่ือประโยชน์สุขของบุคคลที่มารับบริจาค
ทานจากพระองค์ท่าน โดยไม่หวงแหนหรือเสียดายเลยแม้แต่น้อย ปลูกฝังนิสัยรักการให้ ไม่



 

1166     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

เห็นแก่ตัว มีเมตตากรุณาต่อผู้อ่ืน แสวงหาโอกาสสงเคราะห์ผู้ตกทุกข์ได้ยาก แม้ตนจะล าบาก
ก็ยินดี การบ าเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์นั้น เมื่อน ามาศึกษาแล้วนับว่ามีประโยชน์มากท้ังแก่
ผู้ที่มุ่งท าความดีและผู้ที่ก าลังท้อถอย โดยผู้ที่มุ่งท าความดีก็จะได้ยึดถือแนวทางที่พระพุทธ
องค์ทรงบ าเพ็ญ ส่วนผู้ที่ก าลังท้อถอยก็จะได้ยึดหลักธรรมและมีวิริยะอุตส่าหะที่จะท าความดี
ใหม่อีกต่อไป  
  ทั้งนี้ เนื่องจากการด าเนินชีวิตของมนุษย์ในสังคมยุคปัจจุบัน ที่ต้องดิ้นรนแสวงหา
ปัจจัยสี่ เพียงเพ่ือความอยู่รอดของตนเองและคนรอบข้างใกล้ชิด บางคนถึงกับยอมผิดศีลเพ่ือ
ผลประโยชน์ในสิ่งที่ตนเองต้องการ โดยไม่ค านึงถึงบุคคลอ่ืนว่าจะมีผลเกิดขึ้นเช่นไร ย่อม
สะท้อนให้เห็นถึงพ้ืนฐานจิตใจที่ไร้จิตส านึกต่อสังคม เป็นเหตุท าให้เกิดปัญหาสังคมต่างๆ 
ตามมา การพัฒนาจิตใจของคนให้ดีขึ้นนั้นต้องเริ่มจากตัวเราเองต้องรู้จักเป็นผู้ให้ เพราะการ
ให้เป็นการสร้างความดีที่ง่ายที่สุด แต่ส่งผลดีให้แก่ชีวิตของเราอย่างมากมาย เมื่อเป็นผู้ให้
อย่างสม่ าเสมอแล้วจะยิ่งเห็นคุณค่า และรักการให้ยิ่งขึ้น ชีวิตเราจะพบแต่ความสุข ความดี
งาม ซึ่งจะน าไปสู่การพัฒนาคุณภาพชีวิตได้อย่างแท้จริง แบบอย่างการพัฒนาชีวิตที่ดีที่สุดที่มี
ปรากฏในประวัติศาสตร์และได้รับการยอมรับมาหลายพันปี ก็คือแบบอย่างการสร้างบารมี
ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ซึ่งเป็นที่ยอมรับของบัณฑิตทั้งหลายมาแต่โบราณกาล
และยังคงทันสมัยอยู่เสมอตราบถึงทุกวันนี้   
 
แนวคิดเรื่องจิตอาสา 
 
 จิตอาสาถือว่าเป็นเหตุผลหลักของพระพุทธศาสนาในการท างานเพ่ือประโยชน์สุข
ของสังคม มีน้ าใจรักเพ่ือนมนุษย์ มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ มีความเมตตากรุณาเป็นพ้ืนฐาน
จิตใจที่ดีงามเป็นเบื้องต้น มีความรักที่บริสุทธิ์ใจ ให้โดยไม่หวังสิ่งตอบแทน ให้ด้ วยจิตที่คิด
เมตตาต่อสรรพสัตว์ทั้งหลายที่ต่างต้องเวียนว่ายตายเกิดในวัฏสงสารนี้ ดังที่สมเด็จพระ
สัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรงตรัสแก่ภิกษุมีปรากฏในพระไตรปิฎก เมื่อคราวที่ส่งพระสาวกชุดแรก
ที่บรรลุพระอรหันต์จ านวน 60 รูป ออกไปประกาศพระศาสนาว่า “ภิกษุทั้งหลายเราพ้นแล้ว
จากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้พวกเธอก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง 
ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลายพวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่
ชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลกเพ่ือประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและ
มนุษย์ อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามใน
ท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งอรรถและพยัญชนะ
บริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม 
จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุทั้งหลาย แม้เราก็จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือแสดงธรรม” (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 4/32/40) 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1167 

 

 

  1. ความหมายของจิตอาสา 
  พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ให้ความหมายของค าว่า จิตอาสา แยกศัพท์ คือ จิต + 
อาสา ที่แปลได้ว่า จิต หมายถึง ใจ, สิ่งที่มีหน้าที่รู้ คิด และนึก ธรรมชาติที่รู้อารมณ์ สภาพที่
นึกคิด ความคิด ส่วนค าว่า อาสา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). 2551: 36) อาสา หมายถึง 
ความหวัง ความต้องการ การรับท าโดยเต็มใจ สมัครใจ แสดงตัวขอรับท าการนั้น
(ราชบัณฑิตยสถาน. 2546: 312)  เป็นจิตที่ยกระดับปัญญาภายในและส านึกสาธารณะ ซึ่ง
น าไปสู่การมีส่วนร่วมเพ่ือสร้างสังคมที่เป็นธรรมและสันติ หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งว่าคือ จิตที่
พร้อมจะสละเวลา แรงกาย และสติปัญญา เพ่ือสาธารณประโยชน์ เป็นจิตสุขเมื่อได้ท าความ
ดี เป็นจิตที่เปี่ยมด้วย “บุญ” คือความสงบเย็นและพลังแห่งความดี เป็นจิตที่มีการเสียสละ 
จิตที่เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ เป็นผู้มีจิตพร้อมที่จะเป็นอาสาสมัครเป็นรูปธรรมของความเป็นเพ่ือน
มนุษย์ที่มีความเมตตา กรุณา เพ่ือเชื่อมต่อความเป็นและท าให้เกิดสิ่งที่ดีงามในสังคมภาวะที่
จิตตื่นและรู้ตัวสามารถตอบสนองต่อสิ่งเร้าจากประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส 
และสิ่งที่สัมผัสได้ด้วยกาย (พระไพศาล วิสาโล. 2549: 7)   

จิตอาสาจะมีลักษณะเดียวกันกับจิตส านึก (ความรู้สึกดีหรืออยากตอบแทนสิ่งที่เป็น
ประโยชน์ต่อตนเอง สังคม โลกมวลมนุษย์) หรือ ภาวะที่จิตตื่นและรู้ตัวสามารถตอบสนองต่อ
สิ่งเร้าจากประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส และสิ่งที่สัมผัสได้ด้วยกาย จิตสาธารณะ
, จิตส านึกสาธารณะ, จิตบริการ, จิตอาสา, จิตส านึกทางสังคม ค าศัพท์เหล่านี้มีลักษณะมี
ความหมายคล้ายคลึงกันหรือปฏิบัติในแง่เดียวกัน โดยความหมายของศัพท์เหล่านี้ท่านกล่าว
หมายเอาสรุปได้ 5 ประการ คือ 1) จิตสาธารณะ คือ จิตส านึกเพ่ือส่วนรวมจิตส านึก 
(ความรู้สึกดี หรือ อยากตอบแทนสิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อตนเอง สังคม โลกมวลมนุษย์) หรือ
ภาวะที่จิตตื่นและรู้ตัวสามารถตอบสนองต่อสิ่งเร้าจากประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือ รูป เสียง กลิ่น 
รส และสิ่งที่สัมผัสได้ด้วยกาย การตระหนักรู้และค านึงถึงส่วนรวมร่วมกัน, การค านึงถึงผู้อ่ืน
ร่วมสัมพันธ์เป็นกลุ่มเดียวกัน 2) จิตสาธารณะ คือ จิตอาสา ที่แสดงออกมาในรูปของ
พฤติกรรมที่เกิดขึ้นด้วยความสมัครใจเพ่ือส่วนรวม โดยการแสดงออกด้วยการอาสาไม่มีใคร
บังคับ 3) จิตสาธารณะ คือ การส านึกสาธารณะ ซึ่งหมายถึงการที่บุคคลตระหนักรู้ และ
ค านึงถึงประโยชน์สุขของส่วนรวมและสังคม มองเห็นคุณค่าของการเอาใจใส่ดูแลรักษาสิ่ง
ต่างๆ ที่เป็นของส่วนรวม 4) จิตสาธารณะ คือ จิตบริการที่เกี่ยวกับการเกิดและการปฏิบัติใน
การให้ความช่วยเหลือผู้อ่ืน เป็นการประพฤติปฏิบัติที่มุ่งความสุขของผู้อ่ืนที่ตั้งอยู่บนพ้ืนฐาน
ของความตั้ งใจดีและเจตนาดี  5) จิตสาธารณะ คือ จิตส านึกทางสังคมที่ส านักงาน
คณะกรรมการการวิจัยแห่งชาติได้อธิบายว่า เป็นการรู้จักเอาใจใส่เป็นธุระ และเข้าร่วมใน
เรื่องของส่วนร่วมที่เป็นประโยชน์ต่อประเทศชาติ มีความส านึกและยึดมั่นในระบบคุณธรรม
และจริยธรรมที่ดีงาม ละอายต่อสิ่งผิดเน้นความเรียบร้อย ประหยัดและมีความสมดุลระหว่าง
มนุษย์กับธรรมชาติ 



 

1168     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

  กล่าวโดยสรุป จิตอาสา หมายถึง จิตที่ยกระดับปัญญาภายในและส านึกสาธารณะ 
เป็นจิตที่เป็นสุข เพื่อได้ท าความดี อยากช่วยเหลือผู้อ่ืนโดยไม่หวังสิ่งตอบแทน เป็นจิตที่พร้อม
จะสละเวลา แรงกาย และสติปัญญาเพ่ือบ าเพ็ญประโยชน์เพ่ือสังคม มีความเมตตา กรุณา 
เป็นจิตที่เปี่ยมด้วยความสงบเย็นและเต็มไปด้วยพลังแห่งความดี เพ่ือสร้างสังคมที่เป็นธรรม
และสันติ 
  2. ความส าคัญของจิตอาสา 
  นักวิชาการศาสนาได้กล่าวถึงความส าคัญของจิตอาสา ความส าคัญของจิตอาสาเป็น
การพัฒนาตนเองให้มีความเก่งกล้าสามารถในการงานนี้ นอกจากจะเกิดผลภายนอก เช่น 
อาจจะได้ผลตอบแทนหรือได้รับการเลื่อนระดับงานแล้ว ก็มีผลที่แน่นอนภายในตัวเองไม่ว่า
ภายนอกเราจะได้รับผลตอบแทนหรือไม่ก็ตาม แต่ในตัวเราเรารู้ ก็คือการที่เรามีความช านิ
ช านาญมากขึ้น ท าอะไรได้ดีขึ้น เขาจะมีผลตอบแทนให้หรือจะไม่มีก็แล้วแต่ แต่เรารู้สึกใน
ตัวเองของเรา เราท าไปแล้วเราก็สบายใจอิ่มใจของเรา ถ้ารู้สึกว่าเวลาท าอะไรแล้ว เราท าได้ดี
ขึ้น นี่คือการพัฒนาตนเอง ขอให้เรามีความภูมิใจ สบายใจในตัวได้ทันที ไม่ต้องรอให้คนอ่ืน
เขามาให้ผลตอบแทน เช่น เราท างานเกี่ยวกับงานรับอาสาสมัครท างานเพ่ือส่วนรวมของ
สังคมในสภาพสังคมปัจจุบัน บุคคลต้องการความช่วยเหลือมีอยู่มาก การให้ความช่วยเหลือ
ในรูปแบบต่างๆ มากมายเรื่องจิตอาสาจึงเป็นเรื่องส าคัญที่พึงร่วมกันพิจารณาว่า ตนสามารถ
จะเป็นคนหนึ่งที่มีจิตอาสาเพ่ิมขึ้นในสังคมหรือไม่ จิตอาสาเป็นจุดเริ่มต้นให้เกิดองค์กรหรือ
เครือข่ายอาสาขึ้นมาเพ่ือกระตุ้นจิตอาสาให้เพ่ิมขึ้นในสังคมไทยเครือข่ายจิตอาสาเป็นองค์กร
ที่ด าเนินการโดยตามปกติแล้ว การท างานในลักษณะนี้ถือได้ว่าเป็นการท างานที่เสี่ยงต่อชีวิต
หรือการท างาน เพราะถือว่าท างานด้วยจิตอาสาลงไปท า แต่เนื้อหาในการท างานลักษณะนี้ 
กล่าวคือท างานมีความมุ่งหมายต่องานในตัว มีคุณค่าและเป็นสิ่งที่เป็นประโยชน์ แต่ผู้ท างาน
จะเข้าใจความมุ่งหมายและเห็นประโยชน์แค่ไหน ถ้ามองเห็นประโยชน์แล้วมีแรงกระตุ้นคือ
ศรัทธา วิริยะ ขันติ สติ ปัญญา นี้คือองค์ประกอบของนักจิตอาสาอันเป็นแรงกระตุ้นในการ
ท างานของนักจิตอาสา จ าเป็นต้องมีและสร้างให้เกิดขึ้น แรงกระตุ้นคือศรัทธาในการท างาน
ของจิตอาสาต้องประกอบด้วยศรัทธาเชื่อมั่นในงานที่ท า ศรัทธาคือการที่มีความเชื่อ ความ
มั่นใจ เห็นคุณค่าเป็นประโยชน์ของงานนั้น ศรัทธาเป็นสิ่งส าคัญเป็นหลักที่อยู่ในใจเรา เป็นสิ่ง
ที่ท าให้การท างานที่เป็นเรื่องทางร่างกายหรือทางสังคมเกิดความหมายเป็นประโยชน์ที่แท้จริง 
เพราะฉะนั้นงานไม่ใช่เป็นเพียงภาพที่ปรากฏมองเห็นกันภายนอกเท่านั้น แต่จะต้องมีหลัก
ในทางจิตใจเป็นฐานอยู่ด้วยก็คือ ความศรัทธา ถ้าเราจะท างานให้มีความสุขก็ต้องมีศรัทธาใน
งานด้วย บุคคลที่เคยมีประสบการณ์เรียนรู้ การช่วยเหลือผู้อ่ืนด้วยตนเองจะรู้สึกถึงความอ่ิม
ใจ มีความสุขท่ีจากการให้และมีพลังมากขึ้นที่จะสามารถช่วยเหลือผู้อ่ืนได้อีกมากมาย และนี้
คือการท าบุญที่พระพุทธศาสนาสรรเสริญ (พระไพศาล วิสาโล. 2551: 7)   



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1169 

 

 

  ดังนั้น จิตอาสา จิตสาธารณะ หรือจิตอาสา หมายถึงจิตส านึกเพ่ือส่วนรวมเป็นความ
รับผิดชอบซึ่งเกิดจากภายใน คือ ความรู้สึกนึกคิด จิตใต้ส านึก ตลอดจนคุณธรรมจริยธรรมซึ่ง
อยู่ในจิตใจและส่งผลสู่การกระท าภายนอก 
  3. ลักษณะของจิตอาสา 
  จิตอาสา คือ การกระท าที่เสียสละเพ่ือส่วนรวมว่า “จิตอาสา”ซึ่งตรงกับหลักธรรมที่
เรียกว่า วัฑฒิ เรียกเต็มว่า อริยวัฑฒิ แปลว่า หลักธรรมเจริญอย่างอริยะ ซึ่งแสดงว่า
พุทธศาสนิกชนมีความเจริญก้าวหน้าในการปฏิบัติและมีความหวังว่าจะเข้าถึงจุดหมายของ
พระพุทธศาสนา หลักความเจริญที่ว่านี้มี 5 ประการ คือ 1) ศรัทธา 2) ศีล 3) สุตะ 4) จาคะ 
และ 5) ปัญญา กล่าวโดยสรุป “จิตอาสา” เป็นลักษณะทางจิตของบุคคลที่ประกอบด้วย
ความมีน้ าใจและจิตส านึกหรือส านึกสาธารณะที่เสียสละแรงกาย แรงใจ สติปัญญาเพ่ือ
บ าเพ็ญประโยชน์ต่อสังคมซึ่งคุณสมบัติของพระพุทธเจ้า คือ ต้นแบบจิตอาสาที่ดี และพระ
พรหมคุณาภรณ์ ได้สรุปลักษณะของจิตอาสาว่าประกอบด้วย 1) เป็นผู้มีทัศนคติที่ดี มีพรหม
วิหารและสามารถปรับตัวให้เข้ากับผู้อ่ืนได้ดี 2) เป็นผู้มีส่วนร่วมเป็นสมาชิกของกลุ่มเป้าหมาย 
เพ่ือเรียนรู้การท างานร่วมกับผู้อ่ืน 3) เป็นนักวิเคราะห์ วิจัย ส ารวจแนวคิดหรือประชามติและ
สามารถด าเนินงานได้อย่างสอดคล้องต่อความต้องการของประชาชนกลุ่มเป้าหมายหรือพ้ืนที่
นั้นๆ 4) เป็นผู้มีความสามารถในการจัดกิจกรรมสื่อสัมพันธ์และด าเนินงานตามแผนงานอย่าง
เป็นระบบ 5) เป็นผู้มีบทบาทในการให้ค าปรึกษาและแนะน าในกิจกรรมด้านการ
ประชาสัมพันธ์ต่อฝ่ายบริหารองค์กร เพ่ือเป็นแนวทางในการก าหนดนโยบาย การท างานเชิง
รุกเป็นหน้าที่ของนักจิตอาสาจะมีวิสัยทัศนะ มองการณ์ไกล รู้จักคบคิด คิดเป็น คิดถึงสาเหตุ
ทั้งต้นเหตุ ปลายเหตุ และวิธีการแก้ไขของเหตุนั้นๆ ปัญหานั้นๆ งานนั้นสามารถเชื่อมโยงไปสู่
ชีวิตประจ าวันได้หรือไม่ หรือตลอดทั้งหน้าที่การงานหรือการกระท าที่มีผลกระทบระยะสั้น
ระยะยาวแค่ไหน แม้แต่ปัญหาอ่ืนๆ เป็นต้น ลักษณะเช่นนี้คือคุณสมบัติของนักจิตอาสา
ลักษณะของจิตอาสา ในอีกลักษณะหนึ่งว่า จุดส าคัญที่ก่อให้เกิดปัญหา คือความสับสน
เกี่ยวกับขอบเขตที่แยกต่างหากจากกันและที่สัมพันธ์กันระหว่างกรรมนิยาม (การกระท าคือ
หน้าที่) กับสังคมนิยม สมัยนิยม เพ่ือความแจ่มแจ้งในเรื่องนี้ เบื้องแรกขอให้พิจารณาให้ผล
ของกรรม โดยแบ่งเป็น 4 ระดับคือ 1) ระดับภายในจิตใจ ว่ากรรมท าให้เกิดผลภายในจิตใจ 
มีการสั่งสมคุณสมบัติ คือ กุศลธรรมและอกุศลธรรม คุณภาพและสมรรถภาพของจิต มี
อิทธิพลปรุงแต่งความรู้สึกนึกคิดความโน้มเอียง ความนิยมชมชอบ และความสุขความทุกข์ 
เป็นต้น 2) ระดับบุคลิกภาพ ว่ากรรมท าให้เกิดผลในด้านการสร้างเสริมนิสัย ปรุงแต่งลักษณะ
ความประพฤติการแสดงออก ท่าที การวางตนปรับตัว อาการตอบสนอง ความเกี่ยวข้อง
สัมพันธ์กับคนอ่ืนๆ และต่อสถานการณ์หรือสภาพแวดล้อมทั่วๆ ไปอย่างไรบ้าง การให้ผล
ระดับต่อเนื่องออกมาจากระดับที่ 1 นั่นเอง และมีขอบเขตคาบเกี่ยวกันแต่แยกพิจารณา
เพ่ือให้มองเห็นแง่มุมของการให้ผลชัดเจนยิ่งขึ้น 3) ระดับวิถีชีวิตของบุคคล ว่ากรรมชักน า



 

1170     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ความเป็นไปในชีวิตของบุคคล ท าให้เขารับประสบการณ์ที่น่าปรารถนาและไม่น่าปรารถนา 
ประสบผลตอบสนองจากภายนอก พบความเสื่อม ความเจริญ ความล้มเหลว ความส าเร็จ 
ลาภ ยศ สุข สรรเสริญ และความสูญเสียต่างๆ ที่ตรงข้าม ซึ่งรวมเรียกว่า โลกธรรมทั้งหลาย 
อย่างไรบ้าง ผลระดับนี้อาจแยกมองได้สองด้านคือ ผลสนองจากปัจจัยด้านบุคคลอ่ืนและ
สังคม (4) ระดับสังคม ว่ากรรมที่บุคคลและคนทั้งหลยกระท ามีผลต่อความเป็นไปของสังคม
อย่างไรบ้าง เช่น ท าให้เกิดความเสื่อมความเจริญ ความร่มเย็นเป็นสุข ความทุกข์ยาก
เดือดร้อนร่วมกันของมนุษย์ทั้งหลาย รวมทั้งผลจากการที่มนุษย์กระท าต่อสภาพแวดล้อม
อ่ืนๆ แล้วย้อนกลับมาหาตัวมนุษย์เอง (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2552: 187)   

ดังนั้น จิตสาธารณะ จิตส านึกสาธารณะ หรือจิตอาสา เป็นสิ่งที่มีความจ าเป็นอันจะ
เป็นประโยชน์ในทุกระดับของสังคม ถ้าหากได้มีการพัฒนาให้เกิดขึ้นได้อย่างเข้มแข็งตั้งแต่
บุคคลในระดับครอบครัวทั่วโลกย่อมส่งผลดีในระดับที่สูงขึ้นเป็นล าดับและที่ส าคัญที่สุดการ
สร้างและปลูกฝังจิตส านึกท่ีดีนั้นต้องสร้างกับเด็กและเยาวชน เพราะเด็กสามารถรับรู้ในสิ่งที่ดี
งามจากพ่อแม่ที่บ้านรับรู้จากผู้หลักผู้ใหญ่ ผู้น าชุมชน พระสงฆ์องค์เจ้า ดูแลลูกหลานในระดับ
ชุมชนและสังคมและสถาบันการศึกษาที่นอกจากจะอบรมสั่งสอนทั้งด้านวิชาการยังจะต้อง
อบรมคุณธรรม จริยธรรม ปลูกฝังให้เด็กและเยาวชนรู้จักการเสียสละ การให้ มากกว่าการรับ
อย่างเดียวจะท าให้เด็กและเยาวชนพัฒนาจิตใจในการช่วยเหลือผู้อ่ืน  มีความอ่อนน้อมถ่อม
ตนเตรียมเข้าสู่การพัฒนาจิตใจตนเองสู่จิตอาสาต่อไปในอนาคต 
 
บทบาทของพระเวสสันดรตามคุณลักษณะเรื่องจิตอาสา 
 

1. บทบาทในฐานะพระราชโอรส  
  พระเวสสันดรทรงเป็นพระราชโอรสของพระเจ้ากรุงสญชัยและพระนางผุสดี ใน
ฐานะที่เป็นลูกได้แสดงให้เห็นถึงแบบอย่างในฐานะของลูกที่ดี คือ 1) มีความกตัญญูกตเวที 
ความกตัญญูกตเวทีของพระเวสสันดรนั้นก็เป็นลักษณะของความรู้จักคุณและตอบแทนคุณ
ผู้ให้ก าเนิดเมื่อมีโอกาสสนองคุณ อันเป็นคุณสมบัติที่สังคมพึงประสงค์ดังนี้ ได้แสดงความ
รับผิดชอบในการบริจาคช้างปัจจัยนาค เพ่ือมิให้พระบิดาต้องถูกต าหนิ ได้แสดงความห่วงใย
ต่อพระมารดา โดยฝากพระมารดาไว้กับพระบิดาในคราวเสด็จออกจากพระนคร ได้แสดง
ความเคารพต่อพระบิดาโดยการปฏิเสธการครองนครเจตราษฎร์ ได้แสดงความเชื่อฟังพระ
บิดาโดยปฏิบัติตามพระบรมราชโองการของพระบิดาในคราวเสด็จกลับพระนครสีพี  2) มี
ความเสียสละ เพราะความเสียสละของพระเวสสันดรนั้นเป็นการบ าเพ็ญบารมีธรรมเพ่ือบรรลุ
พระโพธิญาณ อันจะช่วยให้บิดามารดาและสรรพสัตว์ทั้งหลายได้พ้นทุกข์ชั่วนิรันดร พระ
เวสสันดรทรงเสียสละทรัพย์ เมื่อครั้งประสูติจากครรภ์ของพระมารดา ทรงเสียสละ
เครื่องประดับให้แก่นางนม ทรงเสียสละสิ่งของต่างๆ เมื่อตั้งโรงทาน ทรงเสียสละเสื้อผ้าแก้ว



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1171 

 

 

แหวนให้แก่ยาจกคนทั่วไปและทรงเสียสละช้างปัจจัยนาคให้แก่พราหมณ์ 8 คน ทรงเสียสละ
สัตตสดกมหาทานให้แก่คนยากจนเข็ญใจและทรงเสียสละแก้วแหวนให้แก่ผู้คนริมถนนขณะ
เสด็จออกจากวัง ทรงเสียสละปิ่นปักผมให้แก่พรานป่า ทรงเสียสละรถทรงและม้าให้แก่
พราหมณ์ ทรงเสียสละพระชาลี พระกัณหาให้แก่ชูชก ทรงเสียสละพระนางมัทรีให้แก่พระ
อินทร์ ทรงเสียสละของมีค่าให้แก่ประชาชนหลังจากกลับจากเขาวงกตอีกเป็นจ านวนมาก 3) 
มีความยึดมั่นในการท าความดี การท าความดีของพระเวสสันดรนั้น ยังเป็นการตั้งปณิธานเพื่อ
ความดีสุดยอดอันเป็นคุณลักษณะของลูกที่ดี อันก่อให้เกิดประโยชน์เกื้อกูลทั้งแก่ตนเอง แก่
ผู้อ่ืน และแก่สังคมส่วนรวมอีกด้วยดังนี้ ทรงบริจาคทานให้แก่นางนมถึง 9 ครั้ง ทรงพาพระ
นางมัทรี พระโอรส พระธิดาไปทูลลาพระเจ้ากรุงสญชัย ทรงรักษาศีลอย่างเคร่งครัด ทรงกลั้น
อารมณ์โกรธไว้ได้ ระงับพระทัยไว้ด้วยสติและปัญญา ทรงปลอบโยนพระนางมัทรีถึงการให้
พระชาลีและพระกัณหาเป็นทาน ทรงยินดีในการบ าเพ็ญทานเพ่ือแลกกับโพธิญาณและทรง
รับสั่งให้ประชาชนปล่อยสัตว์ให้เป็นอิสระจากเครื่องกักขังท้ังหมด 

ในทางพระพุทธศาสนา พระสัมมาสัมพุทธเจ้าท่านทรงตรัสไว้เกี่ยวกับเรื่องบุตร 3 
จ าพวก ดังมีปรากฏในพระไตรปิฎก ความว่า“ภิกษุทั้งหลาย บุตร 3 จ าพวกนี้ มีปรากฏอยู่ใน
โลก บุตร 3 จ าพวกไหนบ้าง คือ 1) อติชาตบุตร (บุตรที่มีคุณสมบัติสูงกว่ามารดาบิดา) 2. 
อนุชาตบุตร (บุตรที่มีคุณสมบัติเสมอด้วยมารดาบิดา) 3) อวชาตบุตร (บุตรที่มีคุณสมบัติต่ า
กว่ามารดาบิดา)” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 25/74/431) การที่ลูกเป็นลูกที่ดีมี
ความกตัญญูกตเวทีต่อพ่อแม่ผู้มีพระคุณ เชื่อฟังพ่อแม่ ให้ความรักเคารพต่อพ่อแม่นั้น ส่วน
หนึ่งก็เป็นเพราะว่า พ่อแม่เลี้ยงลูกดี อบรมสั่งสอนดี ให้การศึกษาดี ฝึกกิริยามารยาทที่ดี พ่อ
แม่ได้เป็นเนตติแบบอย่างที่ดีให้แก่ลูก ถือได้ว่าพ่อแม่ได้ท าหน้าที่ของตนได้ดี ลูกจึงเป็นคนดี 
หากว่าทั้งมารดาบิดาและบุตรธิดาต่างท าหน้าที่ของกันและกันได้ดีแล้ว ความสุข ความสงบ 
ความเจริญ ความรัก ความอบอุ่น ความเข้าใจกัน ความเคารพเชื่อฟัง ความมีเหตุผลต่อกันก็
จะเกิดขึ้นในครอบครัว แต่ถ้าต่างฝ่ายต่างก็ไม่ท าหน้าที่ให้ดีแล้ว ความเดือดร้อนวุ่นวาย ความ
ไม่เข้าใจกัน ความไม่มีเหตุผล ความทะเลาะเบาะแว้งและปัญหาต่างๆก็จะเกิดขึ้นใน
ครอบครัวนั้นอย่างแน่นอน 
   2. บทบาทในฐานะกษัตริย์  
  พระเวสสันดรซึ่งเป็นกษัตริย์ปกครองพระนครสีพี บทบาทในฐานะที่เป็นผู้ปกครอง 
ได้แสดงให้เห็นถึงแบบอย่างของนักปกครองที่ดี คือ 1) มีความเอ้ืออาทร เช่น “เราจะให้หทัย 
ให้จักษุ เงิน ทอง แก้วมุกดา แก้วไพฑูรย์ หรือแก้วมณีซึ่งเป็นทรัพย์ภายนอกของเราก็จะ
เป็นไรไป เมื่อยาจกมาถึง เราเห็นแล้วจะพึงให้แขนขวาแขนซ้ายก็ไม่หวั่นไหวเลย ใจของเรา
ยินดีในการให้ ถึงชาวกรุงสีพีทั้งมวลจะขับไล่เราหรือจะเข่นฆ่าเรา หรือตัดเราให้เป็น 7 ท่อนก็
ตามเถิด เราจะไม่งดการให้เลย” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 2539 : 28/1703-
1705/455)  เพราะความเอ้ืออาทรต่อประชาชนของพระเวสสันดรนั้นเป็นวิถีทางแห่งการ



 

1172     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

สังคมสงเคราะห์ โดยมุ่งที่จะแก้ไขความไม่เสมอภาคทางสังคมโดยความเมตตาธรรม เพ่ือ
ความร่มเย็นเป็นสุขแก่ราษฎรทุกคนทั่วหน้า และยังเป็นการปฏิบัติตามความต้องการของคน
ส่วนใหญ่ในสังคม ซึ่งถือว่าเป็นหลักการปกครองที่ส าคัญอันก่อให้ เกิดสันติสุขแก่ปวงชนอีก
ด้วย 2) มีความยึดมั่นในมติมหาชน เช่น “เรานั้นจักไปตามทางที่พระราชาผู้มีโทษเสด็จไป 
ขอให้ท่านทั้งหลายจงงดโทษแก่เราคืนหนึ่งและวันหนึ่งพอให้เราได้ให้ทานก่อนเถิด” (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 28/1707/455) พระองค์ในฐานะที่เป็นผู้ปกครองไม่มี
สิทธิ์พระราชทานช้างปัจจัยนาคซึ่งเป็นสมบัติของแผ่นดินแก่พราหมณ์ชาวเมืองกาลิงครัฐ 
หากจะพิจารณาอย่างเป็นธรรมแล้วจะเห็นได้ว่า ช้างปัจจัยนาคเป็นช้างคู่บารมีและเป็น
สหชาติของพระเวสสันดร โดยแม่ช้างน ามาให้ในวันที่พระองค์ประสูติ ฉะนั้นจึงถือว่าช้างเผือก
เชือกนี้เป็นสมบัติส่วนพระองค์ของพระเวสสันดร พระองค์จึงมีสิทธิ์อย่างยิ่งที่จะทรงบริจาค
ช้างเชือกนี้ให้แก่ใครก็ได้ แม้พระองค์จะทรงมีสิทธิ์อย่างบริบูรณ์แต่ก็ทรงยินยอมปฏิบัติตาม
ประชามติของชาวเมืองสีพีแต่โดยดีเพ่ือประโยชน์สุขของมหาชน ทรงยินดีปฏิบัติตามเสียง
ของประชาชนชาวเมืองส่วนมาก ครั้นถูกเนรเทศออกจากเมือง ทรงรับค าทูลอาราธนาให้ลา
ผนวชเสด็จกลับไปครองราชสมบัติ 
  ดังนั้น คุณธรรมทั้งสองประการนี้จึงถือว่า เป็นแบบอย่างของนักปกครองที่ดี ซึ่งมี
การบ าเพ็ญประโยชน์โดยมุ่งบ าบัดทุกข์บ ารุงสุขให้แก่มหาชนอย่างแท้จริง พระเวสสันดรทรง
เป็นแบบอย่างที่ดีในการท าความดีในหลายๆ ด้าน ทั้งยังทรงเป็นกษัตริย์ที่เปี่ยมด้วยพระมหา
กรุณาธิคุณ ปกครองไพร่ฟ้าประชาชนด้วยทศพิธราชธรรม เป็นนักปกครองที่มีวิสัยทัศน์
กว้างไกล มุ่งประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตัว ทรงเป็นยอดนักสร้างบารมีที่ยากจะ
มีผู้ใดเสมอเหมือน  
  3. บทบาทในฐานะพระสวามี 
  พระเวสสันดรทรงมีพระมเหสีพระนามว่า พระนางมัทรี บทบาทของพระเวสสันดรใน
ฐานะที่เป็นพระสวามี ได้แสดงถึงแบบอย่างของสามีที่ดี คือ  
   1) มีความรักภรรยา ดังเช่น ในความตอนหนึ่งว่า “มัทรี เธอพึงให้ทานในท่านผู้มี
ศีลทั้งหลายตามสมควรเถิด เพราะที่พ่ึงอย่างอ่ืนของสัตว์ทั้งปวงยิ่งไปกว่าทานไม่มี มัทรี เธอ
พึงเอาใจใส่ในลูกทั้งหลาย พึงเอาใจใส่ในแม่ผัวและพ่อผัว อนึ่ง ผู้ใดพึงตกลงปลงใจว่าจะเป็น
พระสวามีของเธอ ก็พึงบ ารุงผู้นั้นโดยความเคารพ ถ้าไม่มีผู้ใดตกลงปลงใจเป็นพระสวามีของ
เธอ เพราะเธอกับพ่ีจะต้องพลัดพรากจากกัน เธอก็จงแสวงหาผู้อ่ืนมาเป็นพระสวามีเถิด อย่า
ล าบากเพราะขาดเราเลย” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 28/1711-1713/456) 
ตอนที่พระองค์เสด็จลาพระนางมัทรีก่อนที่จะเสด็จออกสู่ป่า พระองค์ได้ทรงสั่งเสียพระนาง
มัทรี พร้อมทั้งให้โอวาทกับพระนางว่า ถ้าจะมีใครมาขอไปอยู่ด้วย ก็ขอให้ไปและปฏิบัติหน้าที่
ให้ดี อย่าได้ทรงอาลัยถึงพระองค์ซึ่งจะต้องจากไปในคราวนี้เลย เพราะพระองค์ทรงมีจิตใจ
ผูกพันต่อพระนางมัทรีด้วยความรักและความห่วงใย จึงไม่ทรงปรารถนาที่จะให้พระนางไป



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1173 

 

 

ล าบากกับพระองค์ โดยทรงมอบหมายภาระและธุระต่างๆ ให้เป็นที่เรียบร้อย เพ่ือที่ผู้ที่อยู่
ข้างหลังจะได้มีความสุขสบายในการเป็นอยู่ต่อไป ทรงสั่งเสียพระนางมัทรีก่อนจะเสด็จออกสู่
ป่าอย่าได้อาลัยถึงพระองค์ และมีความห่วงใยต่อภรรยาอย่างแท้จริง ดังเช่นตอนที่พระนาง
มัทรีทรงกรรแสงคร่ าครวญถึงพระกุมารทั้งสองจนเป็นลมล้มสลบอยู่แทบพระบาทของพระ
เวสสันดร ก็ทรงเข้าพระทัยว่าพระนางสิ้นพระชนม์ จึงทรงเผลอสติร้องไห้คร่ าครวญจนน้ าตา
นองหน้าว่า “น้องมัทรีเอ๋ย! น้องไม่สมควรจะมาตายในที่นี้ เลย ถ้าตายในเมืองเชตุดร 
แคว้นมัททะกับแคว้นสีพีคงจะช่วยกันจัดพิธีศพให้อย่างดี แต่เมื่อน้องมาตายในกลางป่า 
มิหน าซ้ ายังมีพ่ีอยู่เพียงคนเดียว แล้วจะท าอะไรได้มากเล่าน้องเอ๋ย” (เอกรัตน์ อุดมพร. 
2553 : 143) แสดงถึงความรัก ความผูกพันและความห่วงใยที่พระเวสสันดรมีต่อพระนางมัท
รี เมื่อจ าต้องพรากจากกัน ย่อมคิดถึงความสุขที่เคยได้อยู่ร่วมกันและอาลัยอาวรณ์ต่อกัน  
  2) มีความซื่อสัตย์ต่อภรรยา ดังจะเห็นได้จากตอนที่พระเวสสันดรขอพร จากท้าว
สักกเทวราช ความว่า“ขอให้หม่อมฉันอย่าพึงล่วงละเมิดภรรยาผู้อื่นพอใจแต่ในภรรยาของตน
ไม่ไปสู่อ านาจของหญิงทั้งหลายนี้เป็นพรประการที่ 4” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
2539 : 28/2296/539.) ย่อมแสดงให้เห็นว่าพระเวสสันดรมีความซื่อสัตย์ต่อภรรยา เพราะ
พระองค์ทรงมีความซื่อสัตย์ต่อพระนางมัทรี โดยทรงยึดถือการมีภรรยาเดียว ไม่คิดประพฤติ
นอกใจ ยินดีพอใจเฉพาะภรรยาของตน ไม่แบ่งปันความรักให้หญิงอ่ืน (3) การมอบความเป็น
ใหญ่ให้ภรรยา ดังจะเห็นได้จากเมื่อครั้งที่พระเวสสันดร พระนางมัทรีและพระกุมารทั้งสอง
ประทับอยู่ที่เขาวงกต ความว่า “พระนางมัทรีทรงเตรียมน้ าฉันน้ าใช้ น้ าสรงพระพักตร์ และ
ไม่สีพระทนต์ ถวายพระเวสสันดร จากนั้นทรงปัดกวาดเช็ดถูอาศรม ครั้นได้เวลาสมควรก็ทรง
ฝากพระโอรสและพระธิดาไว้กับพระเวสสันดร แล้วทรงถือตะกร้า เสียม ไม้ขอ เสด็จเข้าป่า
เพ่ือเก็บผลไม้ หัวเผือก หัวมัน ตกเย็นจึงเสด็จกลับมา ทรงจัดผลไม้ อาบน้ าให้พระโอรสและ
พระธิดา แล้วทรงพาไปเฝ้าพระเวสสันดร จากนั้น ฤๅษีทั้ง 4 พระองค์ก็เสวยผลไม้หน้าอาศรม
ด้วยกัน” (พระมหาประมวล ฐานทตฺโต. 2555 : 60) พระเวสสันดรทรงรับปฏิญาณท่ีพระนาง
มัทรีทูลขอพระบรมราชานุญาตท าหน้าที่ปรนนิบัติรับใช้ โดยการดูแลท าความสะอาดบริเวณ
อาศรมจัดตั้งน้ าฉันน้ าใช้ไว้ในที่เหมาะสมและเสด็จเข้าป่าเพ่ือแสวงหาผลไม้น้อยใหญ่มา
บริโภคเป็นอาหาร ตลอดถึงดูแลพระชาลีและพระกัณหา เพราะพระองค์ประสงค์จะมอบ
ความเป็นใหญ่ให้แก่พระนางมัทรี โดยทรงให้อิสระเต็มที่ในการปฏิบัติรับใช้ตามแต่พระนางจะ
ตัดสินใจ เห็นสมควรอย่างไรก็ให้ท าไปตามหน้าที่  

พระเวสสันดรเป็นแบบอย่างชีวิตครอบครัวที่ดี ครอบครัวถือเป็นสถาบันที่เล็กที่สุด 
แต่มีมาก่อนสถาบันอ่ืน และเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญยิ่งในประเทศ พระเวสสันดรเป็น
แบบอย่างชีวิตครอบครัวที่ดีในทางธรรมท่านหมายเอาครอบครัวที่สมาชิกทุกคนสามัคคีกัน
และด าเนินชีวิตตามธรรม จากที่พระเวสสันดรเสด็จไปอยู่ป่า แล้วพระนางมัทรีกับพระราช
บุตรทั้งสองพระองค์ก็เสด็จตามไปอยู่ในป่าด้วยกัน พระเวสสันดรทรงเป็นแบบอย่างของพระ



 

1174     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

สวามีที่ดี มีปรากฏอยู่ในทิศ 6 คือ ดังพุทธพจน์ว่า “คหบดีบุตร สามีพึงบ ารุงภรรยา ผู้เป็นทิศ
เบื้องหลัง โดยหน้าที่ 5 ประการ คือ 1) ให้เกียรติยกย่อง 2) ไม่ดูหมิ่น 3) ไม่ประพฤตินอกใจ 
4) มอบความเป็นใหญ่ให้ 5) ให้เครื่องแต่งตัว” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 
11/269/214) สามีตามทัศนะของสังคมไทยโบราณแล้วถือว่าเป็นช้างเท้าหน้าของครอบครัว 
เพราะเป็นผู้มีความส าคัญมากในการที่จะท าให้ครอบครัวมีความมั่นคงและมีความสุข แต่
อย่างไรก็ตาม ภรรยาก็นับว่าเป็นผู้มีความส าคัญในครอบครัวไม่ยิ่งหย่อนไปกว่าสามี ดังนั้น
ครอบครัวใดสามีภรรยาเป็นคนดีมีศีลธรรมที่เรียกว่า “ผัวแก้วเมียขวัญ” ครอบครัวนั้นก็จะมี
แต่ความเจริญมั่นคง มีความสุข ถ้าสามีภรรยาเป็นคนไม่ดีก็จะมีแต่ความแตกแยกวิวาท
บาดหมาง ไม่มีความสุข ไม่มีความเจริญมั่นคง ฝ่ายชายที่จะเป็นสามีซึ่งฝ่ายหญิงจะต้อง
พิจารณาให้รอบคอบ ถ้าสามารถหลีกเลี่ยงได้จะเป็นการตัดไฟแต่ต้นลมและไม่สายเกินแก้ ถ้า
ไม่เช่นนั้นแล้ว อาจจะเป็นสาเหตุไปสู่การหย่าร้าง 

4.  บทบาทในฐานะพระบิดา 
พระเวสสันดรทรงมีพระโอรสชาลีและพระธิดากัณหา บทบาทในฐานะที่เป็นพระ

บิดา ได้แสดงให้เห็นถึงแบบอย่างในฐานะของพระบิดาที่ดี คือ  
 1) มีความห่วงใยลูก เช่น “พระราชาทรงอุ้มพระกุมาร ส่วนพระนางมัทรีราชบุตรี

ทรงอุ้มทาริกา ทรงยินดีร่วมกันทั้งตรัสปราศรัยค าอันไพเราะกับกันและกันด าเนินไป” (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 28/1868/477) เพราะความห่วงใยลูกของพระเวสสันดร
นั้นเป็นคุณลักษณะของการแสดงความรู้สึกทางด้านจิตใจ ซึ่งมีพ้ืนฐานมาจากความรักลูกเป็น
ที่ตั้ง โดยมุ่งหวังให้ลูกของตนเองมีสวัสดิภาพและอนาคตที่ดีงามอันเป็นเป้าหมายส าคัญที่พ่อ
ทุกคนปรารถนา เช่น พระนางผุสดีตรัสว่า“ลูกเอ๋ย แม่อนุญาตให้ลูก ขอการบวชของลูกจง
ส าเร็จ ส่วนแม่มัทรีผู้มีโฉมงาม มีสะโพกผึ่งผาย เอวบางร่างน้อยนี้ จงอยู่กับลูกๆ เถิด จักท า
อะไรในป่าได้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 28/1817/470) พระเวสสันดรตรัสว่า
“หม่อมฉันไม่ต้องการน าแม้ทาสีไปสู่ป่าโดยที่เธอไม่ปรารถนา ถ้าเธอปรารถนาจะติดตามไปก็
ตามใจ ถ้าไม่ปรารถนาก็จงอยู่เถิด” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 28/1818/470.) 
มีความรับผิดชอบขาดความรักเยี่ยงพ่อที่ดีที่จะพึงมีต่อลูก หากจะพิจารณาโดยถ่องแท้แล้ว
เพราะก่อนที่พระองค์จะเสด็จไปอยู่ป่า ยังทรงตั้งพระทัยจะไม่พาพระชาลีและพระกัณหาไป
ด้วยโดยเกรงว่าจะท าให้ล าบากและก่อนที่พระองค์จะทรงบริจาคให้แก่ชูชกก็ทรงก าหนดค่า
ตัวพระโอรสและพระธิดาไว้สูงมาก เช่น “แน่ะพ่อชาลี ถ้าพ่อใคร่จะเป็นไท พ่อควรให้ทองค า
พันลิ่มแก่พราหมณ์ชูชกจึงควรเป็นไท ก็กนิษฐภคินีของพ่อเป็นผู้ทรงอุดมรูป ใครๆ ชาติต่ าพึง
ให้ทรัพย์เล็กน้อยแก่พราหมณ์ ท ากนิษฐภคินีของพ่อให้เป็นไท ท าให้ชาติแตก ยกเสียแต่
พระราชา ใครจะให้สิ่งทั้งปวงอย่างละ 100 ย่อมไม่มี เพราะเหตุนั้ น กนิษฐภคินีของพ่อ
อยากจะเป็นไท พึงให้สิ่งทั้งปวงอย่างละ 100 อย่างนี้ คือ ทาสี ทาสช้าง ม้า โค อย่างละ 100 
และทองค า 100 ลิ่มแก่ชูชก แล้วจงเป็นไทเถิด”เพ่ือป้องกันมิให้พระกุมารทั้งสองถูกขายไปได้



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1175 

 

 

โดยง่ายและจะได้ไม่ถูกท าร้ายถึงแก่ชีวิต ทรงฝากให้พระนางมัทรีดูแลพระโอรสและพระธิดา
ก่อนเสด็จออกจากเมือง แสดงความห่วงใยด้วยความรักต่อพระโอรสและพระธิดาเมื่อ
พระราชทานให้แก่ชูชก ด้วยน้ าพระทัยที่มีความรักและห่วงใยต่อพระกุมารทั้งสอง จนไม่
อาจจะข่มพระทัยมิให้หวั่นไหวได้ เมื่อทรงสดับค ากราบทูลลาของพระโอรสและพระธิดา ทรง
โศกาดูรและเร่าร้อนพระหทัย น้ าพระเนตรไหลพราก ทรงยันพระกายลุกขึ้นอย่างยากล าบาก 
ทรงเบือนพระพักตร์หนี เสด็จด าเนินโซเซเข้าไปในอาศรมทรงคร่ าครวญอย่างสุดอาลัยว่า 
“วันนี้ลูกทั้งสองของพ่อต้องเดินทางไกล คงหิวกระหายแล้ว จะร้องไห้เอากับใคร ตกเย็น ถึง
เวลาบริโภคอาหารใครจักหาให้ลูกพ่อกินเล่า เมื่อก่อน ถึงเวลาบริโภคอาหารลูกจะบอกว่าลูก
หิวแล้ว ขอกิน แต่วันนี้ยามหิวขึ้นมาลูกจะร้องไห้เอากับใคร ทางที่ลูกไปก็แสนล าบาก ลูก
ไม่ได้สวมรองเท้าแล้วจะเดินเท้าเปล่าไปได้อย่างไร ถึงคราวเท้าระบมจนเดินไม่ไหว ใครเล่าจัก
คอยจับมือลูก เจ้าพราหมณ์นั้นมันก็ช่างไม่ละอายใจเอาเสียเลย ลูกท้ังสองของพ่อไม่เคยท าให้
มันเจ็บปวด แต่มันกลับมาตีลูกต่อหน้าพ่อได้ มันช่างไม่รู้สึกละอายใจเอาเสียเลย ต่อให้เป็น
ทาสในเรือนเบี้ยคนรับใช้ เขาก็ยังไม่เฆี่ยนตีถึงขนาดนี้ เราเองขณะนี้เหมือนปลาติดอยู่ปากไซ 
ต้องมาเห็นลูกที่รักถูกด่าถูกตีต่อหน้า จะช่วยเหลืออะไรก็ไม่ได้ เจ้าพราหมณ์นั้นมันก็ช่าง
โหดร้ายจริงๆ” (พระมหาประมวล ฐานทตฺโต. 2555 : 83) ทรงมีความรักลูกโดยขอพรข้อที่ 5 
จากพระอินทร์ ความว่า “ข้าแต่ท้าวสักกะขอให้บุตรของหม่อมฉันผู้พลัดพรากไปนั้นพึงมีอายุ
ยืนนาน จงครอบครองแผ่นดินโดยธรรมเถิด นี้เป็นพรประการที่ 5” (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 2539 : 28/2297/539.) 
  2) การสั่งสอนให้ลูกยึดมั่นในความดี ทรงสั่งสอนพระชาลีและพระกัณหาในตอน
ที่ชูชกมาขอเป็นทาส มีใจความว่า “ชาลีลูกรัก มานี่เถิด เจ้าทั้ง 2 จงช่วยกันบ าเพ็ญบารมีของ
พ่อให้เต็มเถิด จงช่วยกันโสรจสรงหทัยของพ่อให้เยือกเย็นเถิด จงเชื่อฟังค าของพ่อเถิด เจ้าทั้ง 
2 จงเป็นดุจยานนาวาของพ่อ อันไม่โยกโคลงในสาครคือภพเถิด  พ่อจักข้ามฝั่งคือชาติ จัก
ช่วยสัตวโลกพร้อมด้วยเทวโลกให้ข้ามด้วย แม่กัณหาลูกรัก มานี่เถิด ทานบารมีเป็นที่รักของ
พ่อ เจ้าทั้ง 2 จงช่วยกันโสรจสรงหทัยของพ่อให้เยือกเย็นเถิด จงเชื่อฟังค าของพ่อเถิด เจ้าทั้ง 
2 จงเป็นดุจยานนาวาของพ่อ อันไม่โยกโคลงในสาครคือภพเถิด พ่อจักข้ามฝั่งคือชาติ จักช่วย
สัตวโลกพร้อมด้วยเทวโลกให้ข้ามด้วย” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 28/2113-
2116/511-512.) การสั่งสอนลูกให้ยึดมั่นในความดีของพระเวสสันดรนั้นก็เป็นการชี้แจงให้
ลูกเข้าใจเจตนาแห่งการประพฤติธรรม เพ่ือประโยชน์ของชนหมู่มาก โดยอบรมสั่งสอน
ปลูกฝังคุณความดีลงในจิตใจของลูก การอบรมเลี้ยงดูบุตรธิดา เป็นหน้าที่ของบิดามารดา
ประการแรก การปลูกฝังให้บุตรธิดามีคุณธรรมจริยธรรมประจ าจิตใจ มีทัศนคติที่ถูกต้องตาม
หลักคุณธรรม เห็นความส าคัญของคุณค่าทางจิตใจ บิดามารดาพึงให้การสงเคราะห์บุตรธิดา
ของตนอย่างถูกต้องตามหลักการสงเคราะห์ในพระพุทธศาสนาทั้ง 2 ด้าน คือ 1) อามิส
สงเคราะห์ การสงเคราะห์ด้วยอามิส ได้แก่ วัตถุสิ่งของ เป็นการเลี้ยงดูทางกายให้เจริญเติบโต 



 

1176     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

มีสุขภาพสมบูรณ์แข็งแรง มอบวัตถุสิ่งของให้ตามความจ าเป็น (2) ธรรมสงเคราะห์ การ
สงเคราะห์ด้วยธรรมะ ได้แก่ การให้ธรรมะเป็นเครื่องหล่อเลี้ยงทางใจ ด้วยการปลูกฝังให้บุตร
ธิดามีคุณธรรม จริยธรรม มีจิตใจที่ดีงามปฏิบัติด้วยธรรม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
2539 : 25/98,100/473,477) 
  5. บทบาทในฐานะกัลยาณมิตร 
  พระสัมมาสัมพุทธเจ้าท่านทรงตรัสไว้เกี่ยวกับกัลยาณมิตรไว้ในทุติยสขาสูตร ความ
ว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้ประกอบด้วยธรรม 7 ประการควรเสพ ควรคบเป็นมิตร ควร
เข้าไปนั่งใกล้ แม้ถูกขับไล่ ธรรม 7 ประการเป็นไฉน คือ ภิกษุเป็นที่รักใคร่พอใจ 1 เป็นที่
เคารพ 1 เป็นผู้ควรสรรเสริญ 1 เป็นผู้ฉลาดพูด 1 เป็นผู้อดทนต่อถ้อยค า 1 พูดถ้อยค าลึกซึ้ง 
1 ไม่ชักน าในทางที่ไม่ดี 1 ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้ประกอบด้วยธรรม 7 ประการนี้แล ควร
เสพควรคบเป็นมิตร ควรเข้าไปนั่งใกล้ แม้ถูกขับไล่” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 
37/34/93.) พระเวสสันดรเป็นบุคคลที่น่ายกย่อง สรรเสริญ เป็นที่เคารพรักของมหาชน ทั้ง
ยังเป็นแบบอย่างของกัลยาณมิตรที่ดีต่อคนทุกชนชั้น ดังจะเห็นได้จาก การบ าเพ็ญทานของ
พระเวสสันดร ท่านไม่เลือกที่รักมักที่ชังว่าใครจะมาขอบริจาคทานจากท่าน ท่านยินดีในทาน
นั้นเสมอ เมื่อชูชกมาขอกุมารทั้งสองนั้น ท่านก็ยินดียกให้ ทั้งยังท าหน้าที่เป็นกัลยาณมิตรให้
ลูกทั้งสองเข้าใจถึงเหตุผลที่ท่านบริจาคนั้นว่า “ชาลีลูกพ่อ ขอลูกกับน้องจงขึ้นมาหาพ่อเถิด 
มาช่วยสละตัวบ่มบารมีที่พ่อบ าเพ็ญอยู่ให้บริบูรณ์ มาช่วยโสรจสรงหัวใจของพ่อให้ชุ่มชื่น ขอ
ลูกทั้งสองเชื่อฟังพ่อเถิด จงมาเป็นดังยานนาวาพาพ่อไปในทะเลคือภพ เพ่ือพ่อจักได้อาศัย
โดยสารข้ามฝั่งคือ ความเกิดแล้วจักช่วยสัตว์โลกคือเทวดาและมนุษย์ให้ข้ามด้วย (พระมหา
ประมวล ฐานทตฺโต. 2555 : 77) เมื่อลูกทั้งสองได้ฟังเช่นนั้นก็เข้าใจ ยินดีที่จะสละตัวเองเป็น
ทานให้แก่ชูชก และตอนที่พระเวสสันดรบริจาคพระนางมัทรีเป็นทาน นางก็ยอมสละตัวเอง
เป็นทานโดยความเต็มใจ ไม่มีความโกรธเคือง หรือน้อยใจใดๆ เพราะเห็นถึงคุณประโยชน์ที่
ยิ่งใหญ่ ดังที่พระนางมัทรีกล่าวว่า “ข้าแต่มหาราช หม่อมฉันเป็นภรรยาสาวของพระองค์ 
พระองค์ทรงเป็นพระสาวมี ทรงเป็นใหญ่ในตัวหม่อมฉัน หากทรงมีประสงค์จะมอบให้ใครก็
ขอได้โปรดยกให้เถิด หรือจะทรงขายเอาเงิน ฆ่าเอาเนื้อก็ยังได้ หม่อมฉันยอมทั้งนั้น” (พระ
มหาประมวล ฐานทตฺโต. 2555 : 101) นอกจากนี้พระนางมัทรีทรงอนุโมทนาทานบารมีทุก
ครั้งที่พระเวสสันดรทรงกระท า ก็เพราะทรงเข้าพระทัยดีว่า นี่คือวิธีช่วยสนับสนุนพระสวามี
ให้บรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณดังที่ทรงปรารถนา พระเวสสันดรได้บ าเพ็ญทานบารมี โดยมี
การให้สิ่งของต่างๆไม่ว่าจะเป็นข้าวของ เงินทอง เครื่องประดับ ทาสชาย ทาสหญิง แม้แต่
บุตรธิดาและภรรยา พระองค์ก็สละอย่างไม่เสียดาย การให้สิ่งดังกล่าวนี้มีเป้าหมายอยู่ที่พระ
โพธิญาณหรือการได้ความเป็นพระพุทธเจ้าในอนาคต 
 
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1177 

 

 

  6. บทบาทในฐานะพระโพธิสัตว์ 
  ในคัมภีร์ฝ่ายเถรวาทนั้นมีพระไตรปิฎก และอรรถกถาเป็นคัมภีร์หลักนอกจากนี้ยังมี
คัมภีร์ที่นักปราชญ์แต่งขึ้นมาเพ่ืออธิบายบางหลักธรรมในพระไตรปิฎกอีกทอดหนึ่ง ใน
พระไตรปิฎกได้ให้ความหมายค าศัพท์ ที่เกี่ยวกับโพธิสัตว์เช่นค าว่า โพธิ คือการตรัสรู้ ในทีฆ
นิกาย และมัชฌิมนิกาย (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 14/199/234) ให้ความหมาย
ของค าว่า พระโพธิสัตว์ หมายถึงสัตว์ผู้ฉลาด สัตว์ผู้จะตรัสรู้ หรือสัตว์ผู้มีใจฝักใฝ่ จดจ่ออยู่ใน
มรรคท้ัง 4 ค าว่า โพธิ เท่ากับมรรคทั้ง 4 คือ โสดาปัตติมรรค สกิทาคามิมรรค อนาคามิมรรค 
และอรหัตมรรค ดังนั้น ผู้ที่ได้ชื่อว่าพระโพธิสัตว์นั้น จึงหมายถึงผู้ปฏิบัติตนด้วยใจแน่วแน่เพ่ือ
บรรลุมรรค 4 หรือปรารถนาบรรลุสัมมาสัมโพธิญาณ และน าหมู่สัตว์ข้ามโอฆสงสารในสังยุตต
นิกาย สฬายตนวรรคยังได้กล่าวถึง โพธิ หรือสัมโพธิ หมายถึง ปัญญา ความรู้ การตรัสรู้ 
ความเป็นพระพุทธเจ้า ดังมีพระพุทธพจน์ว่า ตราบใดตถาคตยังไม่รู้คุณโดยความเป็นคุณโทษ 
โดยความเป็นโทษ และเครื่องสลัดออกโดยความเป็นเครื่องสลัดออกจากอายตนะภายใน 6 
ประการนี้ตามความเป็นจริงอย่างนี้ ตราบนั้นตถาคตก็ยังไม่ยืนยันว่าเป็นผู้ตรัสรู้สัมมาสัมโพธิ
ญาณอันยอดเยี่ยมในโลกพร้อมทั้งเทวโลก มารโลก พรหมโลก ในหมู่ สัตว์พร้อมทั้งสมณ
พราหมณ์ เทวดาและมนุษย์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย . 2539 : 18/13/12) จาก
การศึกษายังพบอีกว่า ค าว่า โพธิ นั้น มาจากค าว่า พุทฺธ ธาตุ หมายถึง ตรัสรู้ เป็นชื่อเรียก
พระพุทธเจ้า ผู้ที่ตรัสรู้สัจธรรม ทรงยังหมู่สัตว์ให้ตรัสรู้ ทรงเป็นพระสัพพัญญู ทรงเห็นธรรม
ทั้งปวง เพราะไม่มีคนอ่ืนแนะน า ฯลฯ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 29/192/551) 
แสดงว่า ความหมายของ โพธิ กับความหมายของพุทธนั้นเป็นไปในทางเดียวกัน นอกจาก
คัมภีร์พระไตรปิฎกแล้ว คัมภีร์อรรถกถายังมีการขยายความหมายของโพธิ เป็นชื่อต้นไม้แห่ง
การตรัสรู้ธรรมเช่น โพธิรุกฺขมูเล คือต้นไม้ที่พระโพธิสัตว์ใช้ในการประทับ เพ่ือตรัสรู้ธรรม 
จากนั้นต้นไม้ก็ได้รับขนานนามว่าต้นโพธิ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 10/17-
32/11-15) 
  นอกจากค าว่าพระโพธิสัตว์แล้ว ยังมีค าอ่ืนที่ใช้เรียกแทนพระโพธิสัตว์ เช่น ค าว่า
มหาบุรุษในทีฆนิกาย มหาวรรคได้กล่าวถึงธรรมชาติของพระโพธิสัตว์ไว้ 16 ประการ ที่เป็น
แบบเฉพาะของมหาบุรุษ หรือ พระโพธิสัตว์ เช่น พระโพธิสัตว์มีสติสัมปชัญญะตลอด ตั้งแต่
จุติจากสวรรค์ชั้นดุสิตจนถึงเสด็จลงสู่พระครรภ์ของพระมารดา (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 2539 : 10/17-32/11-15.) ในพระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย มีชาดกหลายเรื่องที่
กล่าวถึงการบ าเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ แต่จะใช้ค าว่า พระมหาสัตว์แทน เช่นในชาดก
เรื่องพระเวสสันดร เป็นต้น 
  พระเวสสันดรได้พระราชทานพระนางมัทรีให้เป็นทานแก่พราหมณ์ ขณะนั้นเมื่อพระ
มหาสัตว์ทรงบริจาคพระนางมัทรีให้เป็นทานเกิดความมหัศจรรย์แผ่นดินก็หวั่นไหว พระนาง
มัทรีก็มิได้แสดงอาการเศร้าโศกเสียใจ ทรงเข้าใจดีในความตั้งใจของพระสวามี ที่รู้ ซึ่งคุณอัน



 

1178     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ประเสริฐในการบริจาคทานในครั้งนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 28/1207/302) 
พระโพธิสัตว์เป็นผู้บ าเพ็ญความดีที่เรียกว่าบารมีธรรมอย่างยิ่งยวด เพ่ือการบรรลุถึงโพธิญาณ 
การด าเนินชีวิตของพระโพธิสัตว์เป็นไปเพ่ือบ าเพ็ญบารมีเพ่ือตนและเป็นการเสียสละ
ช่วยเหลือผู้อ่ืนไปพร้อมๆ กัน การกระท าอย่างยิ่งนี้ด าเนินไปด้วยความรัก ความปรารถนาใน
พุทธภาวะอันเป็นความหมายของพระโพธิสัตว์ ด้วยความรักในโพธิญาณพระโพธิสัตว์จึง
สามารถกระท าได้ทุกอย่าง เบื้องต้นสละได้ซึ่งสิ่งของภายนอกจนถึงชีวิตและสิ่งเสมอด้วยชีวิต 
คือ บุตรและภรรยาของตน ดังตัวอย่างพุทธด ารัสในขณะเสวยชาติเป็นพระโพธิสัตว์ความว่า 
 “เมื่อเราจะให้ทานก็ดี ก าลังให้ทานก็ดี ให้ทานแล้วก็ดี จิตของเราไม่เป็นอย่างอ่ืน 
เพราะเหตุแห่งโพธิญาณเท่านั้น จักษุทั้งสอง เป็นที่น่าเกลียดน่าชังส าหรับเราก็หาไม่ แม้ตัว
เราเองจะเป็นที่เกลียดชังก็หาไม่ แต่สัพพัญญุตญาณเป็นที่รักของเรา เพราะฉะนั้น เราจึงได้ให้
จักษุ ฉะนี้แล” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 33/66/354) 
  
บทสรุป 
 

  การให้ทานถือว่าเป็นการบ าเพ็ญบารมีที่มีความส าคัญอย่างยิ่งต่อการที่จะตรัสรู้เป็น
พระสัมมาสัมพุทธเจ้าและเป็นสิ่งที่มีคุณค่าอย่างมากต่อการปรารถนาพุทธภูมิ อีกประการ
หนึ่งยังนับเป็นบารมีอย่างหนึ่งในบรรดาบารมี 10 อย่างในพระพุทธศาสนา พระโพธิสัตว์
ทั้งหลายล้วนบ าเพ็ญทานบารมีเป็นอันดับแรก ก่อนที่จะบ าเพ็ญบารมีอย่างอ่ืน เพราะทาน
บารมีเริ่มจากการสละสิ่งของภายนอกจนกระทั่งสละสิ่งของภายใน จากสิ่งของที่หยาบจนถึง
ขั้นละเอียดถึงขนาดสละได้แม้กระทั่งชีวิตของตน ทั้งนี้เพ่ือให้บารมีสมบูรณ์และที่ส าคัญ
เพ่ือให้ได้มาซึ่งสัพพัญญุตญาณ อันเป็นเป้าหมายหลักของพระโพธิสัตว์นั่นเอง 
 เวสสันดรชาดกเป็นชาดกหนึ่งในทศชาติว่าด้วยการบ าเพ็ญทานบารมีของพระ
เวสสันดร ซึ่งเป็นชาติสุดท้ายก่อนจะบรรลุพระสัมมาสัมโพธิญาณ เนื้อความของเวสสันดร
ชาดก กล่าวถึงการบริจาคทานของพระเวสสันดร จนในที่สุดต้องถูกไล่ออกจากพระราชวังไป
อยู่ป่าและในที่นั้นพระองค์ก็ได้พระโอรสและพระชายแก่พราหมณ์และพระอินทร์ที่มาขอ อัน
เป็นการบ าเพ็ญทานที่ท าได้ยากยิ่ง และเป็นที่มาของคติโพธิสัตว์ที่ว่า ถ้าหากจะบ าเพ็ญเพียร
เพ่ือความเป็นพระโพธิสัตว์ต้องสามารถสละได้ทุกสิ่งโดยไม่เว้นแม้กระทั้งชีวิตของตนเองก็ให้
ได ้ 

บทบาทจิตอาสาของพระเวสสันดรที่น ามาศึกษานี้ เป็นเพียงเศษเสี้ยวหนึ่งของ
พระจริยวัตรอันงดงามของพระโพธิสัตว์ที่ท่านสั่งสมบ่มบารมีมายาวนาน เพราะหัวใจของพระ
โพธิสัตว์ผู้เปี่ยมล้นด้วยพระเมตตา มีมหากรุณาต่อสรรพสัตว์ ที่จะขนสรรพสัตว์ทั้งหลายให้
ข้ามพ้นแห่งกองทุกข์ คือ วัฏสงสารนี้ ไปให้ได้ ท่านจึงต้องสั่งสมบารมียาวนานอย่างน้อยถึง 
20 อสงไขย กับแสนมหากัป ซึ่งเป็นระยะเวลาที่ยาวนานมาก กว่าจะมีพระสัมมาสัมพุทธเจ้า



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1179 

 

 

บังเกิดขึ้นพระองค์หนึ่งในโลก ต้องสร้างบารมีทั้ง 10 ทัศให้เต็มเปี่ยม เป็นผู้เพียบพร้อมใน
ทุกๆ ด้าน เป็นผู้เลิศกว่าสัตว์ทั้งมวล การบ าเพ็ญบารมีของพระโพธิสัตว์ เพ่ือการตรัสรู้อนุตตร
สัมมาสัมโพธิญาณอันเป็นอุดมคติสูงสุดของชีวิตและการให้ทานดังกล่าวที่ท่านท าในพระชาติ
ที่เกิดเป็นพระเวสสันดรนี้ก็เป็นธรรมเนียมปฏิบัติเฉพาะของผู้บ าเพ็ญเพียรเพ่ือเข้าถึงความ
เป็นพระพุทธเจ้า  
 
เอกสารอ้างอิง 
 
พระครูวิวิธธรรมโกศล. (2536).กะเทาะเปลือกเวสสันดร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์เลี่ยงเซียง,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551).พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พิมพ์

ครั้งที่ 11 กรุงเทพฯ: บริษัท เอส.อาร์.พริ้นติ้ง แมสโปรดักส์ จ ากัด,  
______. (2552) พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย,  
พระมหาประมวล ฐานทตฺโต, (2555).เวสสันดรสะท้อนธรรม. ขอนแกน่: หจก.ขอนแก่นการ

พิมพ์,  
พระไพศาล วิสาโล, เครือข่ายจิตอาสา, (2549).คู่มือจิตอาสาโครงการอาสาเพื่อในหลวง,  
______.(2551).เรื่องเล่าจิตอาสา อ้างในจิตรวลัย ศรีแสงฉาย, “จิตอาสาพัฒนาชนบท  
 กรณีศึกษา : กลุ่มอาสาพัฒนามหาวิทยาลัยมหิดล”, บัณฑิตวิทยาลัย

มหาวิทยาลัยมหิดล,  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช 
 วิทยาลัย.  กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
ราชบัณฑิตยสถาน, (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ : 

นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์,  
เอกรัตน์ อุดมพร. (2553). เล่าเรื่องยอดวรรณคดีไทย มหาเวสสันดรชาดก. กรุงเทพฯ: 

ส านักพิมพ์พัฒนาศึกษา,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

1180     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 


