
หน้าที่ของคฤหัสถ์ในคหิิสูตร 

THE DUTY OF THE HOUSEHOLDER IN GIHISUTTA 
 

 
1พระครูอภินันทโสภิต (อภนินฺโท) และ 2พระครูจิรธรรมธัช 

1Phrakhru Aphinanthasophit (Aphinantho) and 2Phrakrujiradhammatach 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  

 
1Aphinantho_k@gmail.com 

 
Received  December 25, 2021;   Revised  February 12, 2022;   Accepted March 20, 2022 
 

บทคัดย่อ 
 

บทความวิชาการนี้เป็นการน าเสนอหน้าที่ของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนา หน้าที่ของ
คฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนา คือ หน้าที่ของคฤหัสถ์ในสมัยพุทธกาลและหน้าที่ของคฤหัสถ์ใน
ปัจจุบัน ซึ่งมีหน้าที่  5 ประการเช่นกันคือ 1) การอุปถัมภ์พระสงฆ์ 2) การด ารงไว้ซึ่ง
พระพุทธศาสนา 3) หน้าที่ในการช าระอธิกรณ์และป้องกันภัย 4) หน้าที่ในการแสดงธรรม
และเผยแผ่ค าสอน5) หน้าที่ในด้านช่วยเหลือสังคม หน้าที่ของคฤหัสถ์ในคิหิสูตร พบว่า 1) 
หน้าที่ในการอุปถัมภ์พระสงฆ์หมายถึงการถวายการอุปถัมภ์บ ารุงในด้านปัจจัย 4 คือ จีวร 
บิณฑบาต ที่พักอาศัย และยาที่จ าเป็นต่อการด ารงชีวิต อันเป็นการอุปถัมภ์บ ารุงพระสงฆ์
เพ่ือให้ธ ารงพระพุทธศาสนาสืบไป 1) หน้าที่ในการด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาด้วยความ
เลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระรัตนตรัย2) หน้าที่ในการช าระอธิกรณ์และป้องกันภัย 3) หน้าที่
ทะนุบ ารุงพระวินัยช่วยด าเนินการและแก้ไขที่จะไม่ให้เกิดความเสียหายแก่พระพุทธศาสนา 
4) หน้าที่ในการช่วยเผยแผ่ค าสอน5) หน้าที่ในด้านช่วยเหลือสังคม เป็นต้นจากการศึกษา
วิ เคราะห์จึ งเห็น ได้ว่ าหน้าที่ ของคฤหัสถ์ ในคิหิสูตรนั้น ไม่ ได้มีความแตกต่างกับใน
พระพุทธศาสนา ในประเด็นนี้คงเป็นเพราะคิหิสูตรเป็นหนึ่งในคัมภีร์พระพุทธศาสนา จึงมีการ
อธิบายที่ไม่แตกต่างกัน 

 
ค าส าคัญ : หน้าที่, คฤหัสถ,์ คิหสิูตร 

                                      
1 นิสิต มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 
2รองศาสตราจารย์พิเศษ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตหนองคาย 

mailto:Santibunyathorn_k@gmail.com


 

1200     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

Abstract 
 

 This academic article presents to study the householders’ duties in Buddhism; 
1) There are five duties of the householder in the time of the Buddha and at present: 1) 
sponsorship of monks; 2) maintaining Buddhism; 3) solving allegation and protecting 
dangers; 4) presentation and propagation of teachings; 5) helping society.Duties of the 
householder in the Gihi sutta found that 1) the duty of sponsoring the monks is the 
maintenance of support for the four requisites, including robes, alms offering, shelter and 
medicine needed for living. This is to support the maintenance of the monks in order to 
maintain Buddhism; 2) the duty to maintain Buddhism is to give the devotion in the 
Triple Gem without any doubt; 3) the duty to solve allegation and protect dangers: the 
duty to uphold the discipline, help to carry out and fix that will not damage the 
Buddhism; 4) the duty in spreading the teachings and 5) the duty in helping society, etc. 
From the analytical study, it can be seen that the duty of the householder in the sutta is 
not different from that in Buddhism. On this point, it is probably because the Gihi sutta is 
one of the Buddhist scriptures. Therefore there is no difference in explanation. 
 
Keyword: Duty, Householder, Gihisutta 
 
บทน า 
 
  พุทธบริษัทฝ่ายคฤหัสถ์เกิดก่อนพุทธบริษัทฝ่ายบรรพชิต พระพุทธเจ้าไม่ทรงเห็นว่า
ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งจะดีเพียงฝ่ายเดียว ทรงแยกแยะคฤหัสถ์กับบรรพชิต หากปฏิบัติผิดก็ทรง
ต าหนิ คฤหัสถ์นั้นหากปฏิบัติชอบก็สามารถหลุดพ้นได้เท่ากับภิกษุ ภิกษุณี แต่คฤหัสถ์มีห่วง
กังวลมีเรื่องที่เป็นอุปสรรคด้านการครองเรือนมากกว่าบรรพชิต ภิกษุภิกษุณีมีโอกาส มี
ระเบียบในสังคมที่อ านวยต่อการเข้าสู่จุดหมายได้ดีกว่า แต่พวกเขาจะใช้โอกาสนั้นหรือไม่ก็
เป็นอีกอย่างหนึ่ง  ผู้ที่มีบทบาทส าคัญมากที่สุดกล่าวคือ พุทธบริษัท 4 จ าพวก ได้แก่ ภิกษุ 
ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 10/176/124-125)ท่าน
ทั้งหลายเหล่านี้  ได้มีส่วนช่วยกันเผยแผ่และบ ารุงพระพุทธศาสนาในสมัยนั้นท ากัน
หลากหลายรูปแบบ เช่น การปฏิบัติตนที่น่าเลื่อมใส การสนทนา การแนะน า การตอบปัญหา
ข้อข้องใจและการแสดงธรรม โดยพระพุทธเจ้าทรงประทานหลักการเผยแผ่ให้พระสาวก
ยึดถือเป็นหลักปฏิบัติให้แสดงธรรมมีเหตุผล สัมพันธ์ต่อเนื่องโดยล าดับ ชี้แจงให้เข้าใจแต่ละ
แง่แต่ละประเด็น แสดงธรรมด้วยเมตตาจิตมุ่งจะให้เป็นประโยชน์แก่ผู้ฟัง ไม่แสดงธรรมเห็น
แก่ลาภสักการะไม่แสดงธรรมยกตน ไม่เสียดสีข่มขู่ผู้อ่ืน มีความส ารวมในพระปาฏิโมกข์ เป็น
ต้น (สุชีพ ปุญญานุภาพ. 2525 : 13)  



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1201 

 

 

 พระพุทธองค์ทรงก าหนดแนวทางปฏิบัติต่อกันไว้ในลักษณะการพ่ึงพาอาศัยและให้
ท าอุปการะต่อกัน กล่าวคือ พุทธบริษัทฝ่ายคฤหัสถ์ให้ท าอุปการะต่อพระสงฆ์ด้วยการให้
อามิสทาน (การถวายการอุปถัมภ์บ ารุงด้วยปัจจัย 4) ข้างฝ่ายพุทธบริษัทฝ่ายบรรพชิต เมื่อ
ประกาศตนเป็นนักบวชผู้ไม่มีเรือนแล้ว ก็ต้องตัดขาดจากกิจกรรมหรือความเกี่ยวพันทาง
บ้านเรือนให้ได้มากที่สุด ต้องพยายามด าเนินชีวิตอย่างเรียบง่าย มักน้อยสันโดษด้วยปัจจัย
เครื่องเลี้ยงชีพ ท าให้ภิกษุต้องพ่ึงพาปัจจัย 4จากอุบาสกอุบาสิกาไม่สามารถท าใช้เองได้อย่าง
สะดวกเหมือนกับคฤหัสถ์ เมื่อได้รับการอุปถัมภ์บ ารุงจากคฤหัสถ์แล้ว พุทธบริษัทฝ่าย
บรรพชิตก็ต้องท าอุปการะตอบแทนด้วยการให้ธรรมทาน การพ่ึงพาอาศัยกันระหว่างพระสงฆ์
กับอุบาสกอุบาสิกานี้เรียกว่า “ระบบบุญกุศล” ให้ได้พ่ึงพาอาศัยกันแล้ว จะได้เข้าถึงความ
เกษมจากทุกข์ได้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). 2539 : 35) อย่างไรก็ตาม ในการเข้าไปมี
ความสัมพันธ์กับคฤหัสถ์นั้น พระพุทธองค์ก็ให้มีความสัมพันธ์เกี่ยวข้องกับคฤหัสถ์อย่างมี
ขอบเขตกว้าง ตัวอย่างเช่น ไม่ให้เป็นไปเพ่ือประทุษร้ายตระกูล คือ ประจบคฤหัสถ์เพ่ือหวั ง
ผลประโยชน์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 1/431/459) เมื่อได้ปัจจัย 4 มาแล้วก็
ต้องบริโภคเท่าที่จ าเป็นเพียงเพ่ือให้ร่างกายอยู่ได้ ไม่ให้เป็นไปเพ่ือมอมเมา ประดับตกแต่ง
หรือ เพ่ือสนองกิเลส เมื่อต้องการปัจจัยก็ให้แสวงหาได้ด้วยวิธีการที่ไม่ให้เบียดเบียนคฤหัสถ์ 
ไม่ให้คฤหัสถ์ล าบาก แม้ว่าพระพุทธองค์จะก าหนดให้วิถีชีวิตของภิกษุจ าเป็นต้องเข้าไปมี
ความเกี่ยวข้องกับคฤหัสถ์ในกรณีต่างๆ ทั้งด้วยเพ่ือรับการอุปถัมภ์บ ารุงปัจจัย 4 หรือเพ่ือเผย
แผ่ธรรม แต่ก็จะมีขอบเขตและได้ทรงก าหนดวิธีการปฏิบัติไว้อย่างชัดแจน สามารถพบพระ
ด ารัสตรัสสอนในเรื่องนี้ได้ทั่วไปในคัมภีร์พระพุทธศาสนา โดยเฉพาะในพระวินัยปิฎก มี
สิกขาบทหรือพุทธบัญญัติจ านวนมากที่พระพุทธองค์บัญญัติไว้เพ่ือเป็นแนวทางการเข้าไปมี
ความสัมพันธ์กับคฤหัสถ์ ภิกษุผู้เข้าไปมีความสัมพันธ์กับคฤหัสถ์อย่างเหมาะสมก็จะได้รับ
ประโยชน์และได้รับค าสรรเสริญ แต่หากเข้าไปมีความสัมพันธ์กับคฤหัสถ์ด้วยวิธีที่ ไม่
เหมาะสม เป็นการละเมิดสิกขาบทที่ทรงบัญญัติไว้ก็จะถูกปรับอาบัติตามสมควรแก่ความผิด 
ภิกษุผู้ประพฤติปฏิบัติตามที่กล่าวมานี้ได้ชื่อว่า เป็นผู้บ าเพ็ญอริยวังสปฏิปทาหรือเป็นผู้ตั้งอยู่
ในอริยวงศ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 121/28/43.) นอกจากนี้ หลักการ
อุปถัมภ์และคุ้มครองพระพุทธศาสนา จะท าให้พุทธศาสนิกชนเข้ามาสนับสนุนให้ภิกษุ
สามเณรได้พัฒนาตนตามหลักไตรสิกขาเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยองค์ประกอบความเป็น ผู้น าไป
ด้วยทักษะ ความสามารถในด้านต่าง ๆ เป็นผู้มีบุคลิกภาพดี มีคุณลักษณะทางสังคมดีและ
เป็น ผู้มีความรับผิดชอบต่อการกระท าของตนเองทั้งทางด้านกาย วาจา ใจ ตลอดจนมีพัฒนา
ในการด าเนินชีวิตส่วนบุคคล การพัฒนาในการด าเนินชีวิตที่เกี่ยวกับสังคม และการพัฒนาใน
การด าเนินชีวิตที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา เพ่ือประโยชน์ในด้านการประพฤติส่วนตน การ
สร้างประโยชน์ต่อสังคม และด้านการอุปถัมภ์พระพุทธศาสนา (พระครูใบฎีกาอภิชาติ ธมฺม
สุทฺโธ (พรสุทธิชัยพงศ์). 2559 : 2) 



 

1202     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาแสดงเรื่องคฤหัสถ์ จ าแนกได้ 2 กลุ่ม คือ 1) คฤหัสถ์ที่เป็น
พุทธบริษัท ได้แก่ คฤหัสถ์ที่เป็นอุบาสก เช่น ไวยาวัจกร กัปปิยการก ญาติ คนปวารณา 
พระราชา อารามิกชน (คนท างานในวัด) ปัณฑุปลาส (คนเตรียมบวชสามเณร) และอุบาสิกา
ทั่วไป 2) คฤหัสถ์ที่ไม่ใช่พุทธบริษัท ได้แก่ คฤหัสถ์ผู้เป็นสาวกของนักบวชนอกศาสนา คนเดิน
ทางไกลจรผ่านมา โจรหรือผู้หนีคดี บุคคลต้องห้าม (อโคจร) และคนไร้ที่พ่ึง พระพุทธองค์
สอนให้พระสงฆ์มีความสัมพันธ์และท าการอนุเคราะห์คฤหัสถ์โดยไม่ขัดกับพระธรรมวินัย โดย
ความเกี่ยวข้องนั้นต้องไม่เป็นไปเพ่ือหวังลาภสักการะประจบเอาใจ แต่ควรเป็นไปเพ่ือสร้าง
ศรัทธาและหาโอกาสสั่งสอนธรรม ความสัมพันธ์แบบเกื้อกูลระหว่างพระสงฆ์กับคฤหัสถ์ เช่น 
1) เมื่อมีคนถวายเงินทองหรือสิ่งของที่ไม่อนุญาตให้พระสงฆ์ครอบครองต้องให้ไวยาวัจกรหรือ
กับปิยการกบริหารจัดการ 2) เมื่อญาติโดยเฉพาะมารดาต้องการความช่วยเหลือก็ผ่อนปรนให้
พระสงฆ์จัดหาปัจจัย 4 ให้ท่านใช้สอยได้ 3) เมื่อต้องเกี่ยวข้องกับพระราชาก็ให้ส ารวมไม่
ประพฤติเสียหายจนส่งผลต่อความสงบเรียบร้อยของสังคม 4) เมื่อจะเกี่ยวข้องกับคนที่ไม่ใช่
พุทธบริษัทก็ต้องวางตนให้เหมาะสมและส ารวมไม่ให้สังคมนินทา ฝ่ายคฤหัสถ์ก็ต้องเข้ามา
เกี่ยวข้องกับพระสงฆ์ เพ่ือถวายการอุปถัมภ์บ ารุงและมาศึกษาค าสอนเพ่ือจะได้น าไปปฏิบัติ
ในชีวิต อย่างไรก็ตาม หากมีพระสงฆ์ท าผิดพระวินัย เช่น เกี่ยวข้องกับคฤหัสถ์เพราะหวังจะ
เอาใจหรือหวังลาภสักการะก็ทรงปรับอาบัติตามสมควรแก่ความผิดและก าหนดวิธีแก้ไข
ความผิดนั้นไว้อย่างชัดเจน ส าหรับฝ่ายคฤหัสถ์ก็ก าหนดให้มีการลงโทษผู้ท าลายความสัมพันธ์
อันดีระหว่างพระสงฆ์กับคฤหัสถ์ เช่น การคว่ าบาตร เพ่ือให้คฤหัสถ์ได้สติส านึกผิดแล้วกลับมา
ขอขมาพระสงฆ์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 7/266/47) ทั้งนี้ก็เพ่ือให้พระสงฆ์กับ
คฤหัสถ์กลับเข้ามามีความสัมพันธ์อันดีในฐานะที่เป็นพุทธบริษัทเพ่ือจะได้ช่วยกันรับภาระ
พระพุทธศาสนา  
 การท าหน้าที่ต่อกันไม่ถูกต้องระหว่างบรรพชิตและคฤหัสถ์เป็นการบ ารุงพระศาสนา
ที่คลาดเคลื่อนผิดเพ้ียน การบ ารุงพระพุทธศาสนาอย่างที่ท ากันอยู่ตามธรรมดานั้นคือ 
ช่วยเหลือพระภิกษุสามเณร ให้ได้เป็นอยู่โดยสะดวกสบาย ให้มีวัดวาอารามเกิดขึ้นเป็น
ปึกแผ่นมั่นคงผลก็คือ พุทธบริษัท 4 จะไม่ได้รับประโยชน์จากพระพุทธศาสนาเท่าที่ควร การ
บ ารุงที่ผิดนี้มิได้ส่งผลเสียหายแก่บรรพชิตและคฤหัสถ์เท่านั้น แต่ส่งผลเป็นส่วนหนึ่งของการ
ท าลายพระพุทธศาสนาทางอ้อม ในฐานะที่พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติของ
ประเทศไทย ซึ่งมีประชากรเป็นชาวพุทธประมาณ 95% (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). 2545 
: 19) และบรรพบุรุษของเราได้บ ารุงรักษาพระพุทธศาสนาอย่างถูกต้องสืบมาจนปัจจุบันคือ 
ท าให้พระศาสนามั่นคงเจริญ เป็นที่พ่ึงแก่สัตว์ทั้งหลายได้จริงท าให้คฤหัสถ์ในปัจจุบันต่าง
ได้รับประโยชน์ จึงควรจะปรับเปลี่ยนวิธีการบ ารุงพระพุทธศาสนาที่คลาดเคลื่อนไปให้ถูกต้อง 
(พุทธทาสภิกขุ. 2533 : 5) 
   



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1203 

 

 

หน้าที่ของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนา 
 1. ความหมายของคฤหัสถ์ 
 คฤหัสถ์ หมายถึง บุคคลทั้งชายและหญิง ผู้ที่มีความประพฤติเรียบร้อยดีงามมีศีล 5 
เป็นอย่างต่ า มีคุณธรรมเป็นเครื่องอาภรณ์ประดับกายตน ตั้งตนอยู่ในระเบียบวินัย ไม่ละเมิด
สิทธิอันชอบธรรมของบุคคลอ่ืนทั้งทางกาย วาจาและใจ เป็นบุคคลผู้ตั้งตนอยู่ในความไม่
ประมาทในการด าเนินชีวิต  รู้จักใช้สติหยั่ งคิดใคร่ครวญก่อนกระท าเสมอ  ในทาง
พระพุทธศาสนาเรียก “คฤหัสถ์” ว่า อุบาสก อุบาสิกา (พระมหาอภิรมย์ ภทฺทโก (ปรากฎ
สยาม). 2561 : 20) หมายถึง ชายหญิง ผู้นั่งใกล้พระรัตนตรัยคนใกล้ชิดพระศาสนา คฤหัสถ์
ผู้ชายผู้หญิง ที่แสดงตนเป็นคนนับถือพระพุทธศาสนา โดยประกาศถึงพระรัตนตรัยเป็น
สรณะ” (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). 2536 : 323) ดังนั้น คฤหัสถ์หมายถึง อุบาสก 
อุบาสิกาผู้นั่งใกล้พระรัตนตรัย คนใกล้ชิดพระศาสนาที่แสดงตนเป็นคนนับถือพระพุทธศาสนา 
บุคคลทั้งชายและหญิง ผู้ที่มีความประพฤติเรียบร้อยดีงามมีศีล 5 เป็นอย่างต่ า มีคุณธรรม
เป็นเครื่องอาภรณ์ประดับกายตน ตั้งตนอยู่ในระเบียบวินัย ไม่ละเมิดสิทธิอันชอบธรรมของ
บุคคลอื่นทั้งทางกาย วาจาและใจ หรือบุคคลทั่วๆ ไปที่ไม่ใช่นักบวช คนผู้อยู่ครองเรือน  
 2. ความส าคัญของคฤหัสถ์ 
 คฤหัสถ์ หรืออุบาสก และอุบาสิกา เป็นค าเรียกคฤหัสถ์ทางพระพุทธศาสนา ซึ่งโดย
ความเป็นจริงเป็นการเรียกผู้ที่ไม่ได้บวชเป็นบรรพชิตในพระพุทธศาสนา แต่เป็นบุคคลที่มี
ความจะต้องประพฤติปฏิบัติตนให้อยู่ในศีลธรรม กฎหมาย รวมทั้งประเพณีนิยมที่พึงปฏิบั ติ 
เพ่ือขับเคลื่อนพฤติกรรมอันพึงประสงค์ไปสู่เป้าหมายสูงสุดของการด าเนินชีวิต คือ เบญจศีล 
วิถีชีวิตของคฤหัสถ์ผู้อยู่ครองเรือนต้องมีหลักยึดถือและปฏิบัติเป็นเครื่องหมายในการด าเนิน
ชีวิตเบญจศีล หรือศีล 5 เป็นข้อก าหนดความประพฤติอย่างต่ า ส าหรับอุบาสกอุบาสิกา ซึ่ง
ถือว่าเป็นบัญญัติ 5 ประการในการครองตนของคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนเป้าหมายสูงสุดในการ
ครองตนคฤหัสถ์ คือ การรักษาศีล 5 เพ่ือเป็นเกราะป้องกันในการรักษาตนไม่ให้เสียหาย 
เพราะทุกสิ่งทุกอย่างล้วนมีเหตุปัจจัยปรุงแต่ง จะดีหรือชั่วขึ้นอยู่กับเหตุหรือกรรมเป็น
เครื่องปรุงแต่ง การรักษาศีลก็ เพ่ือป้องกันตัวไม่ ให้ เสียหายต่อครอบครัวสั งคมและ
ประเทศชาติ เพ่ือให้เป็นพ้ืนฐานในการด าเนินชีวิตอยู่ร่วมกันอย่างสันติด้วยการรักษาศีล 5 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 25/107/22/213/227.) 
  ชีวิตของคฤหัสถ์ที่ ไม่สามารถครองตนได้ในการด าเนินไปสู่ความ ส าเร็จ ก็สืบ
เนื่องมาจากการตั้งตนอยู่ในความประมาท ละเมิดบทบัญญัติทางพระพุทธศาสนา ได้แก่ศีล 5 
ซึ่งเป็นกุญแจปิดประตูทางไปสู่อบาย แต่ชีวิตของคฤหัสถ์ผู้ครองตนทั้งชายและหญิงกลับถลา
ตนลึกเข้าไปสู่อบาย โดยเห็นกงจักรเป็นดอกบัว มัวเมาลุ่มหลงในวัย ปราศจากการประกอบ
กรรมดี ไม่มีความเมตตาและกรุณาต่อมนุษย์ และสรรพสัตว์เพ่ือนร่วมโลก หนทาง 5 สายที่
จะน าคฤหัสถ์ไปสู่อบายคือ 1) คฤหัสถ์ผู้มีความโหดร้ายในสันดานของตน 2) คฤหัสถ์ผู้มีความ



 

1204     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

โลภ อยากได้ทรัพย์สินของคนอื่นในทางที่ผิดมาเป็นสมบัติของตน3) คฤหัสถ์ผู้มีความต้องการ
ทางกาม และลุ่มหลงเกี่ยวกับเพศตรงข้าม หรือหมกมุ่นอยู่ในกามารมณ์  4) คฤหัสถ์ผู้ไม่มี
สัจจะ ความไม่ละอายต่อบาป 5) คฤหัสถ์ผู้มีความประมาทและขาดสติสัมปชัญญะครองตน 

ที่กล่าวมาทั้งหมดนี้ เป็นสิ่งบ่งบอกถึงความหายนะของคฤหัสถ์ผู้ครองตน ทั้งชาย
และหญิงที่ยังประพฤติตัวเป็นโมฆะบุคคล จะครองตนให้มีค่าต่อสังคมได้อย่างไร การ
ประพฤติตนของแต่ละบุคคลก็ควรให้เกิดประโยชน์แก่สังคมและครอบครัวบ้างตามสมควรแก่
ฐานะของตน ดังนั้น ความส าคัญของคฤหัสถ์ หรืออุบาสก และอุบาสิกา คือ การประพฤติ
ปฏิบัติตนให้อยู่ในเบญจศีลหรือศีล 5 ซึ่งถือว่าเป็นบัญญัติ 5 ประการในการครองตนของ
คฤหัสถ์ผู้ครองเรือน  ซึ่งเป็นวิถีชีวิตของคฤหัสถ์ผู้อยู่ครองเรือน ซึ่งต้องมีหลักยึดถือและ
ปฏิบัติในการด าเนินชีวิตอันเป็นพื้นฐาน 
 3. หน้าที่ของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนา 
 หน้าที่ หมายถึง กิจที่ต้องท าด้วยความรับผิดชอบ (ราชบัณฑิตยสถาน. 2546 : 
1247)แต่เมื่อน าค าว่า “หน้าที่” รวมกับค าว่า “ชนชาวไทย” เป็น “หน้าที่ของชนชาวไทย” 
คณิน บุญสุวรรณ ได้ให้ความหมายไว้ในหนังสือปทานุกรมศัพท์รัฐสภาและการเมืองไทย 
(ฉบับสมบูรณ์) ว่า ภาระและความรับผิดชอบที่รัฐธรรมนูญก าหนดบังคับให้บุคคลซึ่งเป็นชน
ชาวไทยต้องปฏิบัติ หรือกระท าให้เป็นไปตามรัฐธรรมนูญหรือกฎหมาย เมื่อรัฐธรรมนูญ
ก าหนดว่าการกระท าใดเป็นหน้าที่ของพลเมืองแล้ว ถ้าหากผู้ใดไม่ปฏิบัติหรือละเว้นการ
ปฏิบัติถือว่าเป็นการฝ่าฝืนกฎหมายและจะถูกลงโทษ (คณิน บุญสุวรรณ. 2548 : 1012) 
ความรับผิดชอบตามมาด้วย สิทธิและหน้าที่จึงเป็นของคู่กัน เพราะเมื่อบุคคลใดบุคคลหนึ่งมี
สิทธิหรือได้ประโยชน์ที่กฎหมายรับรองให้แล้วอีกบุคคลหนึ่งก็จะต้องมีหน้าที่ที่จะต้องไม่
รบกวนหรือขัดขวางต่อสิทธินั้น ในอันที่จะกระท าการหรืองดเว้นไม่กระท าการใดๆ เพ่ือให้
เป็นไปตามสิทธินั้นอย่างไรก็ได้ (ณัฐกร วิทิตานนท์. 2553: 67)  
 จากการศึกษาเกี่ยวกับความหมายของหน้าที่แล้ว จะเห็นได้ว่า ระบบสังคมอยู่ใน
กรอบของวัฒนธรรมและสัมพันธ์กับระบบบุคคล ดังนั้น หน้าที่ของคฤหัสถ์ในพระพุทธศาสนา 
จึงแบ่งออกได้ 2 ประเภท คือ หน้าที่ของคฤหัสถ์ในสมัยพุทธกาล และหน้าที่ของคฤหัสถ์ใน
ปัจจุบัน คือ (1) หน้าที่ในการอุปถัมภ์พระสงฆ์ (2) หน้าที่ในการด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนา 
(3) หน้าที่ในการช าระอธิกรณ์และป้องกันภัย (4) หน้าที่ในการแสดงธรรมและเผยแผ่ค าสอน
ในพุทธกาล และ (5) หน้าที่ในด้านช่วยเหลือสังคม ดังนั้นเพ่ือการบ ารุงพระพุทธศาสนาให้
ด ารงอยู่คู่กับประเทศไทยตลอดไป คฤหัสถ์ควรจะศึกษาหาความรู้ในพระธรรมวินัย เพ่ือการ
ท านุบ ารุงส่งเสริมพระพุทธศาสนาในด้านต่างๆ โดยไม่กระท าผิดวินัยสงฆ์ที่พระพุทธองค์ทรง
บัญญัติไว้ อันจะท าให้เกิดความเสื่อมต่อพระสงฆ์และต่อตัวผู้ถวายทานเอง  
 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1205 

 

 

ความส าคัญของคิหิสูตร 
 1. ความหมายของคิหิสูตร 
 

 คิหิสูตรเป็นพระสูตรว่าด้วยคฤหัสถ์หมายถึง อนาถบิณฑิกคหบดี คือ อนาถบิณฑิก
คหบดีพร้อมด้วยอุบาสกประมาณ 500 คนเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาค พระองค์จึงทรงแนะน า
ให้ท่านพระสารีบุตรให้ท่านพระสารีบุตรรู้จักคฤหัสถ์คนหนึ่ง (คืออนาถบิณฑิกคหบดี) ผู้นุ่ง
ขาว รักษาศีล 5 และได้ธรรมเป็นเครื่องอยู่สุขในปัจจุบัน ทรงแสดงว่า คฤหัสถ์ผู้มีธรรม
เช่นนั้น สามารถแสดงตนได้เองว่าเป็นผู้หมดสิ้นอบายภูมิแล้ว เป็นโสดาบัน ไม่มีทางตกต่ า มี
ความแน่นอนที่จะบรรลุสกทาคามิมรรคอนาคามิมรรค และอรหัตตมรรค ในวันข้างหน้า 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 22/179-180/299-304) 
 ค าว่า “คิหิ” แปลว่า คฤหัสถ์ ถ้าเป็นภาษาบาลีก็แยกได้คือ ผู้ครองเรือน ผู้อยู่เรือน
คฤหัสถ์ คือผู้ครองเรือน หรือผู้มีเรือนนั้นมีหลายเพศที่อาศัยอยู่รวมกันที่จัดอยู่ในกลุ่มของ
คฤหัสถ์มีทั้งเด็กและผู้ใหญ่ ทั้งเพศชายและเพศหญิง สามารถแบ่งคฤหัสถ์ได้หลายประเภท
ตามสถานะและพฤติกรรมที่เป็นอยู่ เป็นการง่ายแก่ผู้ที่มุ่งหวังในการพบปะและสนทนาด้วย
เป็นต้นค าว่า คฤหัสถ์จึงมีค าสรรพนามที่ใช้เรียกแทนมากมาย เช่น ฆราวาส บุคคล คน ชน
ปุถุชน ด้วยเหตุนี้ คฤหัสถ์จึงเป็นผู้มีภาระ มีหน้าที่จะต้องรับผิดชอบมากมายต่อการเป็นอยู่
ตามครรลองของโลกธรรมมีสุขและมีทุกข์คละเคล้ากันไป หลักธรรมของพระพุทธศาสนามีข้อ
ปฏิบัติที่เหมาะสมแก่คฤหัสถ์ทุกเพศทุกวัย เพ่ือเอ้ือประโยชน์ที่จะพึงได้รับจากผลการปฏิบัติ
เท่า ๆ กัน ตามสถานะที่เป็นอยู่ โดยแบ่งหลักธรรมออกให้เหมาะสมตามสถานะของคฤหัสถ์
นั้น ๆ ไปแต่ละรายบุคคลออกไป ส่วนค าท่ีเกี่ยวข้องกับคฤหัสถ์คือ ค าว่า “คิหิปฏิบัติ” เป็นค า
ที่มีความหมายร่วมกันอยู่สองศัพท์สามารถแยกศัพท์ได้ คิหิ กับ ปฏิปตฺติ ค าว่า ปฏิปตฺติ (อิตฺ) 
แปลว่า การถึงเพราะ การถึง การด าเนินการท า การตรัสรู้ การได้ การบ ารุง การปฏิบัติ 
ความปฏิบัติ ข้อปฏิบัติ ความประพฤติ” (ประยุทธ หลงสมบุญ. 2540 : 38) 
 หลักคิหิปฏิบัติ ปรากฏในพระไตรปิฎกเล่มที่ 11 พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 3ทีฆนิกาย 
ปาฏิกวรรคสิงคาลกสูตรว่าด้วยสิงคาลกมาณพสรุปความว่า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
2539 : 11/242-274/199-218.) เป็นพระสูตรที่ประทานโอวาทให้แก่มาณพ“สิงคาลกะ” ซึ่ง
ได้กล่าวถึง หลักทิศ 6 ครั้งเมื่อพระพุทธเจ้าไดป้ระทับอยู่ที่เวฬุวนาราม ใกล้เมืองราชคฤห์ เช้า
วันหนึ่งเสด็จสู่เมืองราชคฤห์เพ่ือบิณฑบาตได้ทอดพระเนตรเห็นสิงคาลกมาณพมีผ้าเปียกมีผม
เปียกประคองอัญชลีไหว้ทิศทั้ง 6อยู่จึงตรัสถามว่าท าไมจึงไหว้ทิศมาณพกราบทูลว่า บิดาของ
เขาเมื่อจวนจะสิ้นชีวิตได้สั่งไว้ว่าให้ไหว้ทิศทั้งหลายเขาเคารพเชื่อฟังค าสั่งของบิดาจึงออกมา
ไหว้ทิศแต่เช้าทุกวันพระพุทธเจ้าตรัสว่า ในวินัยของพระอริยะ (ระเบียบปฏิบัติของผู้ที่เจริญ
แล้ว) เขาไม่ไหว้ทิศกันอย่างนี้สิงคาลมาณพ จึงตรัสทูลถามพระพุทธเจ้าว่า เขาไหว้ทิศกัน
อย่างไรพระพุทธเจ้าทรงตรัสว่าคหบดีบุตร อริยสาวก ละกรรมกิเลส 4 ได้แล้ว ไม่ท าบาปโดย
ฐานะ 4 และไม่เสพทางเสื่อมแห่งโภคทรัพย์ 6 ประการอริยสาวกนั้นปราศจากความชั่ว 14



 

1206     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ดังกล่าวได้แล้ว เป็นผู้ปกปิดทิศทั้ง 6 ชื่อว่า เพ่ือชัยชนะในโลกทั้งสอง คือโลกนี้และโลกหน้า 
เมื่อตายไปก็จะเข้าสู่สุคติโลกสวรรค์คหบดีบุตร อริยสาวกเป็นผู้ปกปิดทิศทั้ง 6 อย่างไร ท่าน
ทราบทิศ 6 นี้คือพึงทราบมารดาบิดาเป็นทิศเบื้องหน้าครูอาจารย์เป็นทิศเบื้องขวาภรรยาเป็น
ทิศเบื้องหลังมิตรเป็นทิศเบื้องซ้ายคนใช้คนงานและลูกจ้างเป็นทิศเบื้องต่ า สมณพราหมณ์คือ
พระสงฆ์ผู้ทรงศีลเป็นทิศเบื้องบน  
 นอกจากนั้นยังมีการพูดถึงการอยู่ครองเรือนของเหล่าคฤหัสถ์ว่า ครองเรือนอย่างไร
จัดว่ามีความผาสุก มีความประพฤติที่ปลอดภัย สงเคราะห์กันด้วยวิธีไหนไม่เบียดเบียนกัน
อย่างไร อย่างไรชื่อว่ามีปกติกล่าวค าสัตย์ แม้แต่ละโลกนี้ไปแล้วย่อมไม่เศร้าโศกได้อย่างไร 
ส่วนค าที่เก่ียวข้องกับคฤหัสถ์อีกค าหนึ่งก็คือ คิหิวินัย คือวินัยที่ชาวพุทธโดยทั่วไปจะต้องมีพึง
ประพฤติและปฏิบัติตนให้เป็นผู้มีศีลมีวินัยของคฤหัสถ์ ที่จะต้องปฏิบัติให้เป็นบรรทัดฐาน 
เป็นหลักในการด าเนินชีวิต เพ่ือให้ชีวิตของตนและครอบครัวนั้นตั้งอยู่บนฐานชีวิตที่ดีงาม 
ร่วมกันสร้างสรรค์ครอบครัว สังคมและประเทศชาติให้มีความเจริญมั่นคง ตามหลักวินัยของ
คฤหัสถ์ คือ คิหิวินัย ซึ่งมีข้อต้องปฏิบัติ 14 ข้อคือ กรรมกิเลส 4 และอคติ 4 ซึ่งพระพุทธองค์
ได้ตรัสไว้ในสิงคาลกสูตรดังนี้คือ  
 1) กรรมกิเลส 4 คือสิ่งที่คฤหัสถ์ต้องละเว้นในธรรมอันเป็นหลักในหมวดต่าง ๆ 
ต่อไปนี้คือ กรรม การกระท า 4 อย่าง ที่ควรละเว้น กรรมที่ 4 อย่างนี้ได้ชื่อว่า กรรมกิเลส 
เพราะเป็นเครื่องที่ท าให้บุคคลผู้ประกอบกรรมเหล่านี้เป็นคนเศร้าหมอง เป็นคนที่น่ารังเกียจ 
ไม่ผ่องใสสะอาดบริสุทธิ์ทั้งทางกายและจิตใจ ด้วยเหตุนี้เป็นกรรมที่นักปราชญ์ คนที่ฉลาดไม่
สรรเสริญ เพราะเป็นกรรมฝ่ายชั่ว สกปรกน่ารังเกียจยิ่งนัก คฤหัสถ์ผู้อยู่ครองเรือนควรละเว้น
เสีย อย่างที่ 1 ปาณาติบาต ท าชีวิตสัตว์ให้ตกล่วง คือไม่ท าร้ายร่างกายหรือชีวิตของบุคคล
อ่ืน อย่างที่ 2 อทินนาทาน ถือเอาสิ่งของที่เจ้าของไม่ได้ให้ ด้วยอาการแห่งการขโมย คือไม่
ลักทรัพย์หรือละเมิดกรรมสิทธิ์ของคนอ่ืน อย่างที่ 3 กาเมสุ มิจฉาจาร การประพฤติผิดใน
กาม ไม่ประพฤติผิดทางเพศคือละเมิดสิทธิในสามีหรือภรรยาของบุคคลอ่ืน  อย่างที่ 4 
มุสาวาท การพูดเท็จ ไม่พูดเท็จ โกหกหลอกลวงบุคคลอ่ืน ซึ่งจัดเป็นวจีทุจริต (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 2539 : 11/176/139.) 
 2) อคติ 4 หรือ ความล าเอียงถือว่าเป็นสัญชาตญาณที่ถูกโน้มน้าวไปโดยไร้ความ
เที่ยงธรรม ความเอนเอียงแห่งอารมณ์ที่ผุดขึ้นจากจิตส านึกของความเหลื่อมล้ าต่ าสูง และ
ช่องว่างระหว่างคฤหัสถ์ในสังคมที่แบ่งชนชั้น สังคมที่ชอบเอารัดเอาเปรียบซึ่งกันและกัน อคติ 
ศัพท์นี้ตรงกับภาษาไทยว่า ความล าเอียง ความไม่ยุติธรรม ความไม่เที่ยงธรรม มีอยู่ 4 อย่าง
ควรละเว้น คือ อย่างที่ 1 ฉันทาคติ ล าเอียงเพราะรักใคร่กัน เช่น การตัดตัดสินคดีข้อพิพาท
ต่างๆการพิจารณาเลื่อนยศหรือการให้รางวัล ด้วยอ านาจความพอใจรักใคร่กันเป็นผู้ชนะ 
อย่างที่ 2 โทสาคติ ล าเอียงเพราะไม่ชอบกัน คือ ความโกรธ หรือเกลียดกัน ชังกัน หรือการ
ตัดสินคดีด้วยอ านาจความโกรธ โดยให้ผู้ที่โกรธกันนั้นเป็นผู้แพ้ทั้งๆ ที่ไม่สมควรแพ้ ซึ่งเป็น



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1207 

 

 

การไม่ยุติธรรมต่อการพิจารณาคดี หรือการตัดสินคดีความ เป็นต้น อย่างที่ 3 โมหาคติ 
ล าเอียงเพราะเขลา เพราะความเขลา โง่งมงาย ไม่พิจารณาให้ถ่องแท้ว่าอย่างไรถูก อย่างไหน
ผิด อย่างไรควรหรือไม่ควร เมื่อได้รับคาฟ้องแล้ว ยังไม่ทันสอบสวนให้รอบคอบ ก็ด่วนตัดสิน
ผิดๆ ไม่ถูกต้อง อย่างที่ 4 ภยาคติ ล าเอียงเพราะกลัว หรือความเกรงใจ ผู้มีอ านาจกระท า
ความผิดผู้พิพากษา ไม่กล้าตัดสินลงโทษเพราะกลัวเขาจะท าร้าย หรือผู้อยู่ในความปกครอง
กระท าผิดผู้ปกครองไม่กล้าลงโทษ กลัวเขาจะเดือดร้อน เหล่านี้ล้วนเป็นการไม่ยุติธรรมทั้งสิ้น 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 21/17-20/17–19) ดังนั้น คฤหัสถ์ผู้อยู่ครองเรือนที่มี
หน้ารับผิดชอบต่อครอบครัวและสังคม ควรละเว้นเสียจากอคติดังกล่าว ถ้าเป็นนักปกครอง ผู้
อยู่ใต้การปกครองก็ไม่เดือดร้อน จะมีแต่ความสงบสุขทุกครัวเรือน  
 สรุป คิหิสูตรเป็นพระสูตรว่าด้วยคฤหัสถ์ คือ อนาถบิณฑิกคหบดีพร้อมด้วยอุบาสก
ประมาณ 500 คน เข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาค พระองค์จึงทรงแนะน าให้ท่านพระสารีบุตรให้
ท่านพระสารีบุตรรู้จักคฤหัสถ์คนหนึ่ง (คืออนาถบิณฑิกคหบดี) ผู้นุ่งขาว รักษาศีล 5 และได้
ธรรมเป็นเครื่องอยู่สุขในปัจจุบัน และหลักคิหิปฏิบัติ ว่าด้วยสิงคาลกมาณพ เป็นพระสูตรที่
ประทานโอวาทให้แก่มาณพ “สิงคาลกะ”ที่ เกี่ยวข้องกับ คิหิวินัย คือ วินัยที่ชาวพุทธ
โดยทั่วไป จะต้องมีพึงประพฤติและปฏิบัติตนให้เป็นผู้มีศีล มีวินัยของคฤหัสถ์ ที่จะต้องปฏิบัติ
ให้เป็นบรรทัดฐาน เป็นหลักในการด าเนินชีวิต เพ่ือให้ชีวิตของตนและครอบครัวนั้นตั้งอยู่บน
ฐานชีวิตที่ดีงาม ร่วมกันสร้างสรรค์ครอบครัว สังคมและประเทศชาติให้มีความเจริญมั่นคง 
ตามหลักวินัยของคฤหัสถ์ คือ คิหิวินัย ซึ่งมีข้อต้องปฏิบัติ 14 ข้อคือ กรรมกิเลส 4 และอคติ 
4 ซึ่งพระพุทธองค์ได้ตรัสไว้ในสิงคาลกสูตรดังกล่าว 
 2. ความส าคัญของคิหิสูตร 
 คิหิสูตรเป็นพระสูตรที่ว่าด้วย คฤหัสถ์ หรืออุบาสก และอุบาสิกานั้นต้องประพฤติ
ปฏิบัติตนให้อยู่ในศีลธรรม กฎหมาย รวมทั้งประเพณีนิยมที่พึงปฏิบัติ เพ่ือขับเคลื่อน
พฤติกรรมอันพึงประสงค์ไปสู่เป้าหมายสูงสุดของการด าเนินชีวิต คือ ศีล 5เป็นข้อก าหนด
ความประพฤติอย่างต่ าส าหรับอุบาสกอุบาสิกาที่ปรากฏใน คิหิสูตร ซึ่งถือว่าเป็นบัญญัติ 5 
ประการมีความส าคัญ ในการครองตนของคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนเพ่ือเป็นเกราะป้องกันในการ
รักษาตนไม่ให้เสียหายเพราะทุกสิ่งทุกอย่างล้วนมีเหตุปัจจัยปรุงแต่งจะดีหรือชั่วขึ้นอยู่กับเหตุ
หรือกรรมเป็นเครื่องปรุงแต่งการรักษาศีลก็เพ่ือป้องกันตัวไม่ให้เสียหายต่อครอบครัวสังคม
และประเทศชาติเป็นพ้ืนฐานในการด าเนินชีวิตอยู่ร่วมกันอย่างสันติด้วยการรักษาศีล5 (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 22/213/227.) 
 ปรากฏในพระไตรปิฎกเล่มที่ 22 พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 14 อังคุตตรนิกาย ปัญจก
ฉักกนิบาต พระสูตร ว่าด้วยคฤหัสถ์ ความว่า ครั้งนั้น อนาถบิณฑิกคหบดี มีอุบาสกประมาณ 
500 คนแวดล้อมเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ถวายอภิวาทแล้วนั่ง ณ ที่สมควร
ล าดับนั้นพระผู้มีพระภาคได้รับสั่งเรียกท่านพระสารีบุตรมาตรัสว่า สารีบุตร เธอทั้งหลายพึง



 

1208     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

รู้จักคฤหัสถ์คนหนึ่งผู้นุ่งห่มผ้าขาว มีการงานส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการและเป็นผู้ได้
ธรรมเป็นเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 2/179/68-69) 
อันมีในจิตยิ่ง 4 ประการตามความปรารถนา ได้โดยไม่ยาก ได้โดยไม่ล าบาก และคฤหัสถ์นั้น
เมื่อหวังอยู่ก็พึงพยากรณ์ตนด้วยตนเองได้ว่า เราเป็นผู้มีนรกสิ้นแล้วมีก าเนิดสัตว์ดิรัจฉานสิ้น
แล้วมีเปตวิสัยสิ้นแล้ว มีอบายสิ้นแล้ว มีทุคติสิ้นแล้ว มีวินิบาตสิ้นแล้ว เป็นโสดาบันไม่มีทาง
ตกต่ า มีความแน่นอนที่จะส าเร็จสัมโพธิในวันข้างหน้า  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 
: 2/87/242) คฤหัสถ์เป็นผู้มีการงานส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการอะไรบ้าง คืออริยสาวก
ในธรรมวินัยนี้ 1) เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ 2) เป็นผู้เว้นขาดจากการลักทรัพย์ 3) เป็นผู้
เว้นขาดจากการประพฤติผิดในกาม 4) เป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จ 5) เป็นผู้เว้นขาดจาก
การเสพของมึนเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาท คฤหัสถ์เป็นผู้มีการงาน
ส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการนี้ คฤหัสถ์เป็นผู้ได้ธรรมเป็นเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบันอันมี
ในจิตยิ่ง 4 ประการตามความปรารถนา ได้โดยไม่ยาก ได้โดยไม่ล าบาก อะไรบ้าง คืออริย
สาวกในธรรมวินัยนี้ 
 3. ประเภทของคฤหัสถ์ในคิหิสูตร 
 ประเภทของคฤหัสถ์ในคิหิสูตร แบ่งออก 2 ประเภท คืออนาคาริยบุคคลและอา
คาริยบุคคล พอสรุปได้ ดังนี้ 
 3.1 อนาคาริยบุคคล  ในพระสูตรนี้ อนาคาริยบุคคล หมายถึง คฤหัสถ์ผู้อยู่ใน
สถานะผู้บ าเพ็ญพรต ได้แก่อุบาสกอุบาสิกาที่รักษาศีล หรือสมาทานวิรัติศีล 8 ด้วยการนุ่ง
ขาวห่มขาว ที่เรียกว่า ศีลอุโบสถมีวันรักษา 2 วัน คือ ปกติอุโบสถ ได้แก่ อุโบสถที่จะพึงรักษา
ตามปกติ คือวันหนึ่งและคืนหนึ่งมีวัน 14 ค่ า 15 ค่ า 8 ค่ าปฏิชาครอุโบสถ รักษา 3 วันคือวัน
รับ วันรักษา วันส่ง เช่น อุโบสถ 8 ค่ าวัน 7 ค่ าเป็นวันรับ มีวัน 9 ค่ าเป็นวันส่ง (องค์การ
ศึกษา. 2547 : 16) ในศาสนาพราหมณ์ เรียกคฤหัสถ์ประเภทนี้ว่า วนปรัสถ์ ผู้อยู่ป่าเป็นธรรม
เนียมของพราหมณ์ว่าผู้ที่ครองเรือน มีครอบครัวเป็นหลักฐาน ครั้นลูกหลานเติบโตก็จัดแจง
ให้มีครอบครัวเมื่อตนชราลงก็มุ่งแสวงหาบุญกุศล เข้าป่าบ าเพ็ญศีลถือพรตบ าเพ็ญตบะ 
ในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่าการรักษาศีล (พระญาณวโรดม (ประยูร สนฺตงฺกุโร). 2538 : 
15) อุโบสถศีล เป็นข้อก าหนดความประพฤติส าหรับผู้ที่มีอุตสาหะจะประพฤติให้ยิ่งขึ้นไปใน
สังคมคฤหัสถ์ ที่มากด้วยการสังหารผลาญชีวิต การท าร้ายกัน การลักขโมย แย่งชิง มีคดี
ฆาตกรรมการท าผิดทางเพศ โจรกรรม การข่มขืน หลอกลวง สิ่งเสพติดระบาดแพร่หลาย
ทั่วไป ไม่มีความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ผู้คนพบเห็นกันแทนที่จะอุ่นใจ กลับวิตกกังวล 
จิตใจหวาดผวาอยู่กันไม่เป็นปกติสุข เมื่อสุขภาพจิตของคฤหัสถ์เสื่อมโทรม เป็นการยากที่จะ
พัฒนาคุณภาพและสมรรถภาพของจิตใจ เพราะสังคมคฤหัสถ์เช่นนั้นไม่เป็นสภาพแวดล้อมที่
เกื้อกูลสาหรับการสร้างสรรค์สิ่งที่ดีงามให้สูงยิ่งขึ้นไป มีแต่ความเดือดร้อนระส่าระส่าย และมี
แต่กิจกรรมที่จะบ่อนทาลายให้สังคมเสื่อมโทรมลง 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1209 

 

 

  ดังนั้น อนาคาริยบุคคล หมายถึงคฤหัสถ์ผู้อยู่ในสถานะผู้บ าเพ็ญพรต เป็นสังคม
คฤหัสถ์ที่สมาทานศีล 8ซึ่งเป็นข้อวัตรหรือระเบียบที่ต้องปฏิบัติในการควบคุมกาย วาจา ให้
เรียบร้อยเป็นปกติดังนั้น “อุโบสถศีล” จึงหมายถึง ข้อวัตรหรือระเบียบที่ต้องปฏิบัติในในวัน
อุโบสถ 8 ค่ า 14 ค่ า และ 15 ค่ า จึงเรียกว่า “อุโบสถศีล” อุโบสถศีลยังแปลว่า สภาวธรรม
อันบุคคลทั้งหลายผู้ต้องการด้วยบุญพึงเข้าไปอยู่อาศัย (รักษา) ทั้งนี้ก็เพ่ือที่จะไม่ให้เกิดความ
เสื่อม การมีศีลมีธรรมจึงเป็นเกณฑ์มาตรฐานในการวัดความประพฤติของมนุษย์ เป็นการ
รักษาสภาพแวดล้อมทางสังคมให้สมดุลและเกื้อกูลในการด าเนินชีวิตที่ยิ่งข้ึนต่อไป (สร้อยทอง 
จตุพร. 2555 : ก) 
 3.2 อาคาริยบุคคล ในพระสูตรนี้ อาคาริยบุคคลหมายถึง คฤหัสถ์ผู้มีการงาน
ส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการ คือ 1) เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์2) เป็นผู้เว้นขาดจากการ
ลักทรัพย์3) เป็นผู้เว้นขาดจากการประพฤติผิดในกาม4) เป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จ 5) เป็น
ผู้เว้นขาดจากการเสพของมึนเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาท 
 ดังนั้น อาคาริยบุคคล หมายถึงคฤหัสถ์ผู้มีการงานส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการ 
คือ เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ เป็นผู้เว้นขาดจากการลักทรัพย์ เป็นผู้เว้นขาดจากการ
ประพฤติผิดในกาม เป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จ เป็นผู้เว้นขาดจากการเสพของมึนเมาคือ 
สุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาท และในการประพฤติปฏิบัติตนนั้น จะต้อง
ประกอบไปด้ วย  ศรัทธามีศี ลบริสุทธิ์ ไม่ ถือมงคลตื่ นข่ าวไม่ แสวงหาเขตบุญ นอก
พระพุทธศาสนา และบ าเพ็ญบุญแต่ในพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นการรักษากาย วาจา ใจให้
สะอาดบริสุทธิ์ ไม่ให้หม่นหมองกับการกระท าของตนเอง 
 
วิเคราะห์หน้าที่ของคฤหัสถ์ในคิหิสูตร 
 

 จากการศึกษาวิเคราะห์หน้าที่ของคฤหัสถ์ในคิหิสูตร หน้าที่ของคฤหัสถ์ในคิหิสูตรมี 
5ประการ คือ 1) หน้าที่ในการอุปถัมภ์พระสงฆ์ 2) หน้าที่ในการด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนา 3) 
หน้าที่ในการช าระอธิกรณ์และป้องกันภัย 4) หน้าที่ในการแสดงธรรมและเผยแผ่ค าสอน และ 
5)หน้าที่ในด้านช่วยเหลือสังคมพอสรุปได้ ดังนี้ 
 1. หน้าที่ในการอุปถัมภ์พระสงฆ์ 
 ในคิหิสูตร กล่าวถึง...“ครั้งนั้น อนาถบิณฑิกคหบดี มีอุบาสกประมาณ 500 คน
แวดล้อมเข้าไปเฝ้าพระผู้มีพระภาคถึงที่ประทับ ถวายอภิวาทแล้วนั่ ง ณ ที่สมควรล าดับนั้น
พระผู้มีพระภาคได้รับสั่งเรียกท่านพระสารีบุตรมาตรัสว่า สารีบุตร เธอทั้งหลายพึงรู้จัก
คฤหัสถ์คนหนึ่งผู้นุ่งห่มผ้าขาว มีการงานส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการและเป็นผู้ได้ธรรม
เป็นเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 3/179/68-69.) อันมี
ในจิตยิ่ง4 ประการตามความปรารถนา ได้โดยไม่ยาก ได้โดยไม่ล าบาก และคฤหัสถ์นั้นเมื่อ
หวังอยู่ก็พึงพยากรณ์ตนด้วยตนเองได้ว่า “เราเป็นผู้มีนรกสิ้นแล้วมีก าเนิดสัตว์ดิรัจฉานสิ้น



 

1210     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

แล้วมีเปตวิสัยสิ้นแล้ว มีอบายสิ้นแล้ว มีทุคติสิ้นแล้ว มีวินิบาตสิ้นแล้ว เป็นโสดาบันไม่มีทาง
ตกต่ า มีความแน่นอนที่จะส าเร็จสัมโพธิในวันข้างหน้า” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 
: 2/87/242) 
 ศึกษาเทียบเคียงกับการที่อุบาสกมีคุณธรรมประจ าตัวที่ประกอบด้วยคุณธรรมทั้ง 5 
ประการแล้ว อุบาสกยังมีภาระหน้าที่ในการปฏิบัติต่อสังคมที่เรียกว่า สังคหวัตถุ 4 เช่นใน
เรื่องทานจิตตคหบดี เป็นผู้ที่มีอุบาสกท่ีเป็นอริยสาวก 500 คนห้อมล้อมย่อมเป็นการแสดงว่า
อุบาสกเหล่านี้ได้ถูกอบรมขัดเกลาจิตใจจนบรรลุโสดาปัตติผล ย่อมจะต้องประกอบด้วย
คุณธรรม 5 ประการ คือ ประการที่ 1 ศรัทธา ให้เป็นผู้มีความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหว ยึดมั่น
ด้วยปัญญาในองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ว่าเป็นพระอรหันต์ เป็นสัมมาสัมพุทธะ ถึงพร้อม
ด้วยวิชชาและจรณะเสด็จไปดี ทรงรู้แจ้งโลก เป็นนักฝึกคนที่ยอดเยี่ยม เป็นพระศาสดาของ
เทวดาและมนุษย์ทั้ งหลายเป็นผู้ รู้  ผู้ตื่น ผู้ เบิกบาน เป็นพระผู้ทรงพระเจริญ เป็นผู้
ประกอบด้วยความเลื่อมใสในพระธรรมว่า ธรรมอันพระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสไว้ดีแล้ว ผู้ปฏิบัติ
จะเห็นชัดด้วยตนเอง โดยไม่จ ากัดกาลเวลาควรน้อมเข้ามาใส่ตัว วิญญูชนพึงรู้ได้เฉพาะตน
เป็นผู้ประกอบด้วยความเลื่อมใสในพระสงฆ์ ว่าสงฆ์ผู้เป็นสาวกของพระผู้มีพระภาคเจ้าเป็นผู้
ปฏิบัติดีแล้ว ปฏิบัติตรง ปฏิบัติถูกทาง ปฏิบัติสมควร เป็นผู้ควรแก่สักการะที่เขาน ามาถวาย
เป็นผู้ควรสักการะที่เขาจัดไว้ต้อนรับ เป็นผู้ควรแก่ของที่เขาอุทิศบูชา เป็นผู้ควรแก่การท า
อัญชลีเป็นนาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก เป็นผู้ประกอบด้วยศีลทั้งหลาย ที่อริยชนชื่นชม ไม่
ขาด ไม่ทะลุไม่ด่าง ไม่พร้อย เป็นไท วิญญูชนสรรเสริญ ไม่มีอะไรเคลือบแฝง และชักชวนให้
ผู้อื่นมีศรัทธา ประการที่ 2 ศีล มีความประพฤติทั้งทางกาย วาจา มีการเลี้ยงชีพสุจริต เป็นที่
พอใจของอริยชนไม่เป็นทาสของตัณหา ขัดเกลากิเลส และชักชวนให้ผู้อ่ืนมีศีล  ประการที่ 3 
สุตะ คือ ได้เรียนรู้อริยธรรม รู้จักอารยธรรม เป็นผู้มีการศึกษา ประการที่ 4 จาคะ อยู่ครอง
เรือนด้วยใจที่ปราศจากความตระหนี่ ยินดีในการสละ การให้การเจือจานแบ่งปัน และชักชวน
ให้ผู้อ่ืนมีจาคะ ประการที่ 5 ปัญญา คือ รู้ชัดในอริยสัจ 4 มองเห็นปฏิจจสมุปบาท เข้าใจไตร
ลักษณ์ คืออนิจจตา ทุกขตา และอนัตตา เป็นอย่างดี จนสามารถสลัดมิจฉาทิฏฐิทั้งหลายได้
สิ้นเชิง และสามารถละสังโยชน์ 5 ได้ คือ (1) สักกายทิฏฐิ ความเห็นว่าเป็นตัวตน เช่น เห็น
รูป ,เวทนา ,วิญญาณ เป็นตัวตน (2) วิจิกิจฉา ความลังเลสงสัย ไม่แน่ใจ เช่นเรื่องตายแล้วเกิด
มีจริงไหม ชาติหน้ามีจริงไหม (3) สีลัพพตปรามาส ความถือมั่นในศีลพรตผิดๆ (4) กามราคะ 
ความก าหนัดในกาม ติดใจในกามคุณ 5 คือ รูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส  (5) ปฏิฆะ ความ
กระทบกระท่ังในใจ หงุดหงิดขัดเคือง 
 จะเห็นได้ว่า อุบาสกยังมีภาระหน้าที่ในการปฏิบัติต่อสังคมที่เรียกว่า สังคหวัตถุ 4ใน
ประเด็นเรื่อง ทาน คือ การให้การสละทรัพย์สิ่งของ การบูชาด้วยสิ่งของ การสงเคราะห์ การ
อนุเคราะห์ด้วยสิ่งของ การรับรองด้วยสิ่งของ เพ่ือประโยชน์ของผู้อ่ืน  และการให้คือ การ
บริจาคธรรม การบูชาด้วยธรรม การสงเคราะห์ การอนุเคราะห์ ด้วยธรรม การรับรองด้วย



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1211 

 

 

ธรรมซึ่งหมายถึงการถวายการอุปถัมภ์บ ารุงในด้านปัจจัย 4 คือ จีวร บิณฑบาต ที่พักอาศัย 
และยาที่จ าเป็นต่อการด ารงชีวิต ในที่นี้หมายความถึงหน้าที่ในการอุปถัมภ์พระสงฆ์ของ
คฤหัสถ์ในคิหิสูตรรวมอยู่ด้วย 
 2. การด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนา  
 ในคิหิสูตร “.....คฤหัสถ์เป็นผู้ได้ธรรมเป็นเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบันอันมีในจิตยิ่ง 4 
ประการตามความปรารถนา ได้โดยไม่ยาก ได้โดยไม่ล าบาก อะไรบ้าง คือ อริยสาวกในธรรม
วินัยนี้ 

ประการที่1 เป็นผู้ประกอบด้วยความเลื่อมใสอันไม่หว่ันไหวในพระพุทธเจ้า
เป็นผู้ประกอบด้วยความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระพุทธเจ้าว่า‘แม้เพราะเหตุนี้พระผู้มีพระ
ภาคพระองค์นั้น เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้ ด้วยพระองค์เองโดยชอบ เพียบพร้อมด้วยวิชชาและ
จรณะ เสด็จไปดี รู้แจ้งโลก เป็นสารถีฝึกผู้ที่ควรฝึกได้อย่างยอดเยี่ยม เป็นศาสดาของเทวดา
และมนุษย์ทั้งหลาย เป็นพระพุทธเจ้า เป็นพระผู้มีพระภาค นี้เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขใน
ปัจจุบันอันมีในจิตยิ่ง ประการที่ 1 อันอริยสาวกนั้นได้ถึงแล้ว เพ่ือความหมดจดแห่งจิตที่ยังไม่
หมดจด เพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้ว 

ประการที่ 2 เป็นผู้ประกอบด้วยความเลื่อมใสอันไม่หว่ันไหวในพระธรรมเป็นผู้
ประกอบด้วยความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระธรรมว่า ‘พระธรรมเป็นธรรมที่พระผู้มีพระ
ภาคตรัสไว้ดีแล้ว ผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วยตนเอง ไม่ประกอบด้วยกาล ควรเรียกให้มาดู ควร
น้อมเข้ามาในตนอันวิญญูชนพึงรู้เฉพาะตน นี้เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน อันมีในจิต
ยิ่งประการที่ 2 อันอริยสาวกนั้นได้ถึงแล้ว เพ่ือความหมดจดแห่งจิตที่ยังไม่หมดจด เพ่ือความ
ผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้ว 

ประการที่ 3 เป็นผู้ประกอบด้วยความเลื่อมใสอันไม่หว่ันไหวในพระสงฆ์ เป็นผู้
ประกอบด้วยความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระสงฆ์ว่า‘พระสงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาค 
เป็นผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติตรงปฏิบัติถูกทาง ปฏิบัติสมควร ได้แก่อริยบุคคล 4 คู่ คือ 8 บุคคล 
พระสงฆ์สาวกของพระผู้มีพระภาคนี้ เป็นผู้ควรแก่ของที่เขาน ามาถวาย ควรแก่ของต้อนรับ 
ควรแก่ทักษิณา ควรแก่การท าอัญชลี เป็นนาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก นี้เป็นธรรมเครื่องอยู่
เป็นสุขในปัจจุบัน อันมีในจิตยิ่งประการที่ 3 อันอริยสาวกนั้น ได้ถึงแล้ว เพ่ือความหมดจด
แห่งจิตที่ยังไม่หมดจด เพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้ว……” 

    ประการที่ 4 เป็นผู้ประกอบด้วยศีลเป็นผู้ประกอบด้วยศีลที่พระอริยะใคร่ไม่ขาด 
ไม่ทะลุ ไม่ด่างไม่พร้อย เป็นไท ท่านผู้รู้สรรเสริญ ไม่ถูกตัณหาและทิฏฐิครอบง าเป็นไปเพ่ือ
สมาธิ นี้เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน อันมีในจิตยิ่งประการที่ 4 อันอริยสาวกนั้นได้ถึง
แล้ว เพื่อความหมดจดแห่งจิตที่ยังไม่หมดจด เพื่อความผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้ว (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 3/179/69) 



 

1212     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

  กล่าวโดยสรุป หน้าที่การด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาในคิหิสูตรกล่าวถึง คฤหัสถ์ควร
เชื่อในพระพุทธเจ้า ด้วยความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระพุทธเจ้า เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้
ด้วยพระองค์เองโดยชอบ เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย เชื่อในพระธรรม เลื่อมใส
ในพระธรรมที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ดีแล้วผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วยตนเองควรน้อมเข้ามาใน
ตน เชื่อในพระสงฆ์ด้วยความเลื่อมใสในพระสงฆ์ผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติตรงปฏิบัติถูกทาง ปฏิบัติ
สมควร ได้แก่ อริยบุคคล 4 อันควรแก่การท าอัญชลี เป็นนาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก ทั้ง 3 
สิ่งนี้ เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน อันมีในจิตนั้นได้ถึงแล้ว เพ่ือความหมดจดแห่งจิตที่
ยังไม่หมดจด เพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้วจะเห็นได้ว่า ความเชื่อ ความศรัทธา
ต่อพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ของคฤหัสถ์ ถือได้ว่าเป็นการด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาให้
สืบต่อไป 
 3. หน้าที่ในการช าระอธิกรณ์และป้องกันภัย 
 ในคิหิสูตร กล่าวถึง บัณฑิตเห็นภัยในนรกแล้ว พึงเว้นบาปเสียสมาทานอริยธรรม
แล้ว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 3/179/69.) พึงเว้นบาปเสียก็ในเมื่อมีความ
พยายามอยู่ไม่พึงเบียดเบียนสัตว์ทั้งหลายไม่พึงกล่าวเท็จทั้งที่รู้ไม่พึงหยิบฉวยสิ่งของที่เจ้าของ
ไม่ได้ให้พึงยินดีภริยาของตน ไม่พึงยินดีภริยาผู้อ่ืนไม่พึงดื่มสุราเมรัย (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 2539 : 22/32/49.)เครื่องยังจิตให้หลงใหลพึงระลึกถึงพระสัมมาสัมพุทธเจ้า และ
พึงตรึกถึงพระธรรม (พึงเจริญจิตอันปราศจากพยาบาทเพ่ือเกื้อกูลแก่เทวโลกทักษิณาที่ ผู้
ต้องการบุญแสวงหาบุญอยู่ให้แล้วในสัตบุรุษเป็นอันดับแรก ในเมื่อไทยธรรมมีอยู่พร้อม ย่อม
มีผลไพบูลย์ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 3/179/69) 
 ในคิหิสูตร กล่าวถึง บัณฑิตเห็นภัยในนรกแล้ว พึงเว้นบาปเสีย สมาทานอริยธรรม
(อริยธรรม ในที่นี้หมายถึงศีล 5) หากพระสงฆ์กระท าผิดวินัยดังกล่าว เป็นหน้าที่ของคฤหัสถ์
จะต้องแจ้งผู้ปกครองสงฆ์หรือเจ้าหน้าที่บ้านเมือง เพ่ือด าเนินการแก้ไขที่จะไม่ให้เกิดความ
เสียหายแก่พระพุทธศาสนา เนื่องจากภิกษุสงฆ์มีพระธรรมวินัยเป็นเครื่องหล่อหลอมกล่อม
เกลาจิตใจและศีลาจารวัตรให้งดงามเป็นที่น่าเลื่อมใสศรัทธาแก่ผู้พบเห็น กล่าวโดยสรุปได้ว่า 
คฤหัสถ์ในคิหิสูตรต้องป้องกันภัยมิให้เกิดความเสื่อมเสียต่อพระพุทธศาสนา หากพบเห็น
พระสงฆ์กระท าผิดวินัยจะต้องแจ้งผู้ปกครองสงฆ์หรือเจ้าหน้าที่บ้านเมืองเพ่ือด าเนินการต่อไป 
 4. หน้าที่ในการช่วยเผยแผ่ค าสอน  
 ในคิหิสูตร กล่าวถึง....คฤหัสถ์เป็นผู้ได้ธรรมเป็นเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบันอันมีในจิต
ยิ่ง 4 ประการตามความปรารถนา ได้โดยไม่ยาก ได้โดยไม่ล าบาก อะไรบ้าง คือ อริยสาวกใน
ธรรมวินัยนี้…เป็นผู้ประกอบด้วยศีลที่พระอริยะใคร่ไม่ขาด ไม่ทะลุ ไม่ด่าง ไม่พร้อย เป็นไท 
ท่านผู้รู้สรรเสริญไม่ถูกตัณหาและทิฏฐิครอบง า เป็นไปเพ่ือสมาธินี้เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุข
ในปัจจุบัน อันมีในจิตยิ่งประการที่ 4 อันอริยสาวกนั้นได้ถึงแล้ว เพื่อความหมดจดแห่งจิตที่ยัง
ไม่หมดจด เพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้ว……” 



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1213 

 

 

 จะเห็นได้ว่า ในคิหิสูตร กล่าวถึง....เป็นผู้ประกอบด้วยศีลที่ พระอริยะใคร่ไม่ขาด ไม่
ทะลุ ไม่ด่าง ไม่พร้อย เป็นไท ท่านผู้รู้สรรเสริญไม่ถูกตัณหา และทิฏฐิครอบง า เป็นไปเพ่ือ
สมาธินี้ เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน อันมีในจิตยิ่งประการที่ 4 อันอริยสาวกนั้นได้ถึง
แล้ว เพ่ือความหมดจดแห่งจิตที่ยังไม่หมดจด เพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้ว……”
เมื่อได้ศึกษาแล้วสอดคล้องกับพุทธพจน์พระพุทธองค์ความว่า “การได้เฉพาะซึ่งปัญญาน ามา
ซึ่งความสุข” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 25/33/33.) ปัญญาเป็นปัจจัยให้เกิด
ความสงบสุข การได้ปัญญาเท่ากับได้แก้วสารพัดนึก เป็นโลกุตตรปัญญา ฉะนั้น ปัญญาชนิดนี้
จึงมีอานิสงส์มาก เป็นเครื่องน าพาชีวิตให้พบกับประโยชน์สูงสุดคือพระนิพพาน จึงไม่
จ าเป็นต้องกล่าวถึงปัญญาที่จะน าไปสู่ประโยชน์สุข ที่เป็นโลกิยปัญญา ที่แสวงหาได้ไม่ยาก
นักธรรม 4 ประการที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ย่อมเป็นไปเพ่ือความเจริญแห่งปัญญา ได้แก่ 1) สัป
ปุริสูสังเสวะ การคบสัตบุรุษ 2) สัทธัมมัสสวนะ การฟังค าสอนของท่าน3) โยนิโสมนสิการ 
การท าไว้ในใจโดยอุบายอันแยบคาย 4) ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ โดยมีหลักวิธีการปฏิบัติเพ่ือให้
เกิดปัญญา ในพระไตรปิฏกได้กล่าวถึงเรื่องบ่อเกิดของปัญญาไว้ 3 ประการ คือ1 ) สุตมย
ปัญญา ปัญญาเกิดแต่การสดับเล่าเรียน 2) จินตามยปัญญา ปัญญาเกิดแต่การคิดพิจารณาหา
เหตุผล 3) ภาวนามยปัญญา ปัญญาเกิดแต่การลงมือปฏิบัติและในทัศนะของท่านพุทธทาส
ภิกขุ ได้กล่าวไว้ว่า “เมื่อมีศีลสมบูรณ์ คือ ไม่มีความเดือดร้อนทางกาย วาจา ใจ สมาธิก็
เกิดขึ้นง่าย ทั้งที่เป็นสมาธิโดยธรรมชาติ หรือสมาธิที่เราฝึกให้มีขึ้น คือจิตบริสุทธิ์ไม่มีกิเลส
รบกวน จิตที่แน่วแน่ในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง จิตว่องไวควรแก่การงาน สามารถน าไปใช้เพ่ือพิจารณา
ขันธ์ 5 หรืออารมณ์ทั้งหลาย ไม่ว่าจะเป็นความโลภ โกรธ หลง ล้วนมีความไม่เที่ยง เป็นทุกข์ 
เป็นอนัตตา เพ่ือให้เกิดปัญญาต่อไป เพราะว่าจิตที่เป็นสมาธิ ย่อมรู้เห็นสรรพสิ่งตามความ
เป็นจริง ฉะนั้น พึงทราบว่า ศีลควบคุมให้เกิดสมาธิ สมาธิควบคุมให้เกิดปัญญา ปัญญา
ควบคุมศีล เป็นบาทฐานซึ่งกันและกันอย่างแยกไม่ออกท างานหมุนเวียนต่อเนื่องกันไปเป็น
ธรรมจักรอันเดียวกันอย่างนี้ในทุกระดับ จนถึงพระนิพพานในที่สุด (พุทธทาสภิกขุ. 2541 : 5) 
 กล่าวโดยสรุป หน้าที่ในการช่วยเผยแผ่ค าสอนนั้น คฤหัสถ์เป็นผู้ได้ธรรมเป็นเครื่อง
อยู่เป็นสุขในปัจจุบันคือ ธรรม 4 ประการที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ ได้แก่ 1) สัปปุริสูสังเสวะ การ
คบสัตบุรุษ2) สัทธัมมัสสวนะ การฟังค าสอนของท่าน3) โยนิโสมนสิการ การท าไว้ในใจโดย
อุบายอันแยบคาย 4) ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ โดยมีหลักวิธีการปฏิบัติเพ่ือให้เกิดปัญญา 3 
ประการ คือ 1) สุตมยปัญญา ปัญญาเกิดแต่การสดับเล่าเรียน 2) จินตามยปัญญา ปัญญาเกิด
แต่การคิดพิจารณาหาเหตุผล3) ภาวนามยปัญญา ปัญญาเกิดแต่การลงมือปฏิบัติในคิหิสูตรจึง
มุ่งเน้นให้คฤหัสถ์มีธรรมเป็นเครื่องอยู่สุข ในการเป็นผู้มีศีล สมาธิ ปัญญาไม่ถูกตัณหา 
และทิฏฐิครอบง าเพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิตเมื่อคฤหัสถ์ประพฤติปฏิบัติธรรมอย่างถ่องแทแ้ล้ว 
การเผยแผ่ค าสอนของพระพุทธเจ้าย่อมไม่ผิดเพ้ียนถือได้ว่าเป็นหน้าที่ของคฤหัสถ์ในการช่วย



 

1214     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

เผยแผ่ค าสอนอย่างถูกต้องในพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นหน้าที่ส าคัญของคฤหัสถ์อันพึงควร
กระท าอย่างยิ่ง  
 5. หน้าที่ในด้านช่วยเหลือสังคม  
 ในคิหิสูตร “คฤหัสถ์เป็นผู้มีการงานส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการ อะไรบ้าง คือ
อริยสาวกในธรรมวินัยนี้ (1) เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ (2) เป็นผู้เว้นขาดจากการลักทรัพย์ 
(3) เป็นผู้เว้นขาดจากการประพฤติผิดในกาม (4) เป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จ (5) เป็นผู้เว้น
ขาดจากการเสพของมึนเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาทคฤหัสถ์เป็นผู้มีการ
งานส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการนี้ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 22/179/299-
300.) การส ารวมในสิกขาบท 5 หรือศีล 5 ของคฤหัสถ์ในคิหิสูตรอาจกล่าวได้ว่าเป็นการ
กระท าในพระพุทธศาสนา แบ่งเป็น 3 ประเภท คือกายทวาร พฤติกรรมทางกาย หรือกระท า
ด้วยกายวจีกรรม พฤติกรรมทางวาจา หรือการกระท าทางวาจาและมโนกรรม พฤติกรรมทาง
ใจ หรือการกระท าทางใจ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 13/64 /56)  หาก
น าหน้าที่ของคฤหัสถ์ในคิหิสูตร ในการเป็นผู้มีการงานส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการ คือ (1) 
เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์ (2) เป็นผู้เว้นขาดจากการลักทรัพย์ (3) เป็นผู้เว้นขาดจากการ
ประพฤติผิดในกามมาศึกษาเทียบเคียงกับกระท าด้วยกายหรือพฤติกรรมทางกาย 3 อย่าง คือ
(ก) ปาณาติปาตา เวรมณี เว้นจากปลงชีวิต (ข) อทินฺนาทานา เวรมณี เว้นจากถือเอาของที่
เขามิได้ให้โดยอาการขโมย (ค) กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี เว้นจากประพฤติผิดในกามนั้น 
(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2551 : 319)  
 กล่าวโดยสรุปได้ว่าเป็นการงดเว้นการกระท าทางกาย คือ เว้นจากกายทุจริต 3 คือ 
งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ตัดชีวิตงดเว้นจากการลักทรัพย์ หรือทรัพย์สินของบุคคลอื่น งดเว้นจาก
การประพฤติผิดในกาม คือ ประพฤติผิดทางกามกับผู้ที่มีเจ้าของแล้วซึ่งในประเด็นนี้ อาจ
หมายความถึงการกระท าในสิกขาบทข้อ 5เป็นผู้เว้นขาดจากการเสพของมึนเมา คือ สุราและ
เมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาทรวมอยู่ด้วย ซึ่งน ามาศึกษาเทียบเคียงได้กับศีลข้อ 5 สุรา
เมรยมัชชปมาทัฎฐานา เวรมณี แปลว่า การงดเว้นจากเหตุเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท ได้แก่ 
น้ าเมา คือ สุราและเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท เป็นสิ่งที่ท าให้เสียสติสัมปชัญญะไป 
พระพุทธเจ้าจึงตรัสโทษแห่งการดื่มสุราเมรัยไว้ 6 ประการไว้ในทีฆนิกายปาฏิกวรรค สิงคาล
สูตรว่า “คฤหบดีบุตร การหมกมุ่น เสพของมึนเมาอันเป็นเหตุแห่งความประมาท มีโทษ 6 
ประการ ” คือ (1) เสียทรัพย์ทันตาเห็น (2) ก่อการทะเลาะวิวาท (3) เป็นบ่อเกิดแห่งโรค (4) 
เป็นสาเหตุเสื่อมเสียชื่อเสียง (5) เป็นเหตุไม่รู้จักอาย (6) เป็นเหตุทอนก าลังปัญญา (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 2539 : 11/ 248/202.) 
 ในการเป็นผู้มีการงานส ารวมดีในคิหิสูตร สิกขาบทข้อ4เป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จ
นั้น กล่าวได้ว่า เป็นการงดเว้นทางวาจา 4 อย่างคือ (ก) มุสาวาทา เวรมณี เว้นจากการพูด
เท็จ (ข) ปิสุณาย วาจาย เวรมณี เว้นจากการพูดส่อเสียด (ค) ผรุสาย วาจาย เวรมณี เว้นจาก



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1215 

 

 

การพูดค าหยาบ และ (ง)สัมผัปปลาปา เวรมณี เว้นจากการพูดเพ้อเจ้อ  กล่าวโดยสรุปได้ว่า 
เป็นการงดเว้นจากวจีทุจริต 4 คือ งดเว้นจากการพูดโกหกกล่าวสิ่งที่แตกต่างไปจากความจริง
งดเว้นจากการพูดส่อเสียด คือ เว้นการพูดค าพูดที่ท าให้เขาแตกแยกกัน งดเว้นจากการพูดค า
หยาบค ากระด้าง ค าก้าวร้าว ค าประทุษร้ายต่าง ๆ เว้นค าพูดเพ้อเจ้อ คือกล่าวค าที่ไร้ สาระ 
จะมีผู้ฟังหรือไม่ก็ตาม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). 2536 : 234)  
 ในการเป็นผู้มีการงานส ารวมดีในคิหิสูตร สิกขาบทข้อ 2เป็นผู้เว้นขาดจากการลัก
ทรัพย์นั้น กล่าวได้ว่า เป็นมโนกรรม 3 พฤติกรรมทางใจ 3 อย่างคือ (ก) อนภิชฺฌา ความไม่
คิดเพ่งเล็งอยากได้ของเขา (ข) อพฺยาปาท ความไม่คิดร้ายต่อผู้ อ่ืน (ค) สมฺมาทิฏฺฐิ ความ
เห็นชอบ ถูกต้องตามคลองธรรมกล่าวโดยสรุปได้ว่า เป็นการเว้นจากมโนทุจริต อันได้แก่ เว้น
จากการเพ่งอยากได้ของผู้อ่ืน ด้วยจิตคิดอยากได้ของผู้อ่ืนเอามาเป็นของตนเองเว้นจากการ
พยาบาท คือความรู้สึกคิดที่จะท าให้ความสุขและประโยชน์ของผู้ อ่ืนให้พินาศ เว้นจาก
มิจฉาทิฐิ อันได้แก่ความเห็นผิดจากความรู้อันเป็นจริง เช่น เห็นว่าท าชั่วแล้ว จะได้รับผลที่ดี
ตอบแทน เป็นต้น 
 กล่าวโดยสรุป หน้าที่ของคฤหัสถ์ในด้านช่วยเหลือสังคมในคิหิสูตร กล่าวถึง การ
ส ารวมดีในสิกขาบท 5 ประการหรือศีล 5 คือ เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์เป็นผู้เว้นขาดจาก
การลักทรัพย์เป็นผู้เว้นขาดจากการประพฤติผิดในกามเป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จเป็นผู้เว้น
ขาดจากการเสพของมึนเมาคือ สุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาทการงดเว้น 5 
ประการนั้น นับได้ว่าเป็นหน้าที่ของคฤหัสถ์อันพึงมีต่อตนเอง ต่อครอบครัว และต่อสังคมให้มี
ความสงบสุขอีกทางหนึ่ง 
  
บทสรุป 
 
  การศึกษาวิเคราะห์หน้าที่ของคฤหัสถ์ในคิหิสูตรมี 5ประการคือ หน้าที่ในการอุปถัมภ์
พระสงฆ์หน้าที่ในการด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาหน้าที่ในการช าระอธิกรณ์และป้องกันภัย
หน้าที่ในการช่วยเผยแผ่ค าสอน และหน้าที่ในด้านช่วยเหลือสังคมดังนี้ 
 หน้าที่ในการด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาในคิหิสูตรกล่าวถึง คฤหัสถ์ควรเชื่อใน
พระพุทธเจ้า ด้วยความเลื่อมใสอันไม่หวั่นไหวในพระพุทธเจ้า เป็นพระอรหันต์ ตรัสรู้ด้วย
พระองค์เองโดยชอบ เป็นศาสดาของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย เชื่อในพระธรรม เลื่อมใสใน
พระธรรมที่พระผู้มีพระภาคตรัสไว้ดีแล้วผู้ปฏิบัติจะพึงเห็นชัดด้วยตนเองควรน้อมเข้ามาในตน 
เชื่อในพระสงฆ์ด้วยความเลื่อมใสในพระสงฆ์ผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติตรงปฏิบัติถูกทาง ปฏิบัติ
สมควร ได้แก่ อริยบุคคล 4 อันควรแก่การท าอัญชลี เป็นนาบุญอันยอดเยี่ยมของโลก ทั้ง 3 
สิ่งนี้ เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน อันมีในจิตนั้นได้ถึงแล้ว เพ่ือความหมดจดแห่งจิตที่
ยังไม่หมดจด เพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิตที่ยังไม่ผ่องแผ้วจะเห็นได้ว่า ความเชื่อ ความศรัทธา



 

1216     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

ต่อพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ ของคฤหัสถ์ ถือได้ว่าเป็นการด ารงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาให้
สืบต่อไป 

หน้าที่ในการช าระอธิกรณ์และป้องกันภัยในคิหิสูตร กล่าวถึง บัณฑิตเห็นภัยในนรก
แล้ว พึงเว้นบาปเสีย สมาทานอริยธรรม (อริยธรรม ในที่นี้หมายถึงศีล 5) หากพระสงฆ์
กระท าผิดวินัยเป็นหน้าที่ของคฤหัสถ์จะต้องแจ้งผู้ปกครองสงฆ์หรือเจ้าหน้าที่บ้านเมือง เพ่ือ
ด าเนินการและแก้ไขที่จะไม่ให้เกิดความเสียหายแก่พระพุทธศาสนา เนื่องจากภิกษุสงฆ์มีพระ
ธรรมวินัยเป็นเครื่องหล่อหลอมกล่อมเกลาจิตใจและศีลาจารวัตรให้งดงามเป็นที่น่าเลื่อมใส
ศรัทธาแก่ผู้พบเห็น 
 หน้าที่ในการช่วยเผยแผ่ค าสอนคฤหัสถ์เป็นผู้ได้ธรรมเป็นเครื่องอยู่เป็นสุขในปัจจุบัน
คือ ธรรม 4 ประการที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ ได้แก่ (1) สัปปุริสูสังเสวะ การคบสัตบุรุษ(2) 
สัทธัมมัสสวนะ การฟังค าสอนของท่าน(3) โยนิโสมนสิการ การท าไว้ในใจโดยอุบายอันแยบ
คาย (4) ธัมมานุธัมมปฏิปัตติ โดยมีหลักวิธีการปฏิบัติเพ่ือให้เกิดปัญญา 3 ประการ คือ (1) สุ
ตมยปัญญา ปัญญาเกิดแต่การสดับเล่าเรียน (2) จินตามยปัญญา ปัญญาเกิดแต่การคิด
พิจารณาหาเหตุผล (3) ภาวนามยปัญญา ปัญญาเกิดแต่การลงมือปฏิบัติในคิหิสูตรจึงมุ่งเน้น
ให้คฤหัสถ์มีธรรมเป็นเครื่องอยู่สุข ในการเป็นผู้มีศีล สมาธิ ปัญญา ไม่ถูกตัณหา และทิฏฐิ
ครอบง าเพ่ือความผ่องแผ้วแห่งจิต เมื่อคฤหัสถ์ประพฤติปฏิบัติธรรมอย่างถ่องแท้แล้ว การเผย
แผ่ค าสอนของพระพุทธเจ้าย่อมไม่ผิดเพ้ียน ถือได้ว่าเป็นหน้าที่ของคฤหัสถ์ในการช่วยเผยแผ่
ค าสอนอย่างถูกต้องในพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นหน้าที่ส าคัญของคฤหัสถ์อันพึงควรกระท า
อย่างยิ่ง  
 หน้าที่ของคฤหัสถ์ในด้านช่วยเหลือสังคมในคิหิสูตร กล่าวถึง การส ารวมดีใน
สิกขาบท 5 ประการหรือศีล 5 คือ เป็นผู้เว้นขาดจากการฆ่าสัตว์เป็นผู้เว้นขาดจากการลัก
ทรัพย์เป็นผู้เว้นขาดจากการประพฤติผิดในกามเป็นผู้เว้นขาดจากการพูดเท็จเป็นผู้เว้นขาด
จากการเสพของมึนเมาคือ สุราและเมรัยอันเป็นเหตุแห่งความประมาทการงดเว้น 5 ประการ
นั้น นับได้ว่าเป็นหน้าที่ของคฤหัสถ์อันพึงมีต่อตนเอง ต่อครอบครัว และต่อสังคมให้มีความ
สงบสุขอีกทางหนึ่ง 
 
เอกสารอ้างอิง 
 
คณิน บุญสุวรรณ. (2548). ปทานุกรมศัพท์รัฐสภาและการเมืองไทย (ฉบับสมบูรณ์). 

กรุงเทพฯ : สุขภาพใจ,  
จอม บุญตาเพศ ป.(2501). พุทธวิธีเทศนา. กรุงเทพฯ : ส านักพิมพ์อุดมศึกษา,  
ณัฐกร วิทิตานนท์. (2553).หลักรัฐธรรมนูญเบื้องต้น. กรุงเทพฯ :ส านักพิมพ์แห่งจุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย,  



 

                          วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2565) |        1217 

 

 

ประยุทธ หลงสมบุญ. (2540).พจนานุกรม มคธ-ไทย. กรุงเทพฯ : อาทรการพิมพ์,  
พุทธทาสภิกขุ. (2541).บรมธรรม : ภาคต้น. สุราษฎร์ธานี : ธรรมทานมูลนิธิจัดพิมพ์,  
พุทธทาสภิกขุ. (ม.ป.ป) การบ ารุงพระศาสนา. นนทบุรี: ศูนย์สืบอายุพระพุทธศาสนา.  
พระญาณวโรดม (ประยูร สนฺตงฺกุโร). (2538).ศาสนาต่าง ๆ. พิมพ์ครั้งที่ 5. กรุงเทพฯ  
 : โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย,  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2536). พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์. 

พิมพ์ครั้งที่7.กรุงเทพฯ : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
______.(2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 17. มหาวิทยาลัย

มหาจุฬาลงกรณวิทยาลัย: โรงพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณวิทยาลัย,. 
______. (2539). สถานการณ์พระพุทธศาสนา: กระแสไสยศาสตร์. พิมพ์ครั้งที่ 3.กรงุเทพฯ:

กรมวิชาการ กระทรวงศึกษาธิการ,  
ราชบัณฑิตยสถาน.  (2546).พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถานพ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ :นาน

มีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
สุชีพ ปุญญานุภาพ..(2525). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพฯ : มหาวิทยาลัยรามค าแหง,  
สร้อยตระกูล (ติวยานนท์) อรรถมานะ. (2541). พฤติกรรมองค์การทฤษฎีและการประยุกต์. 

กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์,  
องค์การศึกษา. ศาสนพิธี เล่ม 1. (2547). กรุงเทพฯ : ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ โรง

พิมพ์การศาสนา,  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

1218     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.1 (January-April 2022) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


