
พุทธวิธีการสร้างเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณในยุคโควิด 19 
THE BUDDHIST METHOD OF SPIRITUAL WELL-BEING 

ENHANCEMENT DURING THE ERA OF COVID-19 PANDEMIC 
 

 
1นันทนา สุภาพค าและ 2ประยูร แสงใส 

1Pipiddhanawadee Somkhane  and 2Prayoon Saengsai 
 

1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
2มหาวิทยาลัยกาฬสินธุ์, ประเทศไทย 

1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
 2Kalasin University, Thailand. 

 
1nunt135@windowslive.com 

 
Received : May 1, 2022;  Revised : June 21, 2022;  Accepted : July 24, 2022 
 

บทคัดย่อ 
 

  การแพร่ระบาดของไวรัสโคโรน่า (โควิด 2019) ส่งผลกระทบต่อการด าเนินชีวิตของ
ประชาชนในทางตรงและทางอ้อม ทั้งในระยะสั้นและระยะยาว ไม่ว่าจะเป็นการเจ็บป่วย การ
เสียชีวิต รายได้ของประชาชนลดลงซึ่งเกิดจากการว่างงานและการลดเวลาท างาน อันเป็นผล
มาจากมาตรการของภาครัฐที่จะมุ่งแก้ปัญหาและสกัดก้ันการแพร่ระบาดของไวรัสโคโรน่า (โค
วิด 2019) ในสถานการณ์เช่นนี้ท าให้ความสุขในการด าเนินชีวิตประจ าวันของประชาชนลดลง 
จากการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นที่ส่งผลกระทบต่อสุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นวงกว้าง  เพราะ
สุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นพ้ืนฐานส าคัญในการพัฒนาสุขภาพทุกมิติของบุคคล อย่างไรก็
ตามคนไทยส่วนใหญ่ซึ่งเป็นพุทธศาสนิกชน ได้น าหลักธรรมค าสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นที่
พ่ึงและมาประยุกต์ใช้เพ่ือสร้างเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณ เพ่ือความสมบูรณ์ของร่างกาย 
และจิตใจ รวมทั้งการด ารงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างเป็นปกติสุข 
 
ค าส าคัญ : พุทธวิธี,การสร้างเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณ,ยุคโควิด 19  

                                      
1 พยาบาลวิชาชีพช านาญการ กลุ่มงานจิตเวชและยาเสพติด โรงพยาบาลพล จังหวัดขอนแก่น 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาสังคมศกึษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 



 

24     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

Abstract 
 

  The epidemic of Corona Virus (COVID-1 9 )  has directly and indirectly 
affected the way of people’s life in both short term and long term no matter of 
being illness, death, decreasing revenue of the people because of unemployment 
or reduction of working times resulting from defensive measure of the government 
aiming at problem solving and preventing the spread of Corona Virus (COVID-19). In 
such situation, it made the happiness in the way of people’s life reduce. From the 
changing circumstances occurred, it has widely impacted the spiritual well-being 
i.e. because the spiritual health is an essential basis for health development in all 
dimensions of persons. However, as most of the Thai people are Buddhists, they 
have applied the principles of Buddhist teachings as a refuge for enhancing spiritual 
well-being, healthy body and mind, as well as to live in society with a normality 
and happiness. 
 
Keywords: the Buddhist Method, Spiritual Well-Being Enhancement, Era of Covid-
19 Pandemic 
 
บทน า 
 
  โรคติดเชื้อไวรัสโคโรน่า 2019 (โควิค-19 หรือ COVID-19) ถือเป็นโรคระบาดใหญ่ 
(Pandemics) ซึ่งตามนิยามขององค์การอนามัยโลก (WHO) หมายถึง เชื้อโรคใหม่ที่ระบาด
ในการด ารงชีวิตของมวลมนุษย์ไปทั่วโลกที่ท าให้อัตราการป่วยและเสียชีวิตเพ่ิมสูงขึ้นอย่าง
มากถือว่าเป็นทุกข์ประจ าสังขารของมนุษย์โดยปัจจุบัน ตัวเลขผู้ติดเชื้อและผู้เสียชีวิตมี
แนวโน้มเพ่ิมขึ้นอย่างรวดเร็ว จนอาจเกินกว่าที่ระบบบริการสาธารณสุขในหลาย ๆ ประเทศ
รวมถึงประเทศไทยจะรองรับไหว ถ้าหากยังมีแนวโน้มจ านวนผู้ติดเชื้อรายใหม่ยังเพ่ิมมากขึ้น  
จากสาเหตุการระบาดของเชื้อโรคโควิด-19 ดังกล่าว  ท าให้มีผลกระทบทางด้านลบกับสุข
ภาวะทางจิตวิญญาณ อันประกอบด้วยผลกระทบทางด้านสังคม ความเครียด และความ
ผิดหวัง  
  องค์การอนามัยโลกให้ความส าคัญกับมิติจิตวิญญาณในฐานะที่เป็นมิติหนึ่งของ
สุขภาพ และก าหนดมิติจิตวิญญาณเป็นตัวบ่งชี้ภาวะสุขภาพ เดิมองค์การอนามัยโลกได้ห้ า
นิยาม “สุขภาพ”ครอบคลุมใน 3 มิติ คือสุขภาวะที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย ทางจิต และทางสังคม 
ไม่ใช่เพียงปราศจากโรคและความพิการเท่านั้น ต่อมาได้มีการเพ่ิมมิติที่ 4 ทางสุขภาพ คือ 
สุขภาพมิติจิตวิญญาณ (Spiritual Health) ซ่ึงพระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ.2550 ให้



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    25 

 

 

ความหมายของสุขภาพว่า หมายถึง ภาวะของมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย จิต ปัญญาและ
สังคม เชื่อมโยงกันเป็นองค์รวมอย่างสมดุล ค าว่า“ปัญญา”เป็นค าที่ถูกใช้แทน “จิตวิญญาณ” 
หมายถึง ความรู้เท่าทันและความเข้าใจอย่างมีเหตุผลในความดี ความชั่ว ความมีประโยชน์
และความมีโทษ น าไปสู่ความมีจิตใจอันดีงามและเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ ดังนั้น“สุขภาพ”จึงไม่ใช่
เพียงการมีร่างกายแข็งแรงปราศจากโรคภัยไข้เจ็บเท่านั้น แต่ยังหมายรวมถึงการมีสุขภาพจิต
ดี สามารถปรับตัวให้อยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้อย่างปกติ รวมทั้งมีปัญญารู้เท่าทันความดี  
ความชั่ว มีจิตใจอันดีงามและเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ด้วย 
  การสร้างเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา จะส่งผล
ให้เป็นผู้ที่มีสุขภาพจิตที่ดีปราศจากปัญหาทางสุขภาพจิตและพฤติกรรม เนื่องจากเป็นสภาวะ
ที่สมบูรณ์ในสมรรถนะของตน อันได้แก่ ความเป็นตัวของตัวเอง (autonomy) การเรียนรู้
และรู้จักสิ่งแวดล้อม(environmental mastery) การมีเป้าหมายของชีวิต (purpose in life) 
การรู้จักและยอมรับตัวเอง (selfacceptance) มีการเติบโต (personal growth) และมี
สัมพันธภาพที่ดีกับผู้คนรอบข้าง(positiverelations with others) การมีสภาวะทางบวกใน
ด้านต่างๆ ของชีวิต เช่น การคิดบวกการมีความพึงพอใจในชีวิตและการมีความสุข12 รวมทั้ง
การเป็นคนที่มีความเป็นตัวของตัวเอง รู้จักและยอมรับตัวเอง มีจุดมุ่งหมายในชีวิต มีการ
เติบโตและมีสัมพันธภาพที่ดีกับผู้คนรอบข้างด้วย ดังนั้นผู้ที่มีสุขภาวะทางจิตวิญาณที่ ดี
สามารถบอกได้ว่าตนเองเป็นผู้มีสุขภาพจิตดีและการมีสุขภาวะทางจิตวิญาณที่ดีนั้น จะ
ก่อให้เกิดการแสดงออกของพฤติกรรมทางอารมณ์ที่เหมาะสม ซึ่งถือเป็นการสร้างภูมิคุ้มกันที่
ส าคัญในการด าเนินชีวิต (ฐินีรัตน์ ถาวร, สาธกา พิมพ์รุณและวารีรัตน์ ถาน้อย,2561 :61) 
  สัญญาณการเกิดเชื้อโรคโควิด-19 ได้บ่งบอกอะไรกับมนุษย์ และจะอยู่ร่วมกันใน
สังคมได้อย่างไร จะมีการปรับเปลี่ยนวิถีชีวิตอย่างไร หลักธรรมทางพุทธศาสนาได้เป็น
แนวทางให้คนในสังคมได้อยู่กันอย่างสันติสงบสุข การท าความเข้าใจในชีวิตเป็นหลักการ
เบื้องต้นที่แท้จริงซึ่งคนเราจะต้องเรียนรู้และหาวิธีทางออกได้อย่างเหมาะสมเพ่ือการปฏิบัติ
เป็นในทิศทางเดียวกันซึ่งเป็นวิถีชีวิตของสังคมไทยได้ประพฤติปฏิบัติเป็นปรกติ การสร้าง
ระดับความสัมพันธ์ต่อกันทั้งในครอบครัวและสังคมที่เกี่ยวข้องก็จะเป็นไปในทิศทางที่ควรจะ
เป็น มีการดูแลเอาใจใส่มีกิจกรรมสร้างความสัมพันธ์ต่อกันมากขึ้น สิ่งเหล่านี้จะเป็นเกราะ
ป้องกันทางสังคมพร้อมที่จะขับเคลื่อนแก้ไขปัญหาและพัฒนาให้มั่นคงยั่งยืนต่อไป 
 
สุขภาวะ  
 
 พจนานุกรมฉบับราช บัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2553 ให้ความหมายว่า สุขภาวะ 
หมายถึง ภาวะของคนท่ีมีความสุข ปราศจากโรคภัย ไข้เจ็บ มีความสุขสบายและอนามัยดี 



 

26     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

 สุขภาวะ (well-being) คือ การประเมินสุขภาพด้วยความรู้สึกของตนเอง ในขณะที่
ผู้นั้นไม่มีอาการเจ็บป่วยใดๆ โดยสะท้อนให้เห็นคุณภาพชีวิต ความเคารพตนเองของบุคคล 
และความรู้สึกว่าเขาเป็นส่วนหนึ่งจากการผสมผสานของสังคมร่วมกับสถานภาพของสุขภาพ
กาย  (หทัย ชิตานนท์,2551,หน้า 27) 
 องค์การอนามัยโลก (World Health Organization: WHO) ได้ให้ความหมายของ
สุขภาพไว้ในธรรมนูญของ องค์การอนามัยโลก เมื่อปี ค.ศ. 1948 (พ.ศ.2491) ดังนี้ “สุขภาพ 
หมายถึง สภาวะแห่งความสมบูรณ์ของร่างกาย และจิตใจ รวมทั้งการด ารงชีวิตอยู่ในสังคมได้
อย่างเป็น ปกติสุข และมิได้หมายความเฉพาะเพียงแต่การปราศจากโรคและทุพพลภาพ
เท่านั้น” ต่อมาในที่ประชุมสมัชชาองค์การอนามัยโลก เมื่อเดือนพฤษภาคม พ.ศ.2541 ได้มี
มติให้เพ่ิมค าว่า “Spiritual well-being” หรือสุขภาวะทางจิตวิญญาณเข้าไป ในค าจ ากัด
ความของสุขภาพเพ่ิมเติม  (ภูษิต ประคองสาย,2559,หน้า 192) 
  พระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ.2550 ได้มีการก าหนด นิยามของสุขภาพไว้ว่า 
“สุขภาพ หมายถึง ภาวะของมนุษย์ ที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย จิต ปัญญาและสังคม เชื่อมโยงกัน 
เป็นองค์รวมอย่างสมดุล” 
  ส าหรับความหมายของสุขภาวะที่ปรากฏในศาสตร์ด้านจิตวิทยา ในช่วงสองสาม
ทศวรรษที่ผ่านมา เริ่มจากนักจิตวิทยาชาวอเมริกัน คือ  อดัมส์  (Adams, Bezner, & 
Steinhardt,1997) ได้ระบุไว้ว่า สุขภาวะเป็นการประเมินตนเองของบุคคลว่ามีสุขภาพดี มี
แหล่งความเข้มแข็งภายในตัวบุคคลที่จะใช้จัดการกับความเครียด ความกดดันต่างๆ และไม่
เจ็บป่วยมากน้อยเพียงใด โดยคนที่มีสุขภาวะจะมีสุขภาพดี ไม่มีความเจ็บป่วย สุขภาวะตาม
แนวคิดของอดัมส์ โมเดลนี้มีลักษณะเป็นรูปกรวยหงาย ด้านบนสุดของ กรวยเป็นภาวะที่มีสุข
ภาวะ หรือมีสุขภาพที่ดีซึ่งแบ่ง ออกเป็น 6 ด้านที่เชื่อมโยงกัน ส่วนด้านล่างของ กรวยเป็น
ภาวะความเจ็บป่วย และเมื่อมิติใดมิติหนึ่ง ใน 6 ด้านมีการพัฒนาก็จะส่งผลให้สุขภาวะในมิติ
ที่ เหลือเติบโตด้วย ส าหรับสุขภาวะด้านต่างๆ มีดังนี้  1) สุขภาวะด้านร่างกาย (Physical 
wellness) หมายถึงการที่บุคคลรับรู้ว่าตนมีสุขภาพดี และมีพฤติกรรมส่งเสริมสุขภาพ เช่น 
การออกก าลังกายและรับประทางอาหารอย่างเหมาะสมทั้งในด้านคุณภาพและปริมาณ การ
ไม่มีความเจ็บป่วยหรือมีโรคทางกาย การไม่ใช้สารเสพติดเป็นต้น 2) สุขภาวะด้านจิตวิญญาณ 
(Spiritual wellness) หมายถึง การมีชีวิตอยู่อย่างมีคุณค่า มีความหมาย มีเป้าหมาย รวมไป
ถึงการมีที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจ (เช่นการนับถือศาสนา) ที่ช่วยให้ด าเนิน ชีวิตได้อย่างมั่นคง 3) 
สุขภาวะด้านปัญญาและการรู้คิด (Intellectual wellness) หมายถึงการมีกระบวนการ ทาง
ปัญญาที่เหมาะสม เช่น มีความคิดที่เป็นเหตุเป็นผล สามารถคิดแก้ปัญหาต่างๆ ได้มีความคิด
ริเริ่ม กระตือรือร้นและเปิดกว้างต่อการเรียนรู้สิ่งใหม่ๆ 4) สุขภาวะด้านสังคม (Social 
wellness) หมายถึง การตระหนักถึงความสัมพันธ์ ระหว่างตนเองกับผู้อ่ืน และการรับรู้ว่าตน
เป็นส่วนหนึ่ง ของสังคม การยอมรับและเข้าใจ ช่วยเหลือหรือ สนับสนุนซึ่งกันและกัน 5) สุข



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    27 

 

 

ภาวะด้านอารมณ์ (Emotional wellness) หมายถึง การมีความมั่นคงทางอารมณ์ สามารถ
ตระหนักถึงและเข้าใจในอารมณ์ความรู้สึก ของตนเองและผู้อ่ืน และมีการจัดการกับอารมณ์ 
ทั้งทางบวกและลบได้อย่างเหมาะสม 6) สุขภาวะด้านจิตใจ (Psychological wellness) 
หมายถึง การมีความเชื่อในความสามารถ ของตนเอง การเปิดใจกว้างที่จะเรียนรู้สิ่งใหม่ๆ 
การ มองโลกในแง่ดีและการมีความหวัง 
  ในขณะที่นั กจิตวิทยาการปรึกษาชาวอเมริกัน   ไมเยอร์และคณะ (Myers, 
Sweeney,& Witmer,2000,p.251-266)  ระบุว่าสุขภาวะของบุคคลมีลักษณะเป็นองค์รวมที่
เชื่อมโยงกันโดยมีจิตวิญญาณ(Spiritual) เป็นแกนกลาง ไมเยอร์และคณะ มองว่าสุขภาวะ
เป็นสิ่งที่บ่งบอกถึงการมีสุขภาพดี และมีความเป็นอยู่ที่ดีของบุคคล สุขภาวะตามแนวคิดของ
ไมเยอร์ เน้นการส่งเสริมคุณภาพชีวิตและการป้องกันปัญหา ด้านจิตใจในทุกช่วงวัย โดยเรียก
โมเดลนี้ว่า “โมเดลกงล้อสุขภาพ (The Wheel of Wellness) ไมเยอร์และคณะ ระบุว่า กง
ล้อแห่งสุขภาวะ เป็นการบูรณาการใน 5 ด้านหลักของสุขภาวะอย่าง สมดุล หากด้านใดลดลง
หรือเพ่ิมขึ้นก็จะส่งผล ต่อด้านอ่ืนๆ ด้วยเช่นกัน ดังรายละเอียดแต่ละด้านหลักดังนี้  (1) ด้าน
จิตวิญญาณ (Spirituality) หมายถึง การตระหนักรู้ถึงการด ารงอยู่และความเชื่อมโยงของตน
กับสิ่งต่างๆ รอบตัว (2) ด้านการมีทิศทางของตนเองและ มีเป้าหมายของชีวิต (Self-
Direction) หมายถึง การมีการด าเนินชีวิตแต่ละวันอย่างมี เป้าหมาย  ประกอบด้วย
คุณลักษณะต่างๆ คือ การรับรู้คุณค่าแห่งตน (Sense worth) การรับรู้ถึงการควบคุม 
(Sense of control) ความเชื่ อบนพ้ืนฐานของความเป็นจริง (Realistic beliefs) การ
ตระหนักรู้ในอารมณ์และการเผชิญปัญหา (Emotional awareness and coping) การแก้ไข
ปัญหาและการสร้างสรรค์ (Problem solving and creativity) การมีอารมณ์ขัน (Sense of 
humor) การมีภาวะโภชนาการที่ดี  (Nutrition) การออกก าลังกาย (Exercise) การดูแล
ตนเอง (Self-care) การจัดการกับความเครียด (Stress management) การมีเอกลักษณ์
ทางเพศ (Gender identify) และการมีเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม (Cultural identify) (3) 
ด้านการท างานและการใช้เวลาว่าง (Work and Leisure) หมายถึง การมีรายได้ที่เหมาะสม
กับหน้าที่การงาน มีการรับรู้ความสามารถของตนเองในการท างาน มีความพึงพอใจใน
ต าแหน่งหน้าที่การงาน และมีความสัมพันธ์ที่ดีกับเพ่ือนร่วมงาน ส่วนการใช้เวลาว่างเกี่ยวข้อง
กับการมีกิจกรรมการละเล่นสนุกสนานรื่นเริง (4) ด้านมิตรภาพ (Friendship) หมายถึง การ
มีความสัมพันธ์ทางสังคมที่ดีกับบุคคลอ่ืน การได้รับการสนับสนุนทางสังคม มีการ
ติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคลทั้งที่เป็นการติดต่อสื่อสารระหว่างบุคคลและชุมชน ที่นอกเหนือ
ความสัมพันธ์ทางครอบครัว   (5) ด้านความรัก (Love) หมายถึง การมีความรู้สึกว่าเป็นที่รัก
ของบุคคลรอบข้างและมี ความผูกพันใกล้ชิด 
  นักปราชญ์ของเมืองไทยที่ส าคัญ คือ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต,2557,หน้า 
37-42)  ที่กล่าวถึง สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ เน้นที่ภาวะแห่งความสุขเป็นความสมดุลของ



 

28     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

ทุกมิติแห่งสุขภาพ ความสมดุลของจิตใจและการเข้าถึง ความสงบ และความดีงามต่างๆ สุข
ภาวะแบบองค์รวมแนวพุทธ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) มองสุขภาวะว่าเป็นความ
สมดุลของชีวิตแบบเป็นองค์รวม เนื่องมาจากการพัฒนาตนตามหลักภาวนา 4 รายละเอียด
ดังนี้ (1) กายภาวนา (Physical Development) เป็นการพัฒนากาย และการพัฒนาร่างกาย
ให้รู้จัก ติดต่อเกี่ยวข้องกับสิ่งแวดล้อมทางกายภาพทั้งหลาย ในทางเป็นคุณประโยชน์เกื้อกูล 
ไม่เกิดโทษ รู้จัก บริโภคปัจจัยสี่ให้มีคุณค่าสูงสุด ไม่บริโภคตามค่านิยม ซึ่งอาจส่งผลเสียต่อ
สุขภาพได้กายภาวนา มี 4 หมวดย่อย คือ สิ่งแวดล้อม คือ การเห็นคุณค่า ดูแลรักษา มี ความ
ซาบซึ้งมีความสุขในการได้อยู่กับธรรมชาติ ปัจจัยสี่ รวมทั้งอุปกรณ์และเทคโนโลยี คือ การ
เสพ บริโภค การใช้สอยเพ่ือการพัฒนา และสร้างสรรค์ ให้เกิดความพอดี การใช้อินทรีย์ โดย
เน้นที่การใช้ ประสาทตาและหูเป็นส าคัญ และใช้อย่างมีสติรู้ตัว สุขภาพร่างกาย การดูแลเอา
ใจใส่สุขภาพร่างกาย  การมีสุขภาพทั่ ว ไปสมบู รณ์ แข็งแรง (2) ศีลภาวนา (Social 
Development) เป็นการพัฒนาด้านพฤติกรรมโดยการพัฒนาด้าน  กายและวาจาให้มี
พฤติกรรมทางสังคมที่เหมาะสม มี 3 หมวดย่อย คือ ปฏิสัมพันธ์คือการไม่เบียดเบียน ไม่สร้าง
ความเดือดร้อนต่อผู้อ่ืนรู้จักสงเคราะห์เกื้อหนุน ท าให้เกิดไมตรีและความสามัคคีอาชีพ คือ มี
ความสุจริตในการประกอบสัมมาอาชีวะ วินัย คือ การมี ความเคารพ รักษากฎเกณฑ์ กติกา 
จรรยาบรรณ  กฎหมาย รู้ จั กใช้ วินั ย ในการด ารงชีวิต  (3 ) จิตภาวนา (Emotional 
Development) คือ การพัฒนาด้านจิตใจ เป็นการพัฒนาให้บุคคลมี จิตที่สมบูรณ์มีชีวิตที่มี
คุณภาพ และมีสุขภาพจิตที่ดี ประกอบด้วย 3 หมวดย่อย คือ คุณภาพ คือ การมี ความ
ศรัทธา มีความเชื่อที่ประกอบด้วยปัญญา สมรรถภาพ คือการความเพียรพยายาม บากบั่น 
อดทน และมีสติควบคุมให้อยู่ในทางไม่หันเหไปในทาง เสื่อม สุขภาพจิต คือ การมีความร่าเริง 
เบิกบาน สดชื่น แจ่มใส อ่ิมใจ ผ่อนคลาย ตั้งมั่น โปร่งโล่ง ไม่มี ภาวะกดดัน บีบคั้น  (4) 
ปัญญาภาวนา (Wisdom Development) คือ การพัฒนาบุคคลให้รู้จักคิด พิจารณา วินิจฉัย 
ไตร่ตรอง ใช้วิจารณญาณในการแก้ไขปัญหา และด าเนินการต่างๆ ด้วยปัญญา ประกอบด้วย 
2 หมวดย่อย คือ การปฏิบัติต่อความรู้เช่น รู้วิชาชีพ การงานที่เป็นหน้าที่ของตน คิดเป็น 
แก้ปัญหาเป็น– ดับทุกข์เป็น และการมีระดับความรู้คือการมีความรู้ ที่เกี่ยวข้องต้องใช้ในการ
ด าเนินชีวิตและกิจการงานทั้งหลาย การหยั่งรู้รู้เข้าไปในความจริงของสิ่งต่างๆ ที่เกิดขึ้นตาม
เหตุปัจจัย และการรู้แจ้งส่งผลท าให้ จติใจหลุดพ้นเป็นอิสระ 
 ฮานและเพย์นี (Hahn & Payne,2001,p.12) ได้ให้นิยามใหม่ของสุขภาพว่า สุขภาพ
คือความสามารถในการเข้าถึงและประยุกต์ใช้ทรัพยากรจากองค์ประกอบของสุขภาพทั้ง 6 
มิติ คือ มิติด้านร่างกาย มิติด้านอารมณ์ มิติด้านสังคม มิติด้านสติปัญญา มิติด้านจิตวิญญาณ 
และมิติด้านการประกอบอาชีพในการด ารงชีวิต เพ่ือการเจริญเติบโตและพัฒนาการ และ
สภาพความเป็นอยู่เท่าท่ีจะเป็นไปได ้



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    29 

 

 

 เอดลิน โกแลนที และบราวน์   (Edlin, Golanty & Brown,2000,p.4) กล่าวว่า 
สุขภาพ คือความสุขซึ่งเป็นคุณภาพชีวิตอย่างหนึ่ง  
 สุขภาพจึงไม่ได้มีความหมายเฉพาะการปราศจากโรคภัยไข้เจ็บเท่านั้น แต่หมายถึง
สุขภาวะที่มีความเกี่ยวเนื่องกับความสามารถในการด ารงชีวิตด้วยตนเอง  การมีสัมพันธภาพ
กับคนอ่ืนๆ และสิ่งแวดล้อมอย่างสมดุล จากนิยามของสุขภาพ สุขภาพจึงมีองค์ประกอบ 4 
ประการ ดังต่อไปนี้ 
  1) สุขภาพด้านร่างกาย (physical health) 
  2) สุขภาพด้านจิตใจและอารมณ์ (mental-emotional health) 
 3) สุขภาพด้านสังคม (social health) 
 4) สุขภาพด้านจิตวิญญาณ (spirtual health) 
 สุขภาพด้านร่างกาย สุขภาพด้านร่างกายพิจารณาได้จากลักษณะต่างๆ ดังต่อไปนี้ 
 1) ระบบอวัยวะต่างๆ ของร่างกายท างานอย่างมีประสิทธิผล 
 2) มีภูมิคุ้มกันโรคอยู่ในระดับสูง หรือมีความเสี่ยงต่อการเจ็บป่วยน้อย 
 3) มีน้ าหนักตัวเหมาะสม 
 4) มีสมรรถภาพของร่างกาย 

ลักษณะต่างๆ ด้านร่างกายเหล่านี้ เป็นผลจากการมีครรลองชีวิตหรือวิถีชีวิตที่ดี ซึ่ง
ครรลองชีวิตเป็นปฏิสัมพันธ์ระหว่างพฤติกรรมกับสิ่งแวดล้อม การมีพฤติกรรมสุขภาพใน
ครรลองชีวิตที่ดีและมีสภาพความเป็นอยู่ที่ดีไม่มีความเสี่ยงจากอันตรายจากสิ่งแวดล้อม   
ต่างๆ เช่น การรับประทานอาหารที่ถูกหลักโภชนาการและไม่มีอันตรายจากพิษภัยต่างๆ การ
ออกก าลังกายอย่างเหมาะสมเป็นประจ าสม่ าเสมอ จัดการกับความเครียดได้ ไม่เสพยาเสพติด 
ที่อยู่อาศัยสะอาดและปราศจากสิ่งรบกวนและความเป็นพิษต่างๆ เป็นต้น 

สุขภาพด้านจิตใจและอารมณ์ สุขภาพด้านจิตใจและอารมณ์พิจารณาได้จากลักษณะ
ต่าง ๆ ดังต่อไปนี้ 
  1) จัดการกับความเครียดได้ 
  2) มีคามรู้สึกท่ีดีต่อผู้อื่น 
 3) ยอมรับความเป็นจริง 
 4) มีวินัยในตนเองและควบคุมให้คงอยู่ได้ 
 5) รักษาอารมณ์ได้ 
 6) มีความรับผิดชอบเหมาะสมกับอายุและบทบาททางสังคม 
 7) ยอมรับขนบธรรมเนียม ประเพณี และกฎเกณฑ์ของสังคม 

สุขภาพด้านจิตใจและอารมณ์เป็นเรื่องของความคิดและความรู้สึก ทั้งความคิดและ
ความรู้สึกต่อครอบครัว เพ่ือน สังคม เป้าหมายในชีวิต ถ้าเป็นความรู้สึกในทางบวกก็จะท าให้
ด าเนินชีวิตอย่างมีความสุข ในปัจจุบันจึงมีแนวคิดในการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ 



 

30     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

(E.Q.) ตั้งแต่วัยเด็ก เพราะเชื่อว่าการที่จะประสบความส าเร็จในชีวิตจะต้องมีทั้งความฉลาด
ทางสติปัญญา (I.Q.) และความฉลาดทางอารมณ์ควบคู่กัน และความฉลาดทางอารมณ์ดู
เหมือนจะมีน้ าหนักความส าคัญมากกว่าความฉลาดทางสติปัญญา 

สุขภาพด้านสังคม เป็นมิติที่เกี่ยวข้องกับการมีปฏิสัมพันธ์กับผู้อ่ืน ซึ่งพิจารณาจาก
ลักษณะต่าง ๆ ดังต่อไปนี้ 
  1) มีเพื่อนสนิท 
  2) มีกิจกรรมร่วมกับเพื่อน ญาติ และคนอื่น ๆ  
 3) มีความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืน 
 4) มีเพื่อนใหม่ ๆ  
 5) มีเพื่อนทุกวัย 

สุขภาพด้านสังคม เป็นความสามารถด้านความสัมพันธ์กับผู้ อ่ืนโดยใช้ทักษะทาง
สังคมในการมีปฏิสัมพันธ์ แม้ว่าจะมีความแตกต่างกันในเรื่องเพศ วัย สถานะ ความเชื่อและ
อ่ืนๆก็ตาม ผู้ที่มีองค์ประกอบของสุขภาพด้านสังคมจึงเป็นผู้ที่มีความพึงพอใจที่จะมี
สัมพันธภาพกับคนอ่ืนๆ มีการติดต่อสัมพันธ์กับสมาชิกคนอ่ืนๆ ของครอบครัว ญาติ เพ่ือนฝูง 
และคนอื่นๆ อยู่เสมอ ๆ 

แนวคิดเกี่ยวกับสุขภาพในปัจจุบัน ได้เปลี่ยนจากการมองสุขภาพแบบแยกส่วน มา
เป็นสุขภาพแบบองค์รวม (holistic  health)  สุขภาพแบบแยกส่วนเป็นการแยกพิจารณาแต่
ละมิติของสุขภาพ  และมักให้ความส าคัญกับสถานะสุขภาพเฉพาะด้านร่างกายเท่านั้น 
มุ่งเน้นเพียงการดูแลและป้องกันโรคทางกายเป็นส าคัญ แต่โดยความเป็นจริงแล้วสุขภาพหรือ
สุขภาวะเป็นความสมดุลย์ขององค์ประกอบทุกๆ ด้าน เช่น กายกับจิตก็มีความสัมพันธ์กัน
อย่างแยกไม่ได้ ดังค ากล่าวที่ว่า จิตเป็นนาย กายเป็นบ่าว  จิตใจและอารมณ์มีผลกระทบต่อ
ระบบอวัยวะของร่างกายโดยผ่านระบบประสาทอัตโนมัติ (autonomic nervous system) 
เช่น  ความเครียดท าให้กระเพาะอาหารหลั่งกรดเกลือมากขึ้น ความดันโลหิตสูงขึ้น 
ความเครียดที่สะสมจึงท าให้มีความเสี่ยงต่อการป่วยด้วยโรคแผลในกระเพาะอาหาร และ
ความดันโลหิตสูง ความเครียดที่สะสมจึงท าให้มีความเสี่ยงต่อการป่วยความจริงบางอย่างใน
ชีวิต หรือการไม่ยอมรับการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น ซึ่งเป็นมิติด้านจิตใจและอารมณ์ หรือ
ความเครียดอาจเกิดจากการขาดความสามารถในการปฏิสัมพันธ์กับผู้อ่ืน ขาดเพ่ือน ปรับตัว
เข้ากับสังคมใหม่ไม่ได้ ซึ่งเป็นมิติทางจิตวิญญาณ ผลลัพธ์จากการเห็นแก่ตัว เห็นแต่ประโยชน์
ตน มีทั้งระยะสั้น ระยะกลาง และระยะยาว ตัวอย่างของผลระยะสั้นคือ จิตที่ไม่สงบ ไม่เป็น
สุข เพราะไม่ได้ประโยชน์ตามที่ต้องการ ผลระยะกลางคือ การขาดมิตร และผลระยะยาวคือ 
ความเครียดที่เกิดจากภัยพิบัติทางธรรมชาติ ซึ่งเกิดจากการท าลายสิ่งแวดล้อมเพราะการขาด
ส านึกสาธารณะ เป็นต้น และความเครียดอาจเกิดจากความไม่พึงพอใจในการท างานหรือการ



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    31 

 

 

เรียน การท างานที่ให้ผลตอบแทนน้อย รายได้ไม่เพียงพอต่อการยังชีพตามมาตรฐานของการ
ด ารงชีวิตอย่างมีคุณภาพ หรือการท างานที่เสี่ยงภัย ย่อมก่อให้เกิดความเครียด เป็นต้น 
 
สุขภาวะทางจิตวิญญาณ 
 

สุขภาพด้านจิตวิญญาณ เป็นมิติที่เพ่ิมเติมขึ้นหลังจากการประชุมนานาชาติเพ่ือการ
ส่งเสริมสุขภาพขององค์การอนามัยโลก และได้รับการยอมรับกันอย่างกว้างขวาง 

สุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นองค์ประกอบหนึ่งของสุขภาพดังที่องค์การอนามัยโลก
ได้ให้นิยามของสุขภาพว่าหมายถึง ภาวะที่เป็นสุขทางกาย (physical well-being) ภาวะที่
เป็นสุขทางใจ (mental well-being)ภาวะที่เป็นสุขทางสังคม (social well-being) และ 
ภาวะที่เป็นสุขทางจิตวิญญาณ (spiritual well-being) ซึ่งทั้งสี่มิติไม่สามารถแยกจากกันได้ 
มีความเชื่อมโยงสัมพันธ์และเกี่ยวข้องซึ่งกันและกัน (World Health Organization[WHO], 
1986) สุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นสิ่งยืนยันว่าชีวิตของบุคคลนั้นมีความสัมพันธ์กับพระเจ้า
หรือสิ่งศรัทธาเบื้องบน ตนเอง บุคคลอ่ืน และสิ่งแวดล้อมเพ่ือหล่อเลี้ยงชีวิตและแสดงถึง
ความเป็นองค์รวมของบุคคลนั้ น  (National Interfaith Coalition on  Aging [NICA], 
1975) และ ฟิชเชอร์ (Fisher, 1998) กล่าวว่าสุขภาวะทางจิตวิญญาณเป็นภาวะของบุคคลที่
เป็นพลวัตที่แสดงว่าบุคคลนั้นสามารถมีชีวิตอยู่ได้โดยมีการสอดประสานกันระหว่าง 4  มิติ
ทางจิตวิญญาณ คือ  มิติด้านตนเอง มิติด้านบุคคลอ่ืน มิติด้านสิ่งแวดล้อม และมิติด้านสิ่ง
ศรัทธาเบื้องบน โดยการสอดประสานกันทั้ง 4 มิติ (spiritualharmony) จะหมายถึงการที่
บุคคลได้ปฏิบัติเกี่ยวกับตนเอง บุคคลอ่ืน สิ่งแวดล้อมและสิ่งศรัทธาเบื้องบน ตามที่บุคคลนั้น
รับรู้ว่ามีความส าคัญหรือมีความหมายชีวิตหรือเรียกอีกอย่างว่าสุขภาวะทางจิตวิญญาณ แต่
ถ้าบุคคลนั้นไม่ได้ปฏิบัติเกี่ยวกับตนเอง บุคคลอ่ืน สิ่งแวดล้อมและสิ่งศรัทธาเบื้องบน ตามที่
รับรู้ว่ามีความส าคัญหรือมีความหมายในชีวิตก็จะเกิดการไม่สอดประสานกันทางจิตวิญญาณ  
(spiritual dissonance) หรือเรียกว่าทุกขภาวะทางจิตวิญญาณเมื่อบุคคลเกิดทุกขภาวะทาง
จิตวิญญาณ จะมีความต้องการความช่วยเหลือเพ่ือคงไว้ซึ่งสุขภาวะทางจิตวิญญาณของตนเอง 
เพ่ือให้เกิดสุขภาพแบบองค์รวมที่ดีและมีความผาสุกในชีวิตของบุคคลนั้น 

นายแพทย์ประเวศ  วะสี (2556,หน้า 132)กล่าวว่า จิตวิญญาณ ก็คือศีลธรรมความ
ดีงามหรือความเป็นมนุษย์ ความเป็นมนุษย์แปลว่าเป็นผู้มีจิตใจสูง  ความเป็นมนุษย์เป็นบ่อ
เกิดของสุขภาพหรือสุขภาวะ  แต่อย่างไรก็ดี การพิจารณาถึงปัจจัยที่เป็นคุณต่อสุขภาพ ต้อง
พิจารณาถึงปัจจัยในการพัฒนา กาย จิต ปัญญา และสังคม  

แอนส์พอ  แฮมริค และโรซาโต (Anspaugh, Hamrick & Rosato,1997,p.6) ให้
ความหมายของจิตวิญญาณว่า จิตวิญญาณ คือ ความเชื่อในพลังที่รวมมนุษย์ให้เป็นหนึ่งเดียว 
พลังนี้หมายความรวมถึง ธรรมชาติ วิทยาศาสตร์ ศาสนาและยังรวมถึงศีลธรรม ค่านิยม และ



 

32     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

จริยธรรมของมนุษย์ด้วย จิตวิญญาณเป็นสิ่งน าทางชีวิต และจิตวิญญาณจะน าพาคุณภาพ
ชีวิตที่สูงขึ้น 

ฮาน และ เพย์นี (Hahn and Payne, 2001,p. 11) กล่าวว่า  จิตวิญญาณเป็นเรื่อง
ของความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลกับสิ่งมีชีวิตอ่ืน ๆ จิตวิญญาณเป็นวิถีชีวิต เป็นตัวก าหนด
พฤติกรรมของมนุษย์ มีความเอ้ืออาทรและอยากช่วยเหลือผู้อื่น 

สรุปได้ว่า จิตวิญญาณเป็นความเชื่อของบุคคลต่อบางสิ่ง เช่น ศาสนา ทฤษฎีทาง
วิทยาศาสตร์ ปรัชญาชีวิต เป็นต้น  ซึ่งจะเป็นสิ่งโน้มน าพฤติกรรมของมนุษย์ ที่รักสิ่งอ่ืนๆ 
และคนอ่ืนๆ ไม่น้อยไปกว่าการรักตนเอง เช่น รักผู้อ่ืน รักสิ่งแวดล้อม เป็นต้น ผู้ที่มีสุขภาวะ
ทางจิตวิญญาณจึงเป็นผู้ที่ลดละความเห็นแก่ตัว มีความสุข ปิติ เมื่อได้ช่วยเหลือผู้อื่น มีส านึก
ของสาธารณประโยชน์ ซึ่งสามารถพิจารณาได้จากลักษณะต่างๆ ดังต่อไปนี้ 
 1) มีความหวัง 
  2) มีความรักในชีวิตและลงมือท า 
 3) มุ่งในสิ่งที่ดีงาม 
 4) มีความกระตือรือร้นที่จะประสบความส าเร็จ 
 5) เชื่อในบางสิ่งที่ยิ่งใหญ่กว่าตนเอง 
 6) กล้าเสี่ยง (อย่างมีสติไม่ใช่บ้าบิ่น) 
 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต) ได้กล่าวให้ทัศนะถึงสุขภาวะของชีวิตที่ดี ต้อง
บริหารใจให้มีภาวะจิตด้านบวก สุขภาวะที่แท้ต้องเป็นตามความจริงแห่งธรรมชาติของชีวิต 
องค์รวมของชีวิตที่มีสุขภาวะต้องเป็นอย่างไร กายกับใจต้องสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมอย่างไร 
สุขภาวะจะส าเร็จได้ต้องพัฒนาจิตใจและปัญญา ปัญญาเป็นองค์ประกอบส าคัญท าให้การ
สัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมและภาวะต่างๆ ของจิตใจด าเนินไปได้ โดยปัญญาให้แสงสว่างส่องทาง 
ชี้ทางให้หลักการพัฒนามนุษย์ของพระพุทธศาสนา เรียกว่า ภาวนา 4 การ พัฒนาแบบองค์
รวมจึงเป็นเรื่องเก่ียวกับสุขภาวะโดยตรง  
  พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ (2544,หน้า 5) ได้เขียนหนังสือเรื่อง “พระพุทธศาสนา
กับการดูแล รักษาสุขภาพแบบองค์รวม” โดยมุ่งศึกษาเรื่องการดูแลสุขภาพแบบองค์รวม โดย
ศึกษาจากประวัติการดูแลสุขภาพของพระพุทธเจ้า การดูแลสุขภาพของพระสาวก และ
บทบาทของพระพุทธเจ้าและพระสาวกกับการดูแลผู้ป่วย ตลอดจนหลักพุทธธรรมเพ่ือการ
ดูแลรักษาจิต ตัวยาที่ใช้รักษาทางกายและอิทธิพลของพระพุทธศาสนาที่มีต่อแพทย์แผนไทย  
  สรุปได้ว่า จิตวิญญาณเป็นมิติหนึ่งของสุขภาพซึ่งมีความส าคัญต่อบุคคล เพราะเป็น
ส่วนเชื่อมโยงประสานทุกมิติให้มีการท างานที่สมดุลกันและเชื่อมโยงสัมพันธ์ระหว่างตนเอง 
ผู้ อ่ืน และธรรมชาติ ซึ่งเป็นกระบวนการที่มีพลวัตรไม่คงที่ สุขภาวะทางจิตวิญญาณว่า 
หมายถึง ภาวะที่บุคคลมีความสมดุลหรือความพึงพอใจในการด าเนินชีวิตของตน มีความสุข 
มีศรัทธา และปฏิบัติตามหลักศาสนาที่ตนนับถือ เข้าถึงคุณค่าของการเกิดมาเป็นมนุษย์ มี



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    33 

 

 

ความรักและเมตตาต่อเพ่ือนมนุษย์และสัตว์อ่ืน ตระหนักในคุณค่าของธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อม  สามารถด ารงตนได้อย่างสอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงของสังคมและ
สิ่งแวดล้อม ในทางตรงกันข้ามหากบุคคลขาดสุขภาวะทางจิตวิญญาณแสดงถึงการไม่ได้รับ
การตอบสนองด้านจิตวิญญาณ ท าให้บุคคลนั้นไม่สามารถรับรู้และเกิดความสุขอย่างแท้จริง 
ขาดความสมบูรณ์ในตนเอง มีความรู้สึกบกพร่อง ขาดสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจ สิ้นหวัง ท้อแท้ ขาด
ขวัญและก าลังใจที่จะด าเนินชีวิตต่อไป มักปรากฏมีพฤติกรรมก้าวร้าว แยกตัว ซึมเศร้า ซึ่ง
สาเหตุที่ท าให้จิตวิญญาณของบุคคลเสียสมดุลได้ เช่น สถานการณ์ตึงเครียด การเผชิญกับ
ความเจ็บป่วย ความผิดหวังในชีวิต เป็นต้น (วรินทร์ลดา จันทวีเมืองและ ทรงฤทธิ์ ทองมี
ขวัญ,2563,หน้า 223) 
 
พุทธวิธีการสร้างเสริมสุขภาวะทางจิตวิญญาณ 
 
  เป้าหมายสูงสุดของการส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในสภาวะการแพร่ระบาดของโรคโค
วิด 19 ได้แก่ การมีสุขภาวะชีวิตที่ปกติสุขภายใต้การเปลี่ยนแปลงทุกสภาวการณ์ที่เกิดขึ้นบน
ฐานแห่งการเข้าใจชีวิตตามความเป็นจริง เพราะบางครั้ง สิ่งที่เกิดขึ้น ไม่น่ากลัวเท่ากับจิตใจที่
ไร้สติควบคุม ล่องลอยฟุ้งซ่าน วิตกกังวล หดหู่ หวาดกลัว จิตใจที่ขาดสติจะน าไปสู่ความ
ประมาทในการใช้ชีวิต ดังนั้นการเจริญสติให้มีความรู้สึกตัว นึกได้ ระลึกได้ อยู่กับปัจจุบันทุก
ขณะอิริยาบถ จึงจ าเป็นต่อการด าเนินชีวิตประจ าวัน เช่น ยืน เดิน นั่ง นอน กิน ดื่ม คิด พูด 
ท า เป็นปัจจัยส่งเสริมสุขภาวะในทุกๆ ด้าน ค าว่า“สติ”แปลว่า ความระลึกได้ นึกได้ ไม่เผลอ 
หรือการกุมใจไว้กับกิจที่ท าอยู่ในทุกขณะ เป็นการเสริมก าลังใจให้เกิดความเข้มแข็งอย่างเป็น
ระบบ กล้าสบตากับความกลัว (Facing the fear) มีสติตื่นรู้สู้ความกลัว(Being mindful 
and aware of fear) การรู้สึกมีความหวัง (Hope) สามารถวางใจด้วยความสงบเย็น 
(Maintaining an equanimous mind) ในการอยู่กับความเป็นจริง (Be realistic)ด้วยความ
เข้าใจสัจธรรมชีวิตว่าสิ่งที่ เกิดขึ้นเดี๋ยวก็ผ่านไป (This too shall pass) จะช่วยส่งเสริม
สุขภาพร่างกาย (Physical health) และสุขภาพจิตใจ (Mental health) ให้ เป็นสุขได้ 
เพราะร่างกายกับจิตใจมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์กับตัวเรา ดังที่ พระพรหมคุณาภรณ์ ได้กล่าว
ไว้ว่า จะต้องให้เกิดดุลยภาพระหว่างกันทั้งร่างกายและจิตใจ โดยมีสติเป็นพ้ืนฐาน จะท าให้
กระบวนการใช้ชีวิตไม่เป็นไปเพ่ือความประมาท (อัปมาทะ) กล่าวคือ เป็นการอยู่โดยไม่ขาด
สติในการด าเนินชีวิต (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559) การเจริญสติ-สมาธิ เป็นสิ่ง
ส าคัญ เพราะ“สติ”เป็นฐานของสมาธิ“สมาธิ”เป็นฐานของ“ปัญญา” จะช่วยปรับร่างกาย
และจิตใจให้เป็นสุข เห็นได้จาก นพ. จุมภฏ พรมสีดา รองอธิบดีกรมสุขภาพจิต กล่าวว่า การ
น าหลักการเจริญสติและสมาธิมาปรับใช้ให้เหมาะสมกับสถานการณ์ จะช่วยลดความเสี่ยง
จากการติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (โควิด - 19) และเกิด“สุขภาวะ” คือ การมีความสุขทั้ง



 

34     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

กายและใจ ผ่านกิจวัตรประจ าวัน ได้แก่ การดูแลสุขภาพการพักผ่อน การมีปฏิสัมพันธ์กับคน
ในครอบครัวและสังคม การท างาน การเรียนรู้สิ่งใหม่ ๆและการรับประทานอาหารที่มี
ประโยชน์ ในแต่ละวันจิตใจคนเรามักจะชอบฟุ้งซ่าน วอกแวก 
  ดังนั้น การฝึกรับรู้ลมหายใจ การก าหนดสิ่งที่ก าลังปฏิบัติอยู่ การรับประทานอาหาร 
การควบคุมอารมณ์ตนเอง การใคร่ครวญ การสื่อสาร การฟัง การพูด การแผ่เมตตาและให้
อภัยการฝึกให้เป็นวิถีชีวิตจะช่วยให้จิตใจเข้มแข็ง (กรมสุขภาพจิต, 2563) ประโยชน์จากการ
ฝึกเจริญสติ-สมาธิอยู่เป็นประจ า จะช่วยให้ชีวิตเป็นสุขในทุกสภาวการณ์ 

จุดเด่นของการท าสมาธิคือ ปฏิบัติได้ทุกที่และเห็นประโยชน์ทันทีโดยไม่จ าเป็นต้อง
ฝึกวันละห้าชั่วโมงหรือฝึกจนช านาญ ในงานวิจัยเรื่องความเจ็บปวดของไซแดนระบุว่า ผู้
ปฏิบัติมือใหม่มีอาการดีขึ้นหลังฝึกสมาธิวันละ 20 นาทีเพียงสามวัน เมื่อศึกษาซ้ าอีกครั้ง เขา
ก็พบว่าการฝึกสมาธิระยะสั้นก็ช่วยเพ่ิมประสิทธิภาพการท างานที่ต้องใส่ใจต่อเนื่องได้ เช่น 
การจ าชุดตัวเลขหลายหลัก เป็นต้น โดยการฝึกสมาธิมีมากมายหลายวิธี แต่มีสองวิธีที่ได้รับ
ความนิยมมากที่สุดคือ วิธีก าหนดจิตเป็นการรวบรวมจิตใจให้จดจ่ออยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น 
ลมหายใจเข้าออก อีกวิธีหนึ่งคือก าหนดสมาธิ (การเจริญสติ) เป็นการตระหนักรู้ทุกสิ่งทุก
อย่างที่เกิดขึ้นกับจิตใจในแต่ละขณะโดยไม่เกิดปฏิกิริยาโต้ตอบ 
  การฝึกสมาธิด้วยวิธีก าหนดจิต ท าได้ดังนี้ นั่งหลังตรงบนเบาะหรือเก้าอ้ี มือสองข้าง
วางบนหน้าตัก แล้วหลับตา จากนั้น จึงเพ่งความสนใจให้จอจ่ออยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น ลม
หายใจเข้า-ออก หรือความรู้สึกขณะลมหายใจผ่านจมูกหรือปาก ควบคุมจิตใจให้อยู่ตรงนี้
ตลอด บางครั้งจิตอาจวอกแวกไปทางอ่ืนได้บ้าง เช่นรู้สึกคันขา หรือนึกถึงเรื่องที่จะท า
หลังจากนี้ ให้พยายามรวบรวมจิตกลับมาที่ลมหายใจ วิธีนี้เป็นการฝึกทักษะทางจิตสามด้าน 
คือการเฝ้าระวังสิ่งรบกวนจิตใจ การปล่อยวาง และการรวบรวมจิตใจกลับมาที่สิ่งที่จดจ่ออีก
ครั้ง เมื่อฝึกนานไปคุณจะรู้สึกว่าท าได้ง่ายขึ้น 
  การฝึกสมาธิด้วยการก าหนดสติ เป้หมายหลัก คือการก าหนดรู้ในทุกสิ่งที่เกิดขึ้นกับ
จิตใจไม่ว่าจะเป็นความคิด อามรณ์หรือความรู้สึกทางร่างกาย (เวทนา) เพียงเฝ้าสังเกต ไม่เพ่ง
อยู่ที่ใดที่เดียว หลักการส าคัญของวิธีนี้คือการตระหนักรู้เฉยๆ แล้วปล่อยวาง การฝึกทักษะนี้
เป็นประจ าจะช่วยให้ควบคุมอารมณ์ ในชีวิตประจ าวันได้ง่ายขึ้น ยิ่งฝึกสมาธิมากเท่าใดความ
เปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นจะลึกซึ้งมากเท่านั้น (กรมสุขภาพจิต,2564,ออนไลน์) 
  ศ.นพ.ประเวศ วะสี (2547 :13) ได้กล่าวไว้ว่า “จิตวิญญาณคือมิติที่สูงส่งของจิตหรือ
การที่มีจิตใจสูง ความดี กุศล บุญ คุณค่า หรือจิตที่เจริญหลุดพ้นเห็นแก่ตัวน้อยเข้าถึงสิ่ง
สูงสุดในทางพุทธจิตวิญญาณ คือปัญญามนุษย์ต่างจากสัตว์เพราะมีมิติทางจิตวิญญาณ จิต
วิญญาณหรือความดีซึ่งเป็นความสูงส่งแห่งจิตนี้เป็นธรรมชาติของมนุษย์ เพราะมีได้แต่มนุษย์
เท่านั้นต่างจากจิตของสัตว์ซึ่งท าอะไรไปตามธรรมชาติหรือสัญชาตญาณ ไม่มีบุญ ไม่มีบาป
ความเห็นแก่ตัวของสัตว์มีอยู่ในระดับต่ าตามความจ าเป็นตามธรรมชาติโดยหากเป็นสัตว์



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    35 

 

 

ประเภทเดียวกันจะไม่มีความต่างกันมากนักแต่ส าหรับจิตของคนมีระดับของจิตวิญญาณ
ตั้งแต่ระดับต่ าคือใกล้เคียงกับสัตว์หรือเลวร้ายกว่าสัตว์ไปจนระดับสูงสุดคือจิตที่หลุดพ้นจาก
ความเห็นแก่ตัวโดยสิ้นเชิง มนุษย์นั้นมีเจตนาและความสามารถในการท าตามเจตนาได้
มากกว่าสัตว์ คนที่มีจิตใจต่ า เห็นแก่ตัวมาก จึงท าอันตรายต่อคนอ่ืนและสรรพสิ่งได้มากกว่า
สัตว์ จิตที่ติดอยู่ในความเห็นแก่ตัวจะอยู่ในที่คับแคบ บีบคั้น เครียด ไม่สงบ แต่มนุษย์ก็สามารถ
พัฒนาจิตให้สูงขึ้นได้จนหลุดพ้นจากความเห็นแก่ตัวโดยสิ้นเชิง ระดับของความเป็นมนุษย์จึง
ขึ้นอยู่กับระดับทางจิตวิญญาณ การมีจิตวิญญาณสูงท าให้เกิดสุขภาวะ เป็นความสุขที่ปราศจาก
ความเห็นแก่ตัว เป็นอิสระ เบาสบาย สงบ ยิ่งเห็นแก่ตัวน้อยยิ่งสุขมาก ถ้าหลุดพ้นจากความเห็น
แก่ตัวโดยสิ้นเชิงก็มีความสุขสูงสุดเป็นความสุขอันเป็นทิพย์หรือเรียกว่าเป็นความสุขทางจิต
วิญญาณในสภาวะที่มีจิตวิญญาณสูง” 
   จากข้อความข้างต้นจะเห็นว่า การมีพลังจิตวิญญาณก่อให้เกิดความสุข มีสุขภาพดี
และมีอายุยืนได้ อันเป็นจุดเริ่มที่สัมพันธ์กับมิติในทางการแพทย์สมัยใหม่ที่ เชื่อพลังจิต
วิญญาณว่าท าให้ผู้ป่วยหรือคนที่สุขภาพไม่ดีมีสุขภาวะที่ดีได้ ด้วยเหตุนี้ในปัจจุบันวงการ
แพทย์ทางเลือก หรือวิธีการรักษาจึงมีการส่งเสริมการสร้างพลังทางจิตวิญญาณเพ่ือการดับ
ทุกข์เกิดขึ้นโดยยึดหลัก ไตรสิกขา มาเป็นแนวทางจากเรื่องของศีล สมาธิ และปัญญาเป็น
หลักซึ่ง“ปัญญา”ในทางพุทธศาสนานั้นมีความหมายที่พิเศษ เพราะพุทธศาสนาเชื่อว่าความ
ทุกข์ของมนุษย์เกิดจากอวิชชาหรือความไม่รู้ เพราะฉะนั้นปัญญาจะท าให้หมดทุกข์และเกิด
สุขตามมา สุขภาวะจึงเกิดจากปัญญา นั่นเอง 
  ไตรสิกขาคือขบวนการการศึกษา 3 องค์ประกอบ เพ่ือการบรรลุเป้าหมายของดุลย
ภาพของชีวิต ประกอบด้วย (1) ศีล หรือขบวนการระเบียบปฏิบัติ (วินัย) เพ่ือให้เกิดวาจา
ชอบ การกระท าชอบและการประกอบอาชีพชอบ เป็นแนวทางและกรอบที่ก ากับการกระท า
หรือการประกอบกิจกรรมต่างๆ นั่นเอง (2) สมาธิ หรือขบวนการฝึกอบรมจิตส านึกเพ่ือให้
เกิดความเพียรชอบ การระลึกชอบและมีจิตส านึกที่ชอบ เป็นขบวนการเพ่ือให้จิดมีการพัฒนา
ความส านึกเพ่ือความสมดุลทั้งจิตและกาย เป็นขบวนการเกื้อหนุนให้สิ่งที่รับเข้ามาในชีวิต
ด าเนินไปด้วยประสิทธิภาพสูงสุด  (3) ปัญญา หรือขบวนการทางความรู้ เป็นวิธีการอบรม
ศึกษาเพ่ือให้เกิดวิชาความรู้และปัญญา ซึ่งจะยังผลให้เกิดมีทัศนะ ความเชื่อ ค่านิยมที่ถูกต้อง 
มีความด าริตริตรองที่ชอบ ปัญญาเป็นตัวควบคุมก าหนดการรับชนิดต่างๆ เข้าสู่ชีวิตนั่นคือ 
ขบวนการ ไตรสิกขา มีองค์ประกอบของมรรค 8 ประการ ดังนี้ สัมมาทิฏฐิ (เห็นชอบ) สัมมา
สังกัปปะ (ด าริชอบ) สัมมาวาจา (วาจาชอบ) สัมมากัมมันตะ (กระท าชอบ) สัมมาอาชีวะ 
(อาชีพชอบ) สัมมาวายามะ (พยายามชอบ) สัมมาสติ (ระลึกชอบ) สัมมาสมาธิ (จิตมั่นชอบ) 
 
 
 



 

36     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

บทสรุป 
 
  แนวทางการส่งเสริมสุขภาวะวิถีพุทธในสภาวะการแพร่ระบาดของโรคโควิด 19 ที่
ส าคัญ ได้แก่ การฝึกเจริญสติสมาธิอยู่เป็นประจ า รวมทั้งการสร้างพลังทางจิตวิญญาณเพ่ือ
การดับทุกข์เกิดขึ้นโดยยึดหลัก ไตรสิกขา มาเป็นแนวทางจากเรื่องของศีล สมาธิ และปัญญา 
ซึ่งเป็นหลักค าสอนในพระพุทธศาสนาที่ส าคัญมาประยุกต์ใช้เพ่ือบ าบัดและบรรเทาความทุกข์
และเสริมสร้างความเข้มแข็งภายในจิตใจตลอดจนเพ่ิมความสุขในการด าเนินชีวิต ในสภาวะ
วิกฤตการแพร่ระบาดของโรคโควิด 19 อย่างยั่งยืนต่อไป 
 
เอกสารอา้งอิง 
 
กรมสุขภาพจิต. (2563). ขอ 8 วัน กับ 8 โปรแกรมฝึก “สติ - สมาธ”ิ ช่วยปรับตัวปรับใจ 

รองรับ“ชีวิตวิถีใหม่” ลดเครียดจากไวรัสโคโรนา 2019 (โควิด - 19). สืบค้นจาก   
  https://www.dmh.go.th/news-dmh/view.asp?id=30315 วันที่ 25สิงหาคม 2564 
กรมสุขภาพจิต. (2564). สมาธิส าหรับทุกคน. สืบค้นจาก https://www.dmh.go.th/news/ 
  view.asp?id=1225 วันท่ี 25 สิงหาคม 2564 
ฐินีรัตน์ ถาวร, สาธกา พิมพ์รุณ และวารีรัตน์ ถาน้อย.(2561).ปัจจัยที่สัมพันธ์กับสุขภาวะทาง 

จิตใจของนักเรียนมัธยมศึกษาตอนปลาย.วารสารพยาบาลศาสตร์ มหาวิทยาลัย 
มหิดล. 36 (3) (กรกฏาคม-กันยายน) 

ประเวศ วสี.(2547).สุขภาวะ คุณค่า ศักดิ์ศรี คนพิการ.กรุงเทพฯ :มูลนิธิคนพิการไทย. 
ประเวศ วะสี. (2556).รายงานการวิจัย เรื่องสุขภาวะของวัยรุ่น : กรอบมโนทัศน์และ 

เครื่องมือประเมินทางจิตวิทยา. วารสารพฤติกรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัย 
ศรีนครินทรวิโรฒ. 19 (2). 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2557).สุขภาวะองค์รวมแนวพุทธ.นครปฐม :วัดญาณ   
เวศกวัน. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2559). การแพทย์ยุคใหม่ในพุทธทัศน์. พิมพ์ครั้งที่ 15.  
กรุงเทพฯ:สหธรรมิก. 

พระมหาจรรยา สุทฺธิญาโณ.(2544). พระพุทธศาสนากับการดูแลรักษาสุขภาพแบบองค์รวม,  
พิมพ์ครั้งที่ 2.  กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ภูษิต ประคองสาย.(2559). การสาธารณสุขไทย 2554-2558. กรุงเทพฯ:โรงพิมพ์องค์การ 
สงเคราะห์ทหารผ่านศึก. 

ราชกิจจานุเบกษา เล่ม 124 ตอนที่ 16 ก. ลงวันที่ 19 มีนาคม พ.ศ.2550. 
ราชบัณฑิตยสถาน.(2553).พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2553. 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    37 

 

 

วรวรรณ จันทวีเมืองและ ทรงฤทธิ์ ทองมีขวัญ.(2559).นักศึกษาพยาบาลกับการพัฒนาสุข 
ภาวะทางจิตวิญญาณ.วารสารเครือข่ายวิทยาลัยพยาบาลและการสาธารณสุขภาคใต้. 
3 (3) (กันยายน-ธันวาคม). 

วรินทร์ลดา จันทวีเมืองและ ทรงฤทธิ์ ทองมีขวัญ. (2563). การศึกษาสุขภาวะทางจิต 
วิญญาณในนักศึกษาพยาบาล.วารสารวิชาการมหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชียฉบับ
สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์. 10 (3)  (กันยายน-ธันวาคม) 

หทัย ชิตานนท์.(2551). นิยามศัพท์ส่งเสริมสุขภาพ.กรุงเทพฯ : บริษัท ดีไซร์ จ ากัด. 
Adams, T., Bezner, J., & Steinhardt, M. (1997). The conceptualization and  

measurement of perceived wellness: Integrating balance across and 
within dimensions. American Journal of Health Promotion,11(3),208-18. 

Anspaugh, D. J. Hamrick, M.H. & Rosato, F.D.(1997). Wellness : Concepts and  
Applications. 3 rd ed. Boston : McGraw-Hill.  

Edlin, G., Golanty, E&Brown, K. Mc. C. (2000). Essentials for Health and  
Wellness.2nd ed. Sudbury : Uones and Bartlett. pp.4. 

Fisher, J. W. (1998). Spiritual health: Its   nature and    place in   the    school   
  curriculum (Unpublished doctoral dissertation). University of  

Melbourne, Australia.  
Hahn, D.B.&Payne, W.A.(2001). Focus on Health. 5 th ed. New York : McGraw- 

Hill. pp.12. 
National Interfaith Coalition on Aging. (1975). Spiritual well-being. Athens, GA:  

NICA.  
World Health Organization. (1986). The Ottawa charter for health promotion.   

First International Conference on Health Promotion, Ottawa, 21  
November 1986. Retrieved from http://www .who. 
int/hpr/archive/does/ottawa.html 

Myer, Sweeney, & Witmer(2000). A holistic model for treatment planning.  
Journal of Counseling and development, 78(3),251-266.  
 
 
 
 
 
 



 

38     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


