
การพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชน : ตามแนวทางอริยสัจ 4 
THE DEVELOPMENT OF PEOPLE’S RECONCILIATION:  

FOLLOWING THE 4 NOBLE TRUTHS 
 

 
1พระมหาตะวัน พิมพ์ทอง, 2พระมหาธงชัย ธรรมทวี และ 3สุทัศน์ ประทุมแก้ว 
1Phramaha Tawan Pimthong, 2Phramaha Thongchai Thammathawee  

and 3Suthat Pratoomkaew 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

 
1suthatpar.b@gmail.com 

 
Received : May 1, 2022;   Revised : June 21, 2022;   Accepted : July 24, 2022 
 

บทคัดย่อ 
 

 บทความวิชาการนี้ มุ่งศึกษาการพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชน :ตามแนวทาง
อริยสัจ 4 จากการศึกษาพบว่า การพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชน มีความส าคัญตาม
หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา กล่าวคือ วัด บ้าน โรงเรียน จะสงบสุขได้ เพราะประชาชน
ส่วนใหญ่น าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้ในการด าเนินชีวิต พระสงฆ์ ครู และ
ผู้น าชุมชน ควรมีบทบาทช่วยเหลือการพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชน กล่าวคือ (1) 
สร้างความสามัคคีในชุมชน (2) ช่วยเหลือแบ่งเบาการพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชน
ได้เป็นอย่างดี (3) สามารถช่วยป้องกันและแก้ไขปัญหาความขัดแย้งต่างๆ ได้ เช่น (1) ความ
ขัดแย้งด้านชุมชน (2) ความขัดแย้งด้านผลประโยชน์ (3) ความขัดแย้งด้านความสัมพันธ์ (4) 
ความขัดแย้งด้านคุณค่าหรือค่านิยมทางสังคมและ(5) ความขัดแย้งด้านโครงสร้าง โดยมี
การบูรณาการหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเข้ามาพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชนให้
เป็นไปตามแนวทางของอริยสัจ 4 คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธและมรรค ซึ่งเป็นแนวทางในการ
พัฒนาความสมานฉันท์ให้กับชุมชน สังคม อยู่อย่างสันติสุข  

 

ค าส าคัญ: การพัฒนา, ความสมานฉันท,์ อริยสัจ 4 
                                      
1 นิสิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย, วิทยาลัยสงฆ์ศรีสะเกษ 
2 อาจารย์ สาขาวิชาพระพทุธศาสนา มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวทิยาลัย, วิทยาลัยสงฆ์ศรีสะเกษ 
3 อาจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพทุธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาลัยสงฆ์ศรีสะเกษ 



 

210     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

Abstract 
 

 This academic article aimed to study “ The Development of People's 
Reconciliation: Following the 4  Noble Truths”. The study found that the 
development of people's reconciliation was necessary to follow the Buddhist 
principles. In other words, temples, villagers and schools could be peaceful 
because most of the people had applied the Buddhist principles in their lives. 
Monks, teachers and community leaders should have a role in helping to well 
develop the solidarity of the people as follows: (1) creating unity in the 
community; (2) helping and sharing the development of people's 
reconciliation; (3) being able to help prevent and resolve various conflicts  
such as: (1) community conflicts; (2) conflicts of interest; (3) conflicts of 
relations; (4) conflicts of values or social values, and (5) the structural 
conflicts. Through integrating the principles of Buddhism to develop people's 
reconciliation, the community followed the 4 Noble Truths (Ariyasacca) 
including suffering (Dukkha), the cause of suffering (Samudaya), the cessation 
of suffering (Nirodha), and the path to the cessation of suffering (Magga). This 
is the way to develop reconciliation for the community and society to live in 
peace. 
 
Keywords: Development, Reconciliation, 4 Noble Truths 
 
บทน า 
 

ปัจจุบันการปกครองท้องถิ่นซึ่งกฎหมายได้ก าหนดให้หน่วยงานของรัฐกับประชาชน
มีความสัมพันธ์ระหว่างกันหลายด้านเพ่ือประโยชน์ในการปกครอง ในการพัฒนาท้องถิ่นให้
เกิดความยั่งยืน เพ่ือผลในด้านเศรษฐกิจ ด้านการศึกษา ด้านสังคม ตลอดทั้งด้านทาง
การเมือง ผู้น า หรือผู้แทนกลุ่ม หรือองค์กรต่าง ๆ มีหน้าที่ช่วยเหลือ แนะน า และให้
ค าปรึกษาแก่ชุมชนเกี่ยวกับกิจการอันเป็นอ านาจและหน้าที่ของผู้ ที่เกี่ยวข้อง ประกอบกับ
เป็นองค์กรหลักที่รับผิดชอบในการบูรณาการจัดท าแผนพัฒนาหมู่บ้านและบริหารกิจกรรมที่
ด าเนินงานในหมู่บ้านร่วมกับองค์กรอ่ืนทุกภาคส่วนการที่คณะกรรมการหมู่บ้านได้รับอ านาจ
หน้าที่ตามกฎหมายเพื่อก่อให้เกิดประโยชน์ในชุมชน กระนั้น ย่อมเกิดปัญหาต่างๆ เกิดขึ้นอยู่
เสมอ เช่น ปัญหาความขัดแย้งในหมู่บ้านยังมีอยู่ต่อเนื่องในหลายชุมชน หลายพื้นที่ แม้ว่ารัฐ
จะใช้ความพยายามเพ่ือหวังให้ชุมชนได้เกิดความสันติสุขร่วมกันก็ตามจากระยะเวลาที่ผ่าน



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    211 

 

 

มากว่า 30 ปี นับแต่ได้ออกข้อบังคับกระทรวงมหาดไทยว่าด้วยการปฏิบัติงานประนีประนอม
ข้อพิพาทของคณะกรรมการหมู่บ้าน พ.ศ.2530 สังคมกลับทวีความขัดแย้งก่อความรุนแรง
เพ่ิมมากขึ้น เป็นที่ทราบโดยทั่วไปจากการเผยแพร่ข่าวสารในปัจจุบัน ที่เป็นไปอย่างรวดเร็ว 
นอกจากนั้น รัฐยังได้ใช้ความพยายามที่จะควบคุมข้อขัดแย้งที่ เกิดขึ้นโดยใช้วิธีการ               
ออกกฎหมายมากมายอีกหลายฉบับเพ่ือรองรับหน่วยงานต่าง ๆ หวังน ามาบังคับใช้ให้
ประชาชนเกิดความเข้าใจและตระหนักถึงผลแห่งการสร้างความรุนแรง แต่ก็หาได้สัมฤทธิ์ผล
เท่าที่ควร นอกจากพระราชบัญญัติลักษณะปกครองท้องที่ พ.ศ.2457 ที่มีข้อบังคับใช้ดังกล่าว
มาแล้วนั้น ตามพระราชบัญญัติระเบียบบริหารราชการแผ่นดิน พ.ศ.2534 และที่แก้ไข
เพ่ิมเติม ได้ประสงค์ให้การบริหารราชการเป็นไปเพ่ือประโยชน์สุขของประชาชน เกิด
ผลสัมฤทธิ์ต่อภารกิจของรัฐ มีประสิทธิภาพและคุ้มค่าในเชิงภารกิจแห่งรัฐ อีกทั้งเป็นการ
กระจายภารกิจและทรัพยากรให้แก่ท้องถิ่น อันเป็นการจัดระเบียบบริหารราชการส่วน
ท้องถิ่นเพื่อให้ราษฎรมีส่วนในการปกครองท้องถิ่นของตนเอง เพื่อสร้างนวัตกรรมด้านสังคมที่
จะน าไปสู่การพัฒนาผู้น าที่สร้างสันติสุขให้ชุมชนและเสริมสร้างความปรองดองและ
สมานฉันท์สอดคล้องกับแผนยุทธศาสตร์ชาติด้านการพัฒนาและเสริมสร้างศักยภาพ
ทรัพยากรมนุษย์ ประเด็นยุทธศาสตร์การปลูกฝั่งค่านิยมและวัฒนธรรมโดยใช้ชุมชนเป็นฐาน 
โดยการพัฒนาผู้น าชุมชนให้เป็นต้นแบบของการมีคุณธรรมและจริยธรรม การสร้างความเข็ม
แข็งให้ชุมชน อันเป็นพ้ืนฐานที่จะน าพาประเทศไปสู้เป้าหมาย “มั่นคง มั่งคั่ง และยั่งยืน”          
สืบต่อไป (ชลัท ประเทืองรัตนา, 2564 : 898) 

หลัก “อริยสัจ 4” ถือเป็นระบบใหญ่ที่ครอบคลุมกระบวนการในการแก้ไขปัญหาทั้ง
มวล ซึ่งมีสาระส าคัญพอสรุปได้ว่า เมื่อเจอกับปัญหา หรือ “ทุกข์” คือ สภาวะบีบคั้น สิ่งที่
ติดขัด บีบคั้นคับข้อง ก็ต้องสืบสาวหาเหตุปัจจัยของมันว่าเกิดจากอะไร เรียกว่า “สมุทัย” 
เมื่อพบแล้ว ก็ต้องเล็งจุดหมายว่าเราจะเอาอะไรและจะสามารถท าได้แค่ไหน เพียงใด คือ เอา
ความต้องการมาดูความเป็นไปได้ แล้วตั้งเป้าหมายขึ้นมา เรียกว่า “นิโรธ” เมื่อตั้งเป้าหมาย
ชัดแล้ว ก็จะมาสู่ขั้นการลงมือ ปฏิบัติเพ่ือให้บรรลุผลส าเร็จตามเป้าหมาย เรียกว่า “มรรค” 
อริยสัจ 4 คือ ความจริงอันประเสริฐ ความจริงของพระอริยะ หรือความจริงที่ท าให้ผู้เข้าถึง
กลายเป็นพระอริยะ มีอยู่ 4 ประการคือ  

1) ทุกข์ คือ สภาพที่ทนได้ยาก ภาวะที่ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ สภาพที่บีบคั้น  
2) ทุกขสมุทัย คือ สาเหตุที่ท าให้เกิดทุกข์ ได้แก่ ตัณหา  
3) ทุกขนิโรธ คือ ความดับทุกข์ ได้แก่ ดับสาเหตุที่ท าให้เกิดทุกข์ คือ ดับตัณหา

ทั้ง 3 ได้อย่างสิ้นเชิง  
4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา คือ ปฏิปทาที่น าไปสู่ความดับทุกข์ ข้อปฏิบัติให้ถึง

ความดับทุกข์ ได้แก่ มรรคมีองค์ 8 (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554: 67)  



 

212     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

ในพระสูตรที่ชื่อว่า ขันธสูตร มีข้อความกล่าวถึง อริยสัจ 4 ดังนี้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย
อริยสัจ 4 ประการนี้อริยสัจ 4 ประการ มีอะไรบ้าง กล่าวคือ 1) ทุกขอริยสัจ 2) ทุกขสมุทยอ
ริยสัจ 3) ทุกขนิโรธอริยสัจ 4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ” (ส .ม. (ไทย) 19/1083/598)                     
ในสัมมาสัมพุทธสูตรมีข้อความที่กล่าวไว้ว่า “ภิกษุท้ังหลายอริยสัจ 4 คือ ทุกข-อริยสัจ ทุกขนิ
โรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ เพราะเรารู้แจ้ง อริยสัจ 4 ตามความเป็นจริง ชาวโลกจึงเรียก 
ตถาคตว่า พระอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า”(ส .ม. (ไทย) 19/1093/607)   

ปัญหาความขัดแย้งทางสังคมมีทางแก้ไขอยู่หลายทางด้วยกัน เพราะบางปัญหานั้น
ล้วนมีความสัมพันธ์กันทั้งสิ้น และการแก้ไขปัญหาด้วยวิธีทางพระพุทธศาสนาหลักอริยสัจ 4 
ถือเป็นหลักธรรมหนึ่งที่มีความส าคัญในการแก้ปัญหาความขัดแย้งต่าง ๆ ที่เกิด มีอยู่ด้วยกัน 
4 วิธี คือ ทุกข์ สมุทัย นิโรธ และมรรค หลักอริยสัจ 4 จึงเป็นวิธีการแห่งปัญญา ซึ่งด าเนินการ
แก้ปัญหาตามเหตุผลตามเหตุปัจจัย คือ การแก้ปัญหาของบุคคลหรือกลุ่มบุคคล เป็นสัจธรรม
ความจริงที่เก่ียวกับชีวิตของคนทุกคน ไม่ว่าจะอยู่ในสถานที่ใด อยู่ในเพศหรือภาวะใด จะต้อง
ประสบด้วยกันทั้งสิ้น 

 
ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในสังคม 
 

ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในชุมชน ซึ่งส่วนใหญ่ล้วนแต่เป็นสังคมชาวพุทธซึ่งได้ชื่อ
ว่าเป็น“สังคมแห่งสันติ”ตามแนวทางของพระพุทธศาสนาอันเป็นศาสนาแห่งปัญญาที่นิยม
สร้างสรรค์อารยธรรมของชนชาติที่พัฒนาจิตใจให้มีความเจริญสูงส่ง ด้วยหลั กพุทธธรรม
ส่งผลให้สังคมประสบสันติสุขได้ตามความมุ่งหมาย แต่ด้วยความเปลี่ยนแปลงของโลกและ
กาลเวลา สรรพสิ่งทั้งหลายย่อมเปลี่ยนแปลงไปตามกฎของธรรมชาติ ท าให้สังคมปัจจุบันหัน
มานิยมวัตถุ แข่งขันกันสร้างรายได้ท าให้ทุกคนต่างมุ่งมั่นฟอกวัตถุเหล่านั้นให้เกิดงอกงามเป็น
ดอกผล แทนการฟอกจิตใจดั่งเช่นในอดีตที่บรรพชนทั้งหลายได้ยึดถือน้อมน าตามค าสอนของ
พุทธศาสนา ซึ่ งสังคมและวัฒนธรรมในอดีตยึดมั่นต่อศีลธรรม ด าเนินชีวิตเคียงคู่กับ
พระพุทธศาสนามาโดยตลอด  

ปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในสังคมปัจจุบัน เป็นสิ่งที่เกิดขึ้นในสังคมมนุษย์ทุก
สังคม ซึ่งมีที่มาจากการที่มนุษย์เกิดกระบวนการสร้างสรรค์ความสัมพันธ์ระหว่างกันในเชิง
สังคมความขัดแย้งนี้สามารถเกิดขึ้นได้ในทุกสถานที่และในทุกเวลา (พระธรรมปิฏก (ป.อ.  
ปยุตฺโต), 2546: 3-4) ส่วนใหญ่มักจะเริ่มจากการมีความคิดเห็นที่แตกต่างกันหรือเกิดจาก
ความเห็นซึ่งไม่ลงรอยกัน เพราะไม่มีทางเป็นไปได้เลยที่จะท าให้คนทั้งหลายเหล่านั้นมีความ
คิดเห็นที่ตรงกันหรือเหมือนกันได้ ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่า ความขัดแย้งนี้เป็นเรื่องธรรมชาติ
ของมนุษย์และสังคม ที่นักวิชาการส่วนใหญ่เห็นว่าเป็น “สิ่ง หรือภาวะจ าเป็น” ที่มนุษย์ใน
ฐานะที่เป็น “เป็นสัตว์สังคม”(Social Animals) ไม่สามารถที่จะหลีกเลี่ยงได้ นอกจากนี้ 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    213 

 

 

นักวิทยาศาสตร์ที่มีชื่อเสียงหลายคนทั้งในอดีตและปัจจุบัน ต่างก็ยอมรับและเห็นตรงกันว่า 
ศาสนามีความจ าเป็นต่อชีวิตมนุษย์ไม่น้อยไปกว่าวิทยาศาสตร์ จนมีค ากล่าวว่า วิทยาศาสตร์
กับศาสนาเหมือนกับปีกสองปีกของนก นกจะบินได้ก็ต้องอาศัยปีกที่สมบูรณ์และแข็งแรงทั้ง
สองข้าง แต่โลกในยุคปัจจุบันเปรียบเสมือนนกปีกหักข้างหนึ่ง คือ ด้านศาสนาและศีลธรรม 
ก าลังเสื่อมถอยจากจิตใจของบุคคล เพราะบุคคลในยุคปัจจุบันก าลังปฏิเสธหลักศีลธรรม 
ดังนั้น สังคมในยุคปัจจุบันจึงเสื่อมโทรมและเต็มไปด้วยปัญหา จนกลายเป็นวิกฤตปัญหา แม้
จะมีการพัฒนาวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยีให้ก้าวหน้าไปไกลมากมายแค่ไหนเพียงใดก็ตาม 
แต่สังคมก็ยังคงได้รับความเดือดร้อนจากความขัดแย้ง อันน าไปสู่การเกิดอาชญากรรมขึ้น มี
การเบียดเบียนกันตลอดเวลา ไม่มีความสุขสงบร่มเย็น เพราะสาเหตุเนื่องมาจากมนุษย์ใน
สังคมไม่ได้ให้ความส าคัญแก่ปีกอีกข้างหนึ่ง นั่นก็คือ ศีลธรรมในสังคม (พรกิจ กิจจารุวัฒนา
กูล, 2551: 28) นั่นเอง 
 กรมการศาสนา ได้ก าหนดทิศทางการขับเคลื่อนงานด้านศาสนา โดยด าเนินการ
วางรากฐานคุณธรรมในสังคมไทยให้สอดคล้องกับนโยบายรัฐบาลและกระทรวงวัฒนธรรม                      
เพ่ือขับเคลื่อนส่งเสริมให้คนดีมีคุณธรรมและมีความภาคภูมิใจในความเป็นไทย บ่มเพาะปลูก
จิตส านึกและเผยแผ่ศาสนา ศิลปวัฒนธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณีของชาติ กระตุ้นให้คน
ในชุมชนมีศรัทธาและยึดมั่นในศาสนา รู้จักด ารงตนโดยใช้หลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียง
ตามพระราชด ารัสในพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว ส่งเสริมให้เป็น “สังคมคุณธรรม” 
(กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2561: 3) แต่สังคมที่ดีงามมิได้ขึ้นอยู่กับปัจจัยใดปัจจัย
หนึ่ง หากแต่ขึ้นอยู่กับเหตุปัจจัยต่าง ๆ มากมาย รวมทั้งโครงสร้างและระบบต่าง ๆ ในสั งคม 
อาทิ ระบบเศรษฐกิจ ระบบการเมือง ตลอดจนวัฒนธรรมที่มีอิทธิพลในสังคม ด้วยเหตุนี้การ
สร้างสังคมคุณธรรมที่ดีงามจึงต้องส่งเสริมให้เกิดเงื่อนไขทางสังคมที่ดีงาม รวมทั้งมีโครงสร้าง
และระบบต่างๆ ในสังคมที่เกื้อกูลต่อชีวิตที่ดีงามด้วย ดังนั้น ในการขับเคลื่อนสังคมคุณธรรม 
จึงต้องขับเคลื่อนด้วยการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วนในชุมชน โดยมีเครือข่าย บวร (บ้าน วัด 
โรงเรียน) เป็นฐานปฏิบัติการในพ้ืนที่ทั่วประเทศร่วมกันผลักดัน มีศาสนธรรม หลักปรัชญา
ของเศรษฐกิจพอเพียง และวิถีวัฒนธรรมเป็นหลักปฏิบัติพ้ืนฐานของสังคมที่มีการบูรณาการ
ให้เข้าไปอยู่ในวิถีชีวิตประจ าวันของประชาชน ซึ่งจะท าให้เกิดชีวิตที่ดีงามในทุกมิติ  (กรมการ
ศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2562: 4-8) ตามหลักพลังบวรที่จะเข้ามาเป็นพลังส าคัญในการ
พัฒนาศูนย์สมานฉันท์ภาคประชาชน 
     
พลังบวรต่อการพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชน 

          
 พลังบวร (บ้าน วัด โรงเรียน) เป็นพลังที่ส าคัญในสังคมที่จะสามารถน ามาเป็นกลไก
ในการพัฒนาและสร้างชุมชนให้เข้มแข็งก่อให้เกิดกระบวนการสร้างสังคมคุณธรรมอย่างยั่งยืน



 

214     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

ในทุกพ้ืนที่  โดยให้ท าหน้าที่เป็นแกนกลางในการพัฒนา ร่วมวางแผน ด าเนินการ พัฒนาให้
เป็นชุมชนมีคุณธรรม โดยโรงเรียนมีบทบาทในการสร้างเยาวชนให้เป็นสมาชิกที่ดีของสังคม ให้
สามารถด ารงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสขุ ขณะเดียวกันชุมชนก็มีบทบาทและความส าคัญต่อ
การจัดการศึกษาของโรงเรียน ทั้งในแง่ของการเป็นแหล่งเรียนรู้มรดกทางวัฒนธรรม 
ประเพณี ค่านิยมของสังคม และวัดก็มีบทบาทหน้าที่ที่จะให้การอบรมกล่อมเกลาสมาชิกใน
ชุมชน การขับเคลื่อนเพ่ือให้เกิด“ชุมชนคุณธรรม สู่สังคมคุณธรรม”ในทุกพ้ืนที่ มีหลักการ
ส าคัญ คือ การประสานสัมพันธ์ การมีส่วนร่วมระหว่างบ้าน (ชุมชน)วัด โรงเรียน หรือ บวรซึ่ง
เป็นองค์กรหลักในชุมชนที่เป็นพลังส าคัญในการขับเคลื่อนให้เกิดการพัฒนาและสร้างชุมชน
ให้เข้มแข็ง ก้าวสู่ “สังคมคุณธรรม”โดยความร่วมมือส่งเสริมสนับสนุนจากหน่วยงานต่างๆ ใน
พ้ืนที่ ด้วยการยึดมั่นในข้อปฏิบัติหลัก 3 ประการ คือ  
 1. ยึดถือและปฏิบัติตามหลักธรรมทางศาสนา  
 2. น้อมน าหลักปรัชญาของเศรษฐกิจพอเพียงมาเป็นหลักในการพัฒนาคุณภาพชีวิต ให้
สามารถด าเนินชีวิตอย่างมั่นคงบนพ้ืนฐานของการพ่ึงพาตนเอง พอมีพอกิน รู้จักพอประมาณ และ
ค านึงถึงความมีเหตุผล ด้วยส านึกในพระมหากรุณาธิคุณ 
 3. ด ารงชี วิตตามวิถี วัฒนธรรมประเพณี ที่ ดี งามของไทย เปิ ดพ้ืนที่ ศูนย์ศึ กษา
พระพุทธศาสนาวันอาทิตย์ให้เป็นพ้ืนที่สร้างสรรค์เป็นแหล่งเรียนรู้ทางประวัติศาสตร์และเป็นที่จัด
กิจกรรมทางศาสนา ศิลปวัฒนธรรมของชุมชน (กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2559: 5) 
 สมานฉันท์ เป็นวิธีการภายใต้กระบวนทัศน์ที่สามารถท าได้ทั้งเรื่องการระงับข้อ
พิพาทการแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระท าผิด และการป้องกันอาชญากรรมแบบยุติธรรมชุมชน โดยตั้งอยู่
บนหลักการ เดียวกัน คือ 
 1. การยอมรับอย่างให้เกียรติ การด าเนินการภายใต้กระบวนทัศน์ความยุติธรรม              
เชิงสมานฉันท์ ไม่ว่าจะเป็นรูปแบบใด และเพ่ือการใด ก็ต้องด าเนินการอย่างให้เกียรติและ
ยอมรับในความแตกต่างของมนุษย์ ทั้งในฐานะที่เป็นปัจเจก และความแตกต่างทางสังคม 
วัฒนธรรม ชาติพันธุ์ และถิ่นที่อยู่ตามภูมิศาสตร์ เรื่องนี้เป็นเรื่องเดียวกันกับหลักความเสมอ
ภาคและความเท่าเทียมกัน และหลักประชาธิปไตย 
 2. ความรัก ความเมตตา ความยุติธรรมเชิงสมานฉันท์จะใช้ได้ดี เมื่อผู้ใช้มีความคิด
ใน เชิงบวก มุ่งที่จะแก้ไข และ/หรือ ป้องกันปัญหา ด้วยการใช้สติและปัญญา ด้วยความมี
เมตตาความเอ้ืออาทรต่อกัน 
 3. หลักประชาธิปไตย การจัดกิจกรรมเพ่ือป้องกันปัญหาอาชญากรรม/ปัญหาสังคม
ต้องยึดหลักประชาธิปไตยท่ีฟังเสียงส่วนมากและไม่ละเลยเสียงส่วนน้อย  
 การพัฒนาศูนย์สมานฉันท์ภาคประชาชน ที่ได้กล่าวมาข้างต้น หากชุมชน สังคม 
หรือหน่วยงานใดก็ตามขาดการน าหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาในปรับใช้ในการด าเนินชีวิต 
ชุมชน สังคม หรือหน่วยงานนั้น ก็หาความสุขมิได้เลยมีแต่ความขัดแย้ง ขัดใจ อยู่ตลอดเวลา 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    215 

 

 

ความขัดแย้งในพระพุทธศาสนานั้น มี 2 นัย กล่าวคือ เป็นความขัดแย้งในแง่ของธรรม และ
ความขัดแย้งในแง่ของวินัย ซึ่งความขัดแย้งดังกล่าวนั้น ครอบคลุมทั้งความหมายในเชิงโลก
และเชิงธรรมที่ เกี่ยวข้องกับบรรพชิตและคฤหัสถ์ สิ่งที่น่าสนใจก็คือ การนิยามความ
หมายความขัดแย้งในแง่ของธรรมมองความขัดแย้งในเชิงราบหรือโลกวิสั ย ในขณะที่การ
นิยามความขัดแย้งในแง่ของวินัยมองในเชิงดิ่ง โดยมองจากฐานของวิวาทาธิกรณ์แล้วกระจาย
ไปสู่ค าอ่ืนๆ เป็นการมองความขัดแย้งทั้งชุดและมีการจัดกรอบ พร้อมทั้งนิยามเอาไว้อย่าง
ชัดเจนว่า วิวาทกันในประเด็นใดบ้างจึงเรียกชื่อว่า“วิวาทาธิกรณ์”ส่วนการมองความขัดแย้ง
ในมิติของธรรมนั้น เป็นการมองที่ค่อนข้างจะกว้างกว่าวินัย ซึ่งการคิด การพูด หรือการ
กระท าในแง่ของธรรมมีความหลากหลายมากกว่า ในขณะเดียวกัน วิธีการในการจัดการความ
ขัดแย้งในแง่ของธรรมมีความกว้างกว่าและหลากหลายมากกว่า ภาษาของวินั ยเรียกความ
ขัดแย้งในลักษณะนี้ว่า“อธิกรณ์” เหตุผลส าคัญที่ได้ชื่อว่าอธิกรณ์นั้นพระอรรถกถาจารย์ 
กล่าวว่า เนื่องจากต้องใช้ “อธิกรณสมถะ”เป็นเครื่องมือในการจัดการความขัดแย้ง และการ
จัดการความขัดแย้งในลักษณะนี้ต้องอาศัยพระสงฆ์เท่านั้นเป็นผู้จัดการ หรือตัดสินคดี 
กล่าวคือ อธิกรณ์เกิดโดยสงฆ์ พระสงฆ์จึงต้องเป็นผู้จัดการหรือพิจารณาคดีดังกล่าวโดยกลุ่ม
พระสงฆ์เอง ส่วนฆราวาสนั้นจะเข้ามาเกี่ยวข้องในแง่ของการเป็นพยานบุคคล หรือน าเสนอ
พยานวัตถุ หรือเอกสารเท่านั้น พระพุทธเจ้าไม่เปิดโอกาสให้ฆราวาสเข้ามาก้าวก่ายการท า
หน้าที่ของพระสงฆ์แต่ประการใด 
 

การพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชนตามแนวทางอริยสัจ 4 
 

กรณีความขัดแย้งส่วนใหญ่จะไม่ได้จ ากัดว่าเป็นเรื่องผลประโยชน์ทางวัตถุ อ านาจ 
และความเชื่อ เฉพาะอย่างใดอย่างหนึ่งเท่านั้น หากเกี่ยวข้องกับทั้ง 3 อย่าง ประเด็นปัญหา
เหล่านี้น าไปสู่ความขัดแย้งและลุกลามไปเป็นความรุนแรง เพราะผู้คนที่เกี่ยวข้องต่างยืนกราน
ในจุดยืนของตนด้วยความยึดมั่นอย่างใดอย่างหนึ่งใน 3 ประการ คือ 

(1) ตัณหา คือ ความยึดมั่นหรือความทะเยอะทะยานในผลประโยชน์ ไม่อยาก
สูญเสียผลประโยชน์ เช่น ต้องการงบประมาณเพ่ิมขึ้น ต้องการค่าชดเชยมากขึ้น ไม่ต้องการ
สูญเสียผลตอบแทนจากโครงการตัณหา ซึ่งความทะเยอทะยานนั้น ผู้ใดละได้แล้ว ตัดขาดได้
แล้ว ท าให้สงบ” (ขุ.ม. (ไทย) 29/30/264)  

(2) มานะ คือ ความถือตน ยึดถือในศักดิ์ศรี และอยากมีอ านาจหรือการถือตัว 
กิริยาที่ถือตัว ภาวะที่ถือตัว ความล าพองตน ความทะนงตน ความเชิดชูตนเป็นดุจธง ความ
เห่อเหิม ความที่จิตต้องการเชิดชูตนเป็นดุจธง”(ขุ.จู. (ไทย) 30/303/353) เช่น ต้องการให้
หน่วยงานของตนมีอ านาจและเจ้าหน้าที่เหมือนเดิม รวมไปถึงไม่ยินยอมเพราะกลัวเสียหน้า 



 

216     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

(3) ทิฏฐิ คือ ความยึดมั่นในความเชื่อของตน เชื่อมั่นว่าความคิดของตนถูกต้อง 
เช่น เห็นว่าวิธีการของตนเท่านั้นถึงจะแก้ปัญหาได้ มองว่าความคิดของคนอ่ืนผิดหมด 

ตัณหา มานะ ทิฏฐิ ในทางพุทธศาสนาเรียกว่า ปปัญจะ 3 คือ กิเลส 3 ประการ ที่ท า
ให้เนิ่นช้า ดังนั้น นอกจากตัณหา มานะ ทิฏฐิ อคติ 4 ก็เป็นส่วนส าคัญที่ท าให้เกิดความ
ขัดแย้งในหลาย ๆ ประเด็น กล่าวคือ 

1) โทสาคติ คือ ความล าเอียงเพราะเกลียดชัง 
 2) ภยาคติ คือ ความล าเอียงกลัว 
 3) โมหาคติ คือ ความล าเอียงเพราะหลงหรือความไม่รู้ 
 4) ฉันทาคติ คือ ความล าเอียงเพราะชอบ 
 ทั้งอคติ 4 ประการ หากจะสรุปรวมสั้น ๆ ก็คือ สิ่งที่พุทธศาสนาเรียกว่า อกุศลมูล 
นั่นเอง ได้แก่ โลภะ โทสะ โมหะ ซึ่งเป็นอารมณ์พ้ืนฐานในความขัดแย้งทุกชนิด หลักธรรมค า
สอนของพระพุทธเจ้าที่เรียกว่า อริยสัจ 4” สามารถน ามาปรับใช้กับการแก้ไขปัญหาความ
ขัดแย้งดังกล่าวด้วยวิธีการสมานฉันท์ (ส านักงานศาลยุติธรรม, 2553: 205) ดังนี้  
 1) ส ารวจปัญหาหรือความขัดแย้ง (ทุกข์) ทุกข์หรือปัญหาข้อพิพาทหรือความ
ขัดแย้งระหว่างคู่กรณี ซึ่งก่อให้เกิดความทุกข์ ความเครียด ความอึดอัดขับข้องใจ ความ
สูญเสียในเรื่องของเวลา ค่าใช้จ่าย โอกาส และประโยชน์ต่าง ๆ มากมาย การก าหนดประเด็น
ที่พิพาทให้ชัดเจนจะช่วยให้การหาทางแก้ไขปัญหาหรือดับทุกข์เป็นไปได้ตรงจุดและง่ายขึ้น 
 2) ค้นหาสาเหตุของปัญหาหรือความขัดแย้ง (สมุทัย) สมุทัยหรือเหตุปัจจัยที่
ก่อให้เกิดข้อพิพาทหรือความขัดแย้ง เป็นผลอันมีที่มาจากสาเหตุ การจะดับทุกข์ได้อย่าง
เหมาะสมตรงจุดจะต้องทราบสาเหตุแห่งทุกข์นั้นให้ชัดเสียก่อนการวิเคราะห์ให้เห็นเหตุแห่ง
ปัญหาหรือเหตุแห่งความขัดแย้งจึงเป็นขั้นตอนที่ส าคัญยิ่ง ซึ่งจะมีสาเหตุหลักอยู่ที่กิเลสของ
มนุษย์ 3 ประการ คือ 
  (1) กามตัณหา คือ ความอยากได้ใคร่มีเพ่ือตัวเอง ความเห็นแก่ตัว การ
แก่งแย่งแสวงหาผลประโยชน์ในรูปแบบต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นทรัพย์สินเงินทองหรือสิ่งบ ารุง
บ าเรอตนเอง ทั้งหลายทั้งปวง 
  (2) ภวตัณหา คือ ความต้องการอยากให้อยู่ อยากให้เป็นอย่างใจคิด อยาก
ให้สิ่งนั้นคงอยู่ตลอดกาล อยู่ด้วยตลอดไป เกิดความกระวนกระวายใจ เป็นเหตุให้ต่อสู่ดิ้นรน
เพ่ือให้อยู่กับตน 
  (3) วิภวตัณหา คือ ความต้องการอยากให้ไปหรืออยากให้พ้น เมื่อไม่พอใจ
ในสิ่งใดก็อยากให้สิ่งนั้นไปเสียให้พ้น 
 ตัณหาเหล่านี้เปรียบได้กับความต้องการหรือความปรารถนาที่อยู่ภายในใจของ
คู่พิพาทหรือคู่ความ บางครั้งก็ปรากฏตามข้อเรียกร้องหรือจุดยืนที่แสดงออกมา แต่บางครั้ง
กลับซ่อนอยู่ภายในไม่เปิดเผยออกมา ในการไกล่เกลี่ย หลายครั้งที่ผู้ไกล่เกลี่ ยพบว่า ความ



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    217 

 

 

ต้องการที่แท้จริงของคู่ความหรือคู่ความไม่ตรงกับข้อเรียกร้องหรือจุดยืนที่แสดงออกมา 
ตราบใดที่ยังไม่สามารถค้นพบหรือบรรลุถึงความต้องการที่แท้จริงของคู่ความหรือคู่ความ
ปัญหาก็ไม่อยากระงับได้สิ้น การค้นหาให้พบความต้องการที่แท้จริงที่ซ่อนอยู่นั้นเป็นสิ่งส าคัญ 
ผู้ท าหน้าที่สมานฉันท์ข้อพิพาทจ าเป็นต้องค้นหาความต้องการที่แท้จริงนั้นให้เจอเสียก่อน 
แล้วจึงหาทางดับหรือระงับข้อพิพาทนั้นได้อย่างเหมาะสมและตรงจุด กระบวนการในการ
ค้นหาความต้องการที่แท้จริงจึงเป็นสิ่งส าคัญ จึงมักเกิดปัญหาว่าท าอย่างไรจึงจะได้ทราบถึง
ความตอ้งการที่แท้จริงของทั้งสองฝ่าย 
 กล่าวโดยสรุป หลักธรรมอริยสัจ 4 ถือเป็นระบบใหญ่ที่ครอบคลุมกระบวนการใน
การแก้ไขปัญหาทั้งมวล จัดเป็นหมวดธรรมที่ส าคัญมากของพระพุทธศาสนา เพราะสรุปรวม
พระธรรมค าสั่งสอนทั้งหมด อันเป็นหัวใจในการจัดการกับปัญหาด้วยปัญญา คือ เมื่อเจอกับ
ปัญหา หรือ “ทุกข์” คือ สภาวะบีบคั้น สิ่งที่ติดขัด บีบคั้น คับข้อง ก็ต้องสืบสาวหาเหตุปัจจัย
ของมันว่าเกิดจากอะไร เรียกว่า “สมุทัย” เมื่อพบแล้ว ก็ต้องเล็งจุดหมายว่าเราจะเอาอะไร
และจะสามารถท าได้แค่ไหน เพียงใด คือ เอาความต้องการมาดูความเป็นไปได้ แล้ว
ตั้งเป้าหมายขึ้นมา เรียกว่า “นิโรธ” เมื่อตั้งเป้าหมายชัดแล้ว ก็จะมาสู่ขั้นการลงมือปฏิบัติ
เพ่ือให้บรรลุผลส าเร็จตามเป้าหมาย เรียกว่า“มรรค”เมื่อน ามาใช้ในกระบวนการสมานฉันท์
สามารถปรับใช้ได้ตามข้ันตอน คือ  
 1. ให้ใช้ปัญญาก าหนดรู้ปัญหาหรือทุกข์ที่เกิดขึ้นให้ชัดเจน  
 2. หาสาเหตุของความทุกข์ท่ีเกิดข้ึนให้ได้พิจารณาหาสาเหตุที่แท้จริงให้ได้  
 3.ก าหนดหรือเข้าใจ เป้ าหมายของการแก้ปัญหาอย่างชัด เจนและถูกต้อง                
ท าเพ่ืออะไร ผลที่ได้จะเป็นอย่างไร  
  4. ต้องปฏิบัติตามแนวการแก้ปัญหาอย่างถูกต้อง  
 กรณีขัดแย้งนั้นไม่ใช่เป็นเรื่องของเหตุผลล้วนๆหรือเป็นเรื่องถูกเรื่องผิดเท่านั้น หาก
ยังมีเรื่องของอารมณ์เข้ามาเกี่ยวข้องด้วย ในการวิเคราะห์หรือท าความเข้าใจกับความขัดแย้ง
ต่าง ๆ เราจึงไม่อาจละเว้นการท าความเข้าใจและจัดการกับอารมณ์ดังกล่าวในตัวคู่ขัดแย้งได้ 
กล่าวโดยสรุปได้ว่า ความขัดแย้งในพระพุทธศาสนานั้น มีความหมาย 2 นัย กล่าวคือ เป็น
ความขัดแย้งในแง่ของธรรม และความขัดแย้งในแง่ของวินัย ซึ่งความขัดแย้งดังกล่าวนั้น 
ครอบคลุมทั้งความหมายในเชิงโลกและเชิงธรรมที่เกี่ยวข้องกับบรรพชิตและคฤหัสถ์ เมื่อท า
การวิเคราะห์ความขัดแย้งมักจะมีองค์ประกอบหลักๆ 3 ประการ คือ 1) ประเด็นปัญหาหรือ
ข้อเรียกร้อง 2) บุคคลหรือคู่ขัดแย้ง และ3) กระบวนการหรือปฏิสัมพันธ์ต่อกัน    
 
 
 
 
 



 

218     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

บทสรุป 
 
 การพัฒนาความสมานฉันท์ของประชาชน : ตามแนวทางอริยสัจ 4 จากการศึกษา
พบว่า ประเด็นเกี่ยวกับหลักการในการสมานฉันท์ภาคประชาชน สามารถวิ เคราะห์ประเด็น
ได้ดังนี ้
 (1) หลักการสมัครใจของทุกฝ่ายทุกคน เนื่องจากกระบวนการสมานฉันท์ภาค
ประชาชน ด าเนินการในชุมชนเป็นหลัก ไม่มีข้อบังคับใดให้คู่กรณีต้องเข้าร่วมสมานฉันท์ 
ดังนั้น กระบวนการสมานฉันท์ของประชาชน เพ่ือร่วมกันสร้างความเป็นธรรมจะเกิดขึ้นได้
ด้วยการตัดสินใจของคู่กรณี เป็นส าคัญ ท าให้จุดเริ่มของความรู้สึกเป็นธรรม จึงเริ่มที่การที่
คู่กรณีทุกผ่ายต้องสมัครใจเข้าร่วมเจรจาสมานฉันท์ภาคประชาชน  
 (2) หลักการผ่อนปรนให้แก่กัน เป็นหลักในการสมานฉันท์ภาคประชาชน ที่เน้น
การเสนอแนะให้คู่กรณีซึ่งอยู่ร่วมกันภายในชุมชนมองไปข้างหน้าในอนาคตที่ต้องอยู่อาศัย
ใกล้ชิดกันในชุมชนเดียวกัน มากกว่าการมองย้อนกลับไปว่าใครถูกใครผิด โดยจะช่วยสื่อสาร
ให้เห็นปลายทางอันอาจมีผลเสียหายหากไม่พูดคุยเจรจาไกล่เกลี่ยกัน และจะไม่ชี้น าว่าใคร
เป็นผู้ก่อให้เกิดความเสียหาย แต่หากจ าเป็นก็จะกล่าวถึงเพ่ือใช้ประกอบการเจรจา เพ่ือให้รู้
ที่มาที่ไปของการเจรจาเพียงเท่านั้น เพราะการเปิดประเด็นดังกล่าวเป็นการปลุกความรู้สึก
โกรธแค้นของคู่ความ ท าให้คู่กรณีจะท าให้เป็นการสร้างให้เกิดการเจรจา โดยในการไกล่เกลี่ย
นั้นจะเน้นให้คู่กรณีผ่อนปรนให้แก่กันเพ่ือให้เกิดบรรยากาศแห่งการฟังความคิด เห็นอย่าง
เข้าใจกัน  
 (3) หลักการฟ้ืนฟูสานสัมพันธ์ของคู่กรณี เป็นหลักการการสมานฉันท์ภาค
ประชาชน ที่ผู้ท าหน้าที่ไกล่เกลี่ยข้อพิพาทคอยด าเนินการโน้มน้าวให้คู่ความเจรจากัน 
เปิดเผยความต้องการ อันแท้จริงของตนเอง พร้อมทั้งเปิดใจรับฟังความต้องการของอีกฝ่าย
และลดความรุนแรงของอารมณ์ ด้วยการแสดงความเห็นอกเห็นใจของผู้ท าหน้าที่ไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาท  โดยผู้ท าหน้าที่ไกล่เกลี่ยข้อพิพาทจะคอยควบคุมเนื้อหาของการเจรจา เพ่ือให้การ
เจรจาเกิดประโยชน์สูงสุด เน้นให้คู่กรณีมีความเมตตาต่อเพ่ือนร่วมทุกข์สุขในโลกและเป็น
เพ่ือนร่วมสังคม เพ่ือนร่วมชุมชน และเป็นเพ่ือนร่วมเกิด แก่ เจ็บ ตาย  
 (4) หลักการยุติคดีด้วยความพึงพอใจ เป็นหลักการยุติข้อพิพาทด้วยความพึง
พอใจของคู่กรณีทุกฝ่าย โดยเน้นให้คู่กรณีเป็นคนตัดสินใจเอง และไม่ว่าคู่กรณีจะตัดสินใจ
เลือกทางออกของข้อตกลงเป็นเช่นไร ยอมต้องอยู่บนฐานข้อตกลงกันด้วยความเป็นธรรมทั้ง
สองฝ่ายยอมรับและยินยอมด้วยความพึงพอใจเป็นส าคัญ เพราะความพึงพอใจจะน าไปสู่ข้อ
ยุติที่แท้จริง ข้อตกลงใดที่ไม่ได้เกิดจากความพึงพอใจร่วมกันของคู่กรณี ข้อตกลงนั้นอาจ
หาทางยุติไม่ได้ แม้ว่าการไกล่เกลี่ยจบลงและมีข้อยุติแล้ว หากข้อยุตินั้นมิได้เกิดจากความ
พอใจร่วมกันของคู่ความ ข้อยุตินั้นก็อาจไม่เป็นผลบังคับได้จริง  



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    219 

 

 

 ขั้นตอนในกระบวนการสมานฉันท์ภาคประชาชน ประกอบด้วย วิเคราะห์ปัญหา
หรือข้อพิพาท เปิดเวทีเพ่ือการพูดคุยเจรจาร่วมกัน จัดสานเสวนาเพ่ือแก้ปัญหา ประสาน
ความสัมพันธ์ เพ่ือสร้างทางเลือกในการแก้ปัญหา การเอ้ืออ านวยผลให้ยุติปัญหาด้วยความ
สัมฤทธิ์ผลโดยมีรายละเอียด ดังนี้ การวิเคราะห์ปัญหาตามหลักอริยสัจ 4 เป็นการที่ผู้ท า
หน้าที่สมานฉันท์ภาคประชาชน เริ่มต้นจากการใช้หลักอริยสัจ 4 เป็นกรอบในการวิเคราะห์ 
คือ เข้าใจทุกข์หรือปัญหาที่เกิดข้ึน สาเหตุของปัญหา เพ่ือหาหนทางของการฟ้ืนคืน ลดตัณหา 
มานะ ทิฎฐิ ท าให้บรรลุไปสู่เป้าหมาย และเข้าใจธรรมชาติความขัดแย้งของบุคคลและชุมชน
เป็นอย่างดี มีวิธีในการจัดการความขัดแย้งได้ที่ถูกต้องเป็นไปตามหลักของกฎมาย โดยการ
วิเคราะห์ปัญหาเพ่ือจัดการกับปัญหาหรือข้อพิพาทจ าเป็นที่ต้องรู้สาเหตุของความขัดแย้งเพ่ือ
ประเมินความส าเร็จในสมานฉันท์ภาคประชาชนด้วยการปฏิบัติตามแนวทางของระเบียบ
กฎหมายก าหนดและระบบจารีตประเพณี เพ่ือให้สามารถก าหนดเป้าหมายให้ยุติข้อพิพาทได้
ด้วยการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท โดยการวิเคราะห์ปัญหาหรือข้อพิพาท เป็นการค้นหาประเด็น
และสาเหตุของปัญหาหรือข้อพิพาทที่เกิดขึ้น ตลอดจนมองหาวิธีการจัดการปัญหาหรือข้อ
พิพาท เพื่อน าไปสู่การอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ เพราะหลักอริยสัจ 4 คือ หลักธรรมที่ท าให้เข้า
ใจความเป็นจริงของธรรมชาติ และชีวิตของตนเองอย่างแท้จริง ประกอบด้วย ทุกข์ สมุทัย 
นิโรธ และมรรค เพราะท าให้ทราบถึงสาเหตุของทุกข์หรือปัญหา และสามารถน ามาวิเคราะห์
ในประเด็นต่าง เช่น ท าไมจึงคิดต่างกัน ผลดี ผลเสีย เป็นต้น และหาทางออกของปัญหา จน
น าวิธีการนั้นไปใช้ หากวิเคราะห์อย่างเป็นระบบตามหลักอริยสัจ 4 เริ่มจาก 
 (1) การเข้าใจทุกข์หรือปัญหาที่เบียดเบียน บีบคั้น ท าให้ เกิดความไม่สบายกาย 
ใจ ซึ่งมีท้ังทุกข์ที่มีอยู่เป็นประจ าอยู่ในสภาพร่างกายของคนเรา ตั้งแต่เกิดจนถึงตาย และทุกข์
ที่มาจากที่อ่ืนโดยเกิดข้ึนเป็นครั้งคราวตามเหตุการณ์และสิ่งแวดล้อม  
 (2) การค้นหาสมุทัย หาสาเหตุให้เกิดทุกข์ จะต้องมีสาเหตุบางอย่างที่ท าให้เกิด
ทุกข์ คือ ตัณหา คือ ความอยากเกินพอดีที่มีอยู่ในจิตใจ ซึ่งไม่ได้ค านึงถึงความเป็นไปได้หรือ
เป็นไปไม่ได้ ควรหรือไม่ควร จึงเป็นต้นเหตุให้เกิดความทุกข์ท้ังสิ้น ทั้งกามตัณหา ความอยาก
ได้อย่างโน้นอย่างนี้  ภวตัณหา คือ ความอยากเป็นอย่างโน้นอย่างนี้  เมื่อไม่ได้อย่างใจ
ปรารถนาก็เป็นทุกข์ วิภวตัณหา คือ ความอยากไม่เป็น ความอยากไม่มี  
 (3) การเห็นนิโรธ ความดับทุกข์หรือการยุติความขัดแย้ง การมีสภาวะที่สันติหรือ
สังคมสันติสุข  
 (4) การใช้หลักของมรรค คือ ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์หรือหาวิธีการแก้ไข
ความขัดแย้งให้ยุติลงด้วยวิธีสมานฉันท์เพ่ือการอยู่ร่วมกันต่อไปในสังคม 
 
 
 



 

220     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

เอกสารอ้างอิง 
 
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2561). การด าเนินงานชุมชนคุณธรรมขับเคลื่อนด้วย

พลังบวร. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์อักษรไทย.  
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2559). การพัฒนารูปแบบ:การขับเคลื่อนชุมชนคุณธรรม

ด้วยพลัง “บวร”. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์การศาสนา ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ.  
กรมการศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2562). คู่มือการส่งเสริมและพัฒนาองค์กร ชุมชน 

อ าเภอ และจังหวัดคุณธรรม . กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ชุมชนสหกรณ์การเกษตรแห่ง
ประเทศไทย จ ากัด.  

ชลัท ประเทืองรัตนา. (2564). “การพัฒนาสมรรถนะผู้น าด้วยรูปแบบนวัตกรรมการสร้าง
วิศวกรสันติภาพท้องถิ่นที่ส่งผลต่อการสร้างสรรค์ชุมชนให้เกิดสันติสุข”. วารสาร
สันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. ปีที่ 9 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม 2564). 

พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). สลายความขัดแย้ง. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์สหธรรมิก.  
พรกิจ กิจจารุวัฒนากูล. (2551). “การประยุกต์ใช้หลักธรรมเพ่ือแก้ปัญหาครอบครัวในสังคม

ปัจจุบัน”. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏก  2500. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,  
______.(2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539. 
ราชบัณ ฑิ ตยสถาน . (2554). พจนานุ กรมศัพท์ ศ าสน าสากล  อั ง กฤษ -ไทย  ฉบั บ

ราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ.2542. กรุงเทพฯ : นิตยสารส านักงานศาลยุติธรรม.  
 


