
ธรรมคือสิ่งท ำโลกให้งดงำม  
DHAMMA THAT MAKES THE WORLD BEAUTIFUL 

 
ผู้เขียน : พุทธทาส ภิกขุ 

Author : Buddhadasa Bhikkhu 
 
 

1พระสมุห์ทัน ธมฺมสโร แฝงสะโด และ 2พระมหำมิตร ฐิตปญโญ 
1Phra Samuttan Dhammasaro (Laungsado) and 2Phramaha Mit Thitapanyo 

 
มหำวิทยำลัยมหำจุฬำลงกรณรำชวิทยำลัย, ประเทศไทย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  
 

1fangsago1300@gmail.com 
 

Received : May 1, 2022;  Revised : June 21, 2022;  Accepted : July 17, 2022 
 

บทคัดย่อ 
 

ขันติ= ความอดทน โสรัจจะ=ความเสงี่ยม ธรรมทั้งสองหัวข้อนี้เป็นธรรมที่สร้างให้
คนมีความหนักแน่น ไม่ย่อท้อมุ่ งมั่นต่อเป้าหมายที่มุ่งหวังไม่ยอมแพ้ให้ความเหนื่อย
ยากล าบาก มี 4 ลักษณะ คือ อดทนต่อความล าบากตรากตร า อดทนต่อทุกขเวทนา อดทน
ต่อความเจ็บใจ อดทนต่ออ านาจกิเลส มีความงามเสงี่ยมเจียมตน เป็นหลักธรรมที่คุ้มครอง
รักษากิริยาอาการภายนอกให้มีความสง่างาม สงบเสงี่ยม ถึงแม้ว่าจะเผชิญกับอารมณ์ที่ไม่น่า
พอใจ สามารถข่มอารมณ์และระงับอาการเจ็บใจนั้นไว้ได้ไม่แสดงอากัปกิริยาที่ไม่ดีออก ไม่
แสดงอาการที่ไม่น่ารักออกมาทางกายท าให้ใครๆที่อยู่ใกล้นั้นมีความสุข สบายใจในการคบหา  
 
ค ำส ำคัญ: ธรรมท าให้งาม, ขันติ, โสรัจจะ  
 
 

                                      
1 นิสิต หลักสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
2 รองศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 
 

mailto:psuriyo2529@gmail.com


 

78     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

Abstract 

 

  Khanti (patience) and Soracca (modesty) are both the Dhamma that 
help the people being firm, not being discouraged, not giving up on hardships 
but being committed to the expected goals. This type of people has 4 
characteristics as follows; patience of hardships, patience of sufferings, 
patience of mental pains, and patience of power of passion. They are  
modest. The Dhamma principles help protect the external behaviors of 
humans to be graceful and calm. Whatever they face with an unsatisfactory 
emotions, they are able to suppress their emotions and mental hurts without 
showing any improper behavior. They do not show any signs of being  
physically unlovable. They always make everyone nearby be happy and 
comfortable in fellowship. 

 
Keywords: Gracing Virtues Dhamma, Khanti (Patience), Soracca (Modesty) 
 
บทน ำ 
 
  หนังสือเรื่อง ธรรมคือสิ่งท าโลกให้งดงาม เขียนโดยพุทธทาส ภิกขุ หนังสือเล่มนี้ เป็น
หนังสือแนวธรรมะกึ่งวิชาการ โดยน าค าสอนของพระพุทธองค์เข้าสู่เนื้อหา มีจ านวน 80 หน้า 
ผู้เขียน มีนามว่าพระธรรมโกศาจารย์ (เงื่อม อินฺทปญฺโญ) มีนามเดิมว่าเงื่อม พานิช เป็นชาว
อ าเภอไชยา จังหวัดสุราษฎร์ธานี ท่านเริ่มบวชเรียนเมื่ออายุได้ 20 ปี ที่วัดบ้านเกิดจากนั้นได้
เข้ามาศึกษาพระธรรมวินัยต่อที่กรุงเทพมหานคร จนสอบได้เปรียญธรรม 3 ประโยค แต่แล้ว
ท่านพุทธทาสก็พบว่าสังคมพระพุทธศาสนาไม่อาจท าให้เข้าถึงหัวใจของศาสนาพุทธได้เลยจึง
ตัดสินใจหันหลังกลับมาปฏิบัติธรรมที่อ าเภอไชยาปวารณาตนเองเป็นพุทธทาส ผลงานเด่น
ของท่าน อาทิ หนังสือพุทธธรรม ตามรอยพระอรหันต์ คู่มือมนุษย์ท่านได้ละสังขาร ณ สวน
โมกขพลาราม เมื่อวันที่ 8 กรกฎาคม พ.ศ. 2536 สิริรวมอายุ 87 ปี 67 พรรษา ท่านพุทธทาส
ภิกขุ คือนักปราชญ์ทางธรรมที่มีงานเขียนเผยแพร่มากมายทั้งในประเทศและต่างประเทศเป็นเวลา
นับสิบๆปี 
 
 
 
 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    79 

 

 

โครงสร้ำงของหนังสือ 
 

เป็นหนังสือธรรมขนาดเล็กเนื้อหาในหนังสือเรื่องนี้ผู้แต่งได้บรรยายไว้ 3 หัวข้อ คือ 
1) สิ่งทั้งหลายทั้งปวงไม่ควรยึดมันถือมัน 2) ถ้าเขาไม่ยึดมั่นถือมั่นแล้วเขาจะมีความทุกข์
น้อยลง และ3) สิ่งที่ดีที่สุดนั้นก็คือธรรมะผู้วิจารณ์ได้อ่านวิเคราะห์และสรุปรวมเนื้อหาไป
ตามล าดับขั้นตอนโดยย่อได้ดังนี้มีเนื้อหากะทัดรัดไม่ยาวนักสามารถอ่านโดยใช้เวลาที่ไม่มาก
เหมาะส าหรับผู้ที่มีความสนใจใฝ่รู้ธรรมเพ่ือสร้างความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องอ่านแล้วชวนให้
คิดเป็นปริศนาว่าผู้เขียนต้องการสื่อความหมายไปในแง่มุมใดแต่อย่างไรก็ตามข้อควรพิจารณา
ในรูปแบบของหนังสือเล่มนี้ก็คือภาพบนหน้าปกของหนังสือมีการสื่อความหมายที่ชัดเจน 
เนื่องจากภาพที่ปรากฏบนหน้าปกเป็นภาพที่มีการสื่อความหมายและความเข้าใจที่ชัดเจน
และเป็นไปในแนวทางเดียวกันกับชื่อเรื่องและจากการพิจารณาทั้งรูปภาพและชื่อเรื่องมีการสื่อ
ความหมายในทางธรรมอย่างดี  

ทัศสนะของผู้วิจารณ์ เห็นว่าโครงสร้างของหนังสือ เมื่อได้อ่านครบทั้ง 3 ตอน จึงได้รู้
ถึงเจตนาของผู้เขียนว่าทั้งหมดในเล่มนี้มีความส าพันธ์กันเป็นขั้นตอน และมีข้อแตกต่างตรง
หัวข้อย่อยในแต่ละตอนที่อธิบายเนื้อหาหนังสือธรรมคือสิ่งท าโลกให้งดงามได้จัดวางเนื้อหาไว้
เป็นตอนอธิบายแต่ละส่วนด้วยเนื้อหาที่สอดคล้องกันท าให้ผู้อ่านมองเห็นภาพรวมได้ชัดเจน
อีกทั้งผู้เขียนมีความรู้ที่แตกฉานทางพระพุทธศาสนาท่านมีผลงานเขียนหลักธรรมและแก่น
ของพุทธศาสนาด้วยกันหลายสิบเล่มซึ่งแต่ละเล่มจะเขียนด้วยส านวนที่ไม่ซับซอนหนังสือเล่ม
นี้เหมาะแก่การศึกษาอย่างยิ่งส าหรับบุคคลที่สนใจใฝ่รู้ทางพระพุทธศาสนา 
 
เนื้อหำโดยย่อ 
 
  1. หัวข้อที่ 1 สิ่งท้ังหลำยท้ังปวงไม่ควรยึดมันถือมัน 

เป็นหัวข้อธรรมที่น ามาเสนอได้ตรงกับเรื่องจริงๆเพราะว่าธรรมส่วนนี้เป็นส่วนที่มี
ส่วนที่ต้องระวังในการท าความเข้าใจอาศัยธรรมส่วนนี้แล้วก็ปฏิเสธโลกทุกวันที่มีกิจวัตรเธอก็
จะบอกว่าโลกนี้มีแต่ความไม่มีถึงความไม่ยึดมั่นถือมั่นอะไรแล้วไม่มีอะไรที่จะต้องท าอีกแล้ว
ปัจจุบันไปอยู่ที่บ้านก็จะพูดเรื่องพวกนี้แล้วเขายังบอกว่าเขาเป็นพระอรหันต์ถึงความไม่ยึดถือ
อะไรไม่มีพระไม่มีฆราวาสเป็นดั่งอรหันต์จี้กงนอนสูบกัญชาอยู่ที่บ้านจนพ่อแม่ส่ายหน้าไม่รู้จะ
ท าอย่างไรธรรมส่วนนี้ถ้าไม่มีพ้ืนฐานบารมีธรรมท าให้บุคคลปฏิเสธโลกได้ดังนั้นต้องท าความ
เข้าใจตามพระสูตรธรรมทั้งปวงไม่ควรยึดมั่นภิกษุนั้นย่อมรู้ยิ่งธรรมทั้งปวงครั้นรู้ยิ่งธรรมทั้ง
ปวงแล้วย่อมก าหนดรู้ธรรมทั้งปวงครั้นก าหนดรู้ธรรมทั้งปวงแล้วเธอได้เสวยเวทนาอย่ างใด
อย่างหนึ่งสุขก็ตามทุกข์ก็ตามมิใช่ทุกข์มิใช่สุขก็ตามเธอพิจารณาเห็นความไม่เที่ยงพิจารณา
เห็นความคลายก าหนัดพิจารณาเห็นความดับและพิจารณาเห็นความสลัดทิ้งในเวทนา



 

80     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

ทั้งหลายนั้นอยู่เมื่อพิจารณาเห็นความไม่เที่ยงพิจารณาเห็นความคลายก าหนัดพิจารณาเห็น
ความดับและพิจารณาเห็นความสลัดทิ้งในเวทนาทั้งหลายนั้นอยู่ย่อมไม่ยึดมั่นอะไรๆในโลก
เมื่อไม่ยึดมั่นย่อมไม่สะดุ้งหวาดหวั่นเมื่อไม่สะดุ้งหวาดหวั่นย่อมดับกิเลสได้เฉพาะตนและรู้ชัด
ว่า‘ชาติสิ้นแล้วอยู่จบพรหมจรรย์แล้วท ากิจที่ควรท าเสร็จแล้วไม่มีกิจอื่นเพ่ือความเป็นอย่างนี้
อีกต่อไปพึงศึกษาให้จบสายอย่างนี้อย่าพึงกล่าวเพียงใดท่อนหนึ่งของพระสูตรแล้วตีความให้
ผิดทางดังนั้นเป็นการดีที่ท่านทั้งหลายสาวหาต้นตอของพระสูตรเป็นสิ่งที่น่าชมเชยเป็นอย่าง
ยิ่งมีอยู่ในตัวคนทุกคนพระพุทธเจ้าท่านได้ตรัสไว้เอง ในโรหิตัสสสูตร โรหิตัสสวัคค์ จตุกก
นิบาตอังคุตรนิกาย แต่ตรัสเรียกความทุกข์ให้น่าสนใจยิ่งไปกว่านั้น ก็คือเรียกว่า โลก จึงได้
ตรัสว่า โลกก็ดี ความดับสนิทของโลกก็ดี ทางให้ถึงความดับสนิทของโลกก็ดี มีอยู่ในร่างกาย
อันยาววาหนึ่ง พร้อมทั้งสัญญาและใจนี้หมายความว่า เรื่องทุกข์ เรื่องเหตุให้เกิดทุกข์เรื่อง
ความดับสนิทแห่งทุกข์ทางให้ถึงความดับสนิทแห่งทุกข์ ทั้ง 4 เรื่องนี้มันมีอยู่ในตัวคนที่ยาววา
หนึ่งโดยประมาณ แล้วก็ยังเป็นๆคือมีสัญญาและใจ ไม่ใช่คนตายพอคนตายก็เลิกกัน คือไม่มี
อริยสัจในคนตาย อริยสัจทั้ง 4 มีในคนเป็น แล้วคนที่มีร่างกายยาวประมาณวาหนึ่งเท่านั้นทีนี้
พูดให้น่าอัศจรรย์ยิ่งขึ้นไป ก็พูดเป็นโลกไปเลยคือว่าโลกนี้มันใหญ่โตกว้างขวางขนาดเหลือ
ประมาณ แล้วมาอยู่ในกายที่ยาววาหนึ่งได้อย่างไร นี้หมายถึงความทุกข์ที่เป็นเรื่องใหญ่โต
มโหฬารกว้างขวางพรรณนาไม่หมดการพิจารณาถึงประโยชน์ของธรรมะนี้จะต้องใช้สติปัญญา
ที่ลึกซึ้งตามสมควรเพราะว่าในวันนี้เป็นวันส าคัญที่เราจะพิจารณากันถึงการตรัสรู้ของ
พระพุทธเจ้าซึ่งเป็นของลึกซึ้ง เพราะฉะนั้นเมื่อพิจารณาถึงประโยชน์ที่เป็นส่วนลึกซึ้งหรือใน
ด้านลึกซึ้งของประโยชน์ ที่จะเกิดจากธรรมะนั้นเอง (พุทธทาสภิกขุ , 2004 : 9-47) ซึ่งใน
ประเด็นนี้สอดคลองกับหนังสือ พจนานุกรมพุทธศาสน์ฉบับประมวลศัพท์ , ทั้งดีและชั่วที่
บุคคลได้ท าไว้ทั้งในปัจจุบัน และที่จะเกิดขึ้นในอนาคตด้วยคือถ้าพูดถึงการกระท าเมื่อไรก็เมื่อ
นั้นและจะเป็นอดีตปัจจุบันหรืออนาคตก็ตามการกระท านั้นๆเป็นกรรมทั้งสิ้นพระธรรมปิฏก 
(ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงความเชื่อเรื่องกรรมไว้ในหนังสือเรื่อง กรรมของชาวพุทธปฏิบัติธรรม
ให้ถูกทางว่าถ้าชาวพุทธตั้งอยู่ในหลักที่ถูกต้องแล้ว ก็จะเชื่อในเรื่องกรรมหวังผลจากกรรม คือ
หวังผลจากการกระท าด้วยความเพียรพยายามของตนโดยใช้สติปัญญาพิจารณาตามเหตุตาม
ผล ซึ่งจะท าให้เราสามารถพัฒนาตนเองได้ไม่มัวมาตื่นข่าวมงคลท าให้ต้องเสียเวลาซึ่งหา
ประโยชน์อันใดมิได้เสียเวลาพัฒนาตนเองไปกับการหวังพ่ึงปัจจัยจากภายนอก ความเชื่อเรื่อง
กรรมจึงเป็นเรื่องที่ส าคัญมากส าหรับความเป็นชาวพุทธหากเราจะเชื่ออะไรเป็นพิเศษออกไป
โดยไม่มีความหนักแน่นในการท าความดีโดยนั่งคอยนอนคอยโชคหวังผลจากการดลบันดาล
เท่านั้นก็เป็นอันว่าขัดต่อหลักความเชื่อในเรื่องกรรม ซึ่งหมายถึงการกระท าเมื่อไม่ได้ผลดังที่
รอการคอยก็คือการสูญเปล่านั่นเอง ปัจจุบันนี้คนที่จะเข้าใจเรื่องกฎแห่งกรรม เมื่อจะเข้าใจ
เรื่องกฎแห่งกรรมได้อย่างน้อยๆก็ต้องเคยฟังเทศน์ฟังธรรมต้องมีโยนิ โสมนสิการพิจารณาว่า
สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของๆ ตน มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์มีกรรมเป็นทายาทมีกรรมเป็นที่พ่ึงพา



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    81 

 

 

อาศัย ท ากรรมใดก็จักได้รับกรรมนั้นต้องฝึกหมั่นพิจารณาอยู่เนืองๆจึงจะเข้าใจกฎแห่งกรรม
ยกตัวอย่างง่ายๆบอกว่าเราได้เกิดเป็นคนเพราะผลของกรรมคือการรักษาศีลท าไมคนจึง
รูปร่างหน้าตาไม่เหมือนกันท าไมบางคนรวยบางคนจน บางคนฉลาดบางคนโง่ซึ่งบางคนรักษา
ศีลทั้ง5ข้อบริสุทธิ์เกิดเป็นคนรูปร่างหน้าตาผิวพรรณผุดผ่องปัญญาญาณเฉลียวฉลาดอายุยืน
ร่างกายแข็งแรงถ้าศีล5ข้อครบบริสุทธิ์แต่ถ้าบางคนไม่ครบ5เอาแค่4ขาดข้อที่5คือรักษาได้ต่อ
หน้าพระพอหันหลังรักษาไม่ได้แล้ว เกิดเป็นคนที่มีสติไม่เต็มเพราะศีลข้อที่5ผิดเป็นนิจรับศีล
ได้เฉพาะช่วงนาทีที่อยู่หน้าพระสงฆ์แต่หลังจากนั้นรักษาไม่ได้แล้ว การที่เราสร้างกรรมให้เกิด
เป็นคนแล้วอยากเป็นคนที่สมบูรณ์แบบศีลทั้ง5ข้อต้องรักษาให้บริสุทธิ์ถ้าศีลข้อที่1 รักษาได้
บริสุทธิ์ท าให้อายุยืนยาวนานร่างกายแข็งแรงไม่ค่อยป่วยเป็นโรคผู้ที่คิดท าร้ายเอาชีวิตก็ไม่
สามารถท าร้ายได้ พระธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต) 2000 : 290-295)   

ทัศนะของผู้วิจารณ์ เห็นว่าผู้เขียนได้กล่าวถึงความทุกข์และก็พยายามน าหลักธรรมที่
สามารถน ามาอฺธิบายให้ทุกคนสามารถน ามาปรับใช้ในการด าเนินชีวิต ทั้งสองท่านมีความคิด
ไปในทางเดียวกันว่าความทุกข์นั้นเกิดจากการกระท าทั้งสิ้น การที่นักปราชญ์ทั้งสองท่านคิด
คล้ายคลึงกันนั้นคงเป็นเพราะเป็นผู้มีความช านาญในคัมภีร์พร้อมทั้งเป็นผู้มากด้วย
ประสบการณ์ในด้านปฏิบัติและปริยัติ ซึ่งเป็นประเด็นส าคัญในการเรียนรู้ประสบการณ์ชีวิต  
 

  2. หัวข้อที่ 2 ถ้ำเขำไม่ยึดม่ันถือม่ันแล้ว เขำจะมีควำมทุกข์น้อยลง 
จะมีสติปัญญาหรือมีสติสัมปชัญญะที่สมบูรณ์ไม่เห็นว่าเป็นสิ่งที่ต้องหวั่นไหวแต่เป็น

สิ่งที่น่าหัวเราะเยาะแล้วเขาก็เอาชนะมันได้ท าสิ่งต่างๆให้ส าเร็วประโยชน์ตามความมุ่งมั่น
หมายได้ทุกประการจริงๆ ถ้าในโลกนี้มีแต่คนอย่างนี้ โลกนี้มันก็งดงาม คือมีแต่คนยิ้มหมายถึง
คนยิ้มเยาะยิ้มเยาะสิ่งทั้งปวงว่าสิ่งทั้งปวงเป็นอย่างนั้นๆแล้วเราไม่ไปหลงยึดมั่นถือมั่นเราจะ
จัดจะท ากับมันแต่ในลักษณะที่มันไม่ท าให้เราเป็นทุกข์ได้มันจึงไม่มีใครทุกข์โลกนี้จึงงดงาม
เพราะว่าไม่มีใครแห้งหน้าเหี่ยวทนทุกข์ทรมานอยู่ในใจราวกับว่าเอานรกตั้ง100ขุม1000ขุม
เข้าไปสุมไปใส่ไว้ในอกของตนขอให้ทุกข์คนรู้จักเคลื่อนนรกแห่งความยึดมั่นถือมั่นนี้ออกไป
จากตนให้ได้แล้วให้เป็นคนสดใสให้เป็นคนแจ่มใสยิ้มเยาะสิ่งทั้งหลายทั้ งปวงกันให้ได้จงทุกๆ
คนเถิดโลกนี้ก็จะน่าดูนี้เรียกว่าธรรมะของพระพุทธเจ้าที่ท าความไม่ยึดมั่นถือมั่นนั่นท าโลกให้
งดงามเพราะว่าท าให้ไม่เห็นแก่ตนแต่ให้เห็นแก่ธรรมะแล้วก็ยึดธรรมะเป็นหลักแล้วก็ด าเนิน
ไปตามคลองของธรรมะเป็นประโยชน์ถึงที่สุดคือท าให้โลกงดงามและน่าดูมนุษย์ที่แปลอย่าง
หนึ่งว่าผู้มีจิตใจสูงคือมีความรู้สูงดังจะเห็นได้ว่าคนเรามีพ้ืนปัญญาสูง กว่าสัตว์ดิรัจฉาน
มากมายสามารถรู้จักเปรียบเทียบในความดีความชั่วความควรท าไม่ควรท ารู้จักละอายรู้จัก
เกรง รู้จักปรับปรุงสร้างสรรค์ท่ีเรียกว่าวัฒนธรรมอารยธรรมศาสนาเป็นต้น แสดงว่ามีความดี
ที่ได้สั่งสมมาโดยเฉพาะปัญญาเป็นรัตนะส่องสว่างน าทางแห่งชีวิตถึงดังนั้นก็ยังมีความมืดที่มา
ก าบังจิตใจให้เห็นผิดเป็นชอบความมืดที่ส าคัญนั่นก็คือ กิเลสในจิตใจและกรรมเก่าทั้งหลาย



 

82     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

ค าว่าชีวิต มิได้มีความหมายเพียงแค่ความเป็นอยู่แห่งร่างกาย แต่หมายถึงความสุข ความทุกข์ 
ความเจริญ ความเสื่อม ของบุคคลในทางต่างๆ ด้วยบางคนมีปัญหาว่า จะวาดภาพชีวิตของ
ตนอย่างไรในอนาคต หรืออะไรควรจะเป็นจุดมุ่งหมายของชีวิต และจะไปถึงจุดหมายนั้นหรือ
ที่นึกที่วาดภาพไว้นั้นด้วยอะไร ปัญหาที่ถามคลุมไปดังนี้ น่าจะตอบให้ตรงจุดเฉพาะบุคคลได้
ยาก เพราะไม่รู้ว่าทางแห่งชีวิตของแต่ละบุคคลตามที่กรรมก าหนดไว้เป็นอย่างไร และถ้าวาด
ภาพของชีวิตอนาคตไว้เกินวิสัยของตนที่จะพึงถึง แบบที่เรียกว่าสร้างวิมานบนอากาศ ก็จะ
เกิดความส าเร็จขึ้นมาไม่ได้แน่ หรือแม้วาดภาพชีวิตไว้ในวิสัยที่พึงได้พึงถึง แต่ขาดเหตุที่จะ
อุปการะให้ไปถึงจุดหมายนั้นก็ยากอีกเหมือนกันที่จะเกิดเป็นความจริงขึ้นมาเอาละทีนี้เราจะ
พูดกนัไปตามล าดับ ถึงค าว่าอริยสัจให้เข้าใจแจ่มแจ้งยิ่งขึ้นไปอีก เกี่ยวกับข้อนี้เรามีหลักว่าจะ
ปฏิบัติอะไรต้องมีความรู้ทางทฤษฎีที่จ าเป็นเกี่ยวกับเรื่องนั้นพอสมควรเสียก่อน เดียวนี้เราจะ
มองที่ค าพูด แต่ไม่ใช่มองในแง่ปริยัติมองในแง่ท่ีจะเป็นประโยชน์แก่การปฏิบัติว่าค าว่าอริยสัจ
นั้นคืออะไรอริยสัจประกอบขึ้นด้วยค าว่า อริย กับค าว่าสัจจะค าว่าสัจจะนั้นแปลว่าจริงว่า
ถูกต้องว่าเป็นธรรมค าว่าสัจจะนั้นต้องแปลว่าจริงอย่างหนึ่งแล้วแปลว่าจริงอย่างหนึ่งแล้ว
แปลว่าถูกต้องอย่างหนึ่งแล้วแปลว่าเป็นธรรมหรือประกอบไปด้วยธรรมนี้อย่างหนึ่งมีพระ
เถระรูปหนึ่งจ ากัดความไว้ดีมากพระวังคีสะว่า สัจจะนั้นจริงด้วยต้องประกอบด้วยประโยชน์
ด้วยคือว่าจริงแต่ไม่ประกอบด้วยประโยชน์ก็มีไปมองดูให้ดีมันจริงแต่ไม่เป็นประโยชน์อะไรก็มี 
มันต้องจริงด้วยแล้วก็ต้องมีประโยชน์หรือประกอบอยู่ได้ด้วยประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติด้วยจึงจะ
เรียกว่าสัจจะในที่นี้ค าว่าสัจจะของเรื่องอริยสัจนี้เป็นเรื่องจริงถูกต้องและเป็นธรรมด้วยแล้วก็
เป็นประโยชน์อย่างยิ่งด้วยครบองค์ของความเป็นสัจจะค าว่าอริยะนี้ก็มีความหมายดีทั้งนั้นแต่
มีหลายความหมายอริยะแปลว่าไปเสียจากข้าศึกอริแปลวาข้าศึกยะแปลว่าไปอริยะแปลว่าไป
เสียจากข้าศึกข้าศึกนั้นคือกิเลสคือความทุกข์ไปเสียได้จากกิเลสนั้นคืออริยะแล้วก็แปลได้ว่าไม่
มีกิเลสนั้นก็คืออริยะเราเกิดมาด้วยตัณหา ความอยากและกรรมเพ่ือสนองตัณหาและกรรม
ของตนเอง ตัณหาและกรรมจึงเป็นตัวอ านาจหรือผู้สร้างให้เราเกิดมา ใครเล่าเป็นผู้สร้าง
อ านาจนี้ ตอบได้ว่าคือตัวเอง เพราะตนเองเป็นผู้อยากเองและเป็นผู้ท ากรรม ฉะนั้นตนนี้เอง
แหละเป็นผู้สร้างให้ตนเองเกิดมาอนุมาน ดูตามค าของผู้ตรัสรู้นี้ในกระแสปัจจุบัน (พุทธทาส
ภิกขุ, 2004 : 48-60) ซึ่งในประเด็นนี้สอดคลองกับหนังสือ พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับ
ประมวลศัพท์,อริยสัจคือความจริงอย่างประเสริฐหรือความจริงของพระอริยะเป็นความจริงที่
ท าคนให้เป็นพระอริยะเป็นหลักธรรมที่จ าเป็นทั้งฝ่ายบรรพชิตและคฤหัสถ์ดังพุทธ-วจนะที่ว่า
ภิกษุทั้งหลาย เธอทั้งหลายพึงอนุเคราะห์คนเหล่าใดและคนเหล่าใดจะเป็นมิตรอ ามาตย์ญาติ
สาโลหิตก็ตามให้ความส าคัญค าที่ควรรับฟังเธอทั้งหลายพึงชักชวนคนเหล่านั้นให้ตั้งมั่นให้
ด ารงอยู่ในการรู้อริยสัจ4ประการตามความเป็นจริงอริยสัจเป็นหลักความจริงแห่งชีวิตมนุษย์
ที่พระพุทธเจ้าทรงชี้ให้เห็นถึงหลักการแก้ปัญหาชีวิตหรือเป็นวิธีการใช้ปัญญาในการแก้ปัญหา
อุปสรรคต่างๆโดยการสืบสาวหาต้นตอของปัญหาเพ่ือต้องการรู้ว่าปัญหานั้นมาจากตรงไหน



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    83 

 

 

และจะแก้ไขอย่างไรโดยจัดระเบียบวิธีแก้ไว้อย่างเป็นระบบปรียบเสมือนสภาวะต่างขั้วของ
ขั้วบวกและขั้วลบขึ้นอยู่กับว่ามนุษย์ทุกคนจะตั้งรับมือกับสภาวะปัญหาที่ก าลังเผชิญเกิดขึ้นนี้
ได้อย่างไร ซึ่งตามหลักธรรมค าสั่งสอนของทางพระพุทธศาสนาที่มีองค์พระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ผู้ทรงเป็นพระศาสดาเอก เป็นผู้ก่อตั้งศาสนาพุทธที่มีอายุยืนยาวนานจากค าสั่งสอนของ
หลักธรรมอริยสัจ4ที่พระองค์ทรงแสดงพระธรรมเทศนามาก่อนปีพุทธศักราช2,500ปีเกี่ยวกับ
ความหมายเรื่องของหลักความจริงอันประเสริฐ4ประการอริยสัจ4สามารถท าความเข้าใจได้
ไม่ยากนักแต่ในบางครั้งแล้วส าหรับมนุษย์ปุถุชนทั่วๆไปเรื่องของการท าใจให้ยอมรับกับความ
เป็นจริงเป็นสิ่งที่ยากที่สุด ท าให้ไม่ว่าจะผ่านไปกี่ยุคกี่สมัยแล้ว ส าหรับเรื่องของหลักอริยสัจ
นั้นมรรคมีองค์8อยู่ในหลักธรรมทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจคือทางสายกลางบนเส้นทาง
ของมนุษย์ทุกชีวิตการเกิดความเสียใจการสูญเสียการจากลาการไม่เป็นไปตามสิ่งที่ตั้งใจไว้ สิ่ง
เหล่านี้คือความทุกข์ที่เกิดขึ้นมาด้วยกันทั้งสิ้นการเข้าใจมรรคมีองค์แปดคือการเข้าใจหนทางสู่
การพ้นทุกข์ หรือวิธีดับทุกข์นั้นเองอริยสัจ คือหลักธรรมค าสั่งสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้า
ที่ยังคงเป็นอมตะทันสมัยและทันต่อเหตุการณ์นั้นการที่คนเรามีความทุกข์เกิดขึ้นอยู่เป็น
ประจ าแบบสม่ าเสมอๆต้องหาต้นเหตุแห่งความทุกข์หรือที่มาของความทุกข์นั้นๆที่ได้เข้ามา
กระทบจิตใจเพ่ือน าไปสู่หนทางหรือแนวทางของการดับทุกข์ที่เรียกกันว่ามรรคมีองค์ 8 (พระ
ธรรมปิฏก (ป.อ. ปยุตฺโต) 1995 : 387-395)   

ทัศนะของผู้วิจารณ์ เห็นว่านักปราชญ์ทั้งสองท่านได้ยกหลักธรรมค าสอนของพระ
พุทธองค์เรื่อง อริยสัจ มาอธิบายในครั้งนั้นคงเป็นเพราะทั้งสองท่านอยากชีให้เห็นว่าเราทุก
คนควรอยู่กับความเป็นจริงมากกว่า ว่าสรรพสิ่งทุกอย่างในโลกนี้ย่อมเกิดไปตามเหตุตาม
ปัจจัย เมื่อสิ่งนั้นเกิดสิ่งนี้จึงเกิดเมื่อสิ่งนั้นดับสิ่งนี้จึงดับ ท่านทั่งสองชี้โทษเพ่ือให้เราท่าน
ทั้งหลายพยายามออกจากความทุกข์ควรน ามาพิจารณาอย่างยิ่ง 
 
  3.หัวข้อที่ 3  สิ่งท่ีดีที่สุดนั้นก็คือธรรมะ 

พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นอย่างสมบูรณ์ประกอบด้วยพระพุทธเจ้าพระธรรมค าสั่งสอน
และพระสงฆ์ผู้เผยแผ่ศาสนาบังเกิดเป็นสังฆรัตนะหรือพระรัตนตรัยขึ้นในโลกพระธรรมหรือ
ค าสอนของพระพุทธเจ้าทั้งหมดก็เพ่ือช่วยมนุษยชาติในการแก้ปัญหาเรื่องทุกข์ที่เกิดจากกิเลส
ตัณหาต่างๆเพ่ือดับทุกข์ซึ่งหนทางดับทุกข์มีมากมายเกินกว่าปุถุชนคนมีกิเลสอย่างเราๆท่านๆ
จะสามารถปฏิบัติได้หมดขอเพียงปฏิบัติได้บางข้อเช่นลดกิเลสต่างๆให้น้อยลงเสียบ้างแค่นี้ก็
เป็นสุขแล้วในเรื่องนี้ว่าสิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย์ก็คือความสุขถึงที่สุดนั่นคือ ความสมบูรณ์แห่ง
ความเป็นมนุษย์คือการท าหน้าที่เพ่ือหน้าที่และมีความรักที่เป็นสากลคือไม่เห็นแก่ตัวแม้จะฟัง
ดูเป็นปรัชญาแต่ก็เป็นสิ่งที่สามารถปฏิบัติได้จริงการท าหน้าที่เพ่ือหน้าที่เป็นกฎธรรมชาติที่ท า
ให้ทุกสิ่งที่มีชีวิตมีหน้าที่ที่จะต้องท าแต่อย่าท าหน้าที่เพ่ือเงินแล้วเอามาซื้อหาเหยื่อของกิเลส
ตัณหาอย่างนี้เรียกว่าท าหน้าที่เพ่ือกิเลสตัณหาแต่ให้ท าหน้าที่ของมนุษย์เพ่ือความเป็นมนุษย์



 

84     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

จะสามารถปลดเปลื้องความทุกข์ทั้งของส่วนตัวและผู้อ่ืนมนุษย์คนไหนท าหน้าที่มนุษย์เพ่ือ
ความเป็นมนุษย์เรียกว่ามนุษย์ที่ดีที่สุดส่วนคนไหนท าหน้าที่เพ่ือตัวกูของกูยังเป็นมนุษย์ที่ไม่
ถูกต้องส่วนความรักที่เป็นสากลคือไม่ได้รักเฉพาะตนแต่เป็นรักในแบบพระพุทธศาสนา คือ
สัตว์ทั้งหลายเป็นเพ่ือนทุกข์เกิดแก่เจ็บตายด้วยกันทั้งหมดทั้งสิ้นแล้วเราก็รักได้แม้แต่สัตว์
เดรัจฉานรักได้แม้แต่สิ่งมีชีวิตเช่นต้นไม้เป็นต้นเป็นความรักสากลที่มีต่อสิ่งที่มีความรู้สึก
ทั้งหมดทั้งสิ้นต้นไม้ก็มีความรู้สึกสัตว์เดรัจฉานก็มีความรู้สึกมนุษย์ก็มีความรู้สึกจะเป็นเทวดา
เป็นพรหมเป็นอะไรที่สูงไปกว่านั้นก็มีความรู้สึกเราต้องรับความรู้สึกว่าเขารู้สึกต้องการจะเป็น
เพ่ือนต้องการจะเป็นผู้มีความสุขด้วยกันศีลธรรมสากลจึงวางบทสุดท้ายไว้ว่าให้มีความรัก
สากลคือไม่เห็นแก่ตัวโดยสรุปก็คือ สิ่งที่ดีที่สุดของมนุษย์ก็คือความสุขความเต็มเปี่ยมแห่ง
ความเป็นมนุษย์ท าหน้าที่เพ่ือหน้าที่แล้วก็มีความรักที่เป็นสากลทั้ง4อย่างนี้คือสิ่งที่ดีที่สุด
ส าหรับมนุษย์ 

จะเห็นว่าพระพุทธศาสนามีการวางธรรมะไว้อย่างเป็นระบบระบบธรรมะมีไว้เพ่ือ
ช่วยแก้ปัญหาคือการดับทุกข์ การไม่ทุกข์ก็คือความสุขคนเรานั้นเมื่อยังไม่ได้ของรักของชอบ
ใจมันก็ทนทรมานกระวนกระวายเมื่อได้มาก็ยังทนทรมานกระวนกระวายมันกระวนกระวาย
ทั้งข้ึนทั้งล่องเหมือนกับตกนรกท้ังเป็นมันช่วยตัวเองไม่ได้เขาจึงมีธรรมะหรือระบบพระศาสนา
มาช่วยอย่าให้ต้องเป็นอย่างนั้นให้คิดดูให้ดีธรรมะนี้ไม่ได้มีไว้เพ่ืออะไรอ่ืนมีไว้ เพ่ือช่วย
แก้ปัญหาคือความทุกข์ให้หมดไปซึ่งความรู้ของคนธรรมดาสามัญมันไม่รู้มันแก้ไม่ได้แล้วท า
อย่างไรจึงจะไม่มีความทุกข์เกิดขึ้นค าตอบก็คือต้องเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์จะช่วยแก้ปัญหาของ
ตนเองและผู้อ่ืนหรือสังคมได้เราจึงมีหน้าที่ต้องช่วยสังคมช่วยปลดเปลื้องความทุกข์ของสังคม 
สิ่งที่แสวงหาหรือได้มาต้องไม่เป็นทุกข์ก่อนได้ก็ต้องไม่เป็นทุกข์ได้มาก็ต้องไม่เป็นทุกข์ถ้าเรา
สามารถดับทุกข์เสียได้ทั้งโดยส่วนตัวและส่วนสังคมก็คือสิ่งที่ดีที่สุดส าหรับมนุษย์วันนี้เข้าวัด
ท าบุญตักบาตรเสร็จแล้วเรามาช่วยกัน ดับทุกข์สังคมไทยลงเสียบ้างสังคมไทยจะได้มีความสุข
เพ่ิมขึ้นเสียที (พุทธทาสภิกขุ, 2004 : 62-80) ซึ่งในประเด็นนี้ สอดคลองกับหนังสือพุทธ
ธรรม, อริยสัจ 4 ในฐานะเป็นเครื่องมือท าลายอวิชชาเพราะไม่เห็นอริยสัจ 4 ประการตาม
เป็นจริงเราและเธอทั้งหลายจึงเที่ยวเร่ร่อนไปในชาตินั้นๆ ตลอดกาลยาวนาน อริยสัจ 4 
ประการนี้เราและเธอทั้งหลายเห็นแล้ว ภวเนตติ เราถอนได้แล้ว รากเหง้าแห่งทุกข์เราตัดขาด
แล้ว บัดนี้ภพใหม่ไม่มีอีกจากพุทธพจน์นี้ท าให้ทราบว่าอริยสัจ 4 นี้เป็นเครื่องมือหรืออุปกรณ์
ที่ใช้ตัดสายสัมพันธ์ระหว่างภพนี้กับภพหน้าเพราะอริยสัจ 4 เป็นเครื่องมือที่ใช้ถอนรากแห่ง
ทุกข์อันเป็นเครื่องชักน าให้บุคคลเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏซึ่งเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดแห่ง
พระพุทธศาสนาคือพระนิพพานได้อริยสัจ 4 ในฐานะเป็นที่ประชุมแห่งธรรมทั้งมวล ดังพุทธ
พจน์ที่ว่าท่านผู้มีอายุทั้งหลายรอยเท้าของสัตว์ทั้งหลายผู้เที่ยวไปบนแผ่นดินรอยเท้าเหล่านั้น
ทั้งหมดรวมลงในรอยเท้าช้างรอยเท้าช้างชาวโลกกล่าวว่าเป็นยอดของรอยเท้าเหล่านั้นเพราะ
รอยเท้าช้างเป็นรอยเท้าขนาดใหญ่แม้ฉันใดกุศลธรรมทั้งหมดก็ฉันนั้นเหมือนกันนับเข้าใน



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สงิหาคม 2565) |    85 

 

 

อริยสัจ 4 จากพุทธพจน์นี้ท าให้ทราบว่าอริยสัจ4นี้เป็นธรรมที่เป็นกุศลอันมีคุณค่ามากกว่า
ธรรมเหล่าอ่ืนของพระพุทธเจ้าเพราะเป็นคุณธรรมที่ท าให้บุคคลรู้ยิ่งเห็นจริงในหลักการแห่ง
ชีวิตความเป็นอยู่ของตนอย่างชัดแจ้ง (พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต) 2003 : 264-269)  

ทัศนะของผู้วิจารณ์ เห็นว่านักปราชญ์ทั้ งสองท่านได้น าหลักธรรมมาอธิบายก็
เพ่ือที่จะเปิดเผยให้ทุกคนได้รับทราบส่วนมากท่านจะเน้นให้เราท่านทั่งหลายปฏิบัติธรรม
เพราะการปฏิบัติธรรมสามารถน าเหล่าสัตว์ทั้งหลายออกจากกองทุกข์ได้ เมื่อศึกษาเข้าใจ
ครอบคลุมในมุงมองของท่านทั้งสองเล่มนี้ ที่สื่อผ่านทางหนังสือสามารถเป็นคุณูปการในการ
ปฏิบัติได้เป็นอย่างดี 

 
บทสรุป 
  

1. จุดเด่นของหนังสือ : ธรรมคือสิ่งท าโลกให้งดงาม โดยภาพรวม ผู้ เขียนสื่อ
ความหมายให้เห็นซึ่งนัยส าคัญของความหมายแตกต่างกันไป ประกอบกับรูปภาพของท่าน
พุทธทาสภิกขุท าให้ทราบได้ทันทีว่า ท่านเป็นผู้ประพันธ์ จุดเด่นของหนังสืออยู่ที่ค าว่า อริยสัจ
คือ สิ่งที่พึงมีติดตัวและระลึกอยู่เสมอหาใช่อ านาจของกิเลสที่ปราศจากการควบคุม หนังสือ
เล่มนี้ เป็นหนังสือธรรมะกึ่งวิชาการได้น าหลักธรรมของพุทธศาสนาเป็นแก่นน าเข้ากับ
เหตุการณ์ในชีวิตประจ าวันของมนุษย์การยกตัวอย่างแต่ละประเด็นให้เห็นการเปรียบเทียบ
ระหว่างทางโลกกับทางธรรมและการเรียงล าดับตามความส าคัญของเนื้อหา ตอนท้ายบทแต่
ละบทจะมีหลักธรรมสรุปในแต่ละประเด็นเตือนใจผู้อ่านได้อย่างดีและเนื้อหาในส่วนที่เป็น
สาระส าคัญได้อธิบายประเด็นการให้ค าจ ากัดความของค าศัพท์ต่างๆ ไม่ว่าจะเป็นการใช้ภาษา
บาลีพร้อมค าแปลการแทรกธรรมะการเขียน การน าภาพและโอวาทของผู้เขียนมาประกอบ
มาแสดงประกอบให้เห็นองค์ธรรมเป็นการน าเสนอให้ผู้อ่านได้อ่านโอวาทสามารถสืบค้นหา
ความรู้ได้เป็นอย่างดี  

2. จุดที่ควรพิจำรณำ: ผู้ศึกษาเห็นบางประเด็นว่า ควรเพ่ิมภาพประกอบเพ่ือให้เกิด
อรรถรสในการอ่าน เพราะว่าบางที่มีแต่เนื้อหาอาจท าให้ผู้ศึกษาเกิดความเบือหน่ายในการ
อ่านควรเพ่ิมสรูปแต่ละหัวข้อให้ชัดเจน บางที่อธิบายหลายหน้าเกินไปจนผู้ศึกษาไม่สามารถ
จับประเด็นที่เป็นใจหลักของเนื้อหาได้อาจท าให้ผู้ศึกษาเกิดความสับสนในด้านเนื้อหาควรเพิ่ม
อุปมาอุปไมยและอธิบายขยายความให้ชัดเจนผู้อ่านจะได้เล็งเห็นถึงสาเหตุและผลลัพธ์ตาม
รอยของท่านผู้ เขียนในที่สุดก็จะได้รับผลจากการศึกษาตามที่ ได้ตั้งใจไว้หนังสือเล่มนี้ 
มีประโยชน์ต่อผู้ศึกษาอย่างยิ่งหากน ามาปฏิบัติอย่างจริงจัง 

 
 
 



 

86     | Journal of MCU Ubon Review, Vol.7 No.2 (May-August 2022) 

 

องค์ควำมรู้ที่ได้จำกกำรศึกษำ 
 

สามารถอธิบายสาเหตุให้คล้ายความทุกข์กายทุกข์ใจมาจากปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นใน
ชีวิตได้อย่างชัดเจน  เมื่อคล้ายความทุกข์ได้แล้วความเครียด ความทุกข์ใจ ก็จะหมดไป ท าให้
ผู้อ่านสามารถเรียนรู้วิธีการแก้ปัญหาด้วยตัวเองได้ถูกต้อง ท าให้ผู้อ่านเข้าใจถึงผลกระทบต่อ
ร่างกายและจิตใจที่ก่อความทุกให้กับตนเอง อ่านแล้วสามารถน ามาเป็นแนวทางในกาปรับ
อารมณ์ท่ีเกิดจากความทุกข์ เพ่ือสร้างแนวทางในการทางออกจากทุกข์ได้ อีกท้ังเป็นหนังสือที่
สร้างแรงกระตุ้นให้เกิดความต้องการในการปฏิบัติได้เป็นอย่างดี  
 
เอกสำรอ้ำงอิง 
 
Buddhadasa Bhikkhu. (2004). Birth and Extinction of Passion. Bangkok :  
           Pailin Booknet Co. Ltd. 
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2000). Buddhist Dictionary Vocabulary       
          edition. Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing Press. 
Phra Dhammapitaka. (P.A. Payutto). (1995). Buddhist Dictionary. Vocabulary  
          edition. Bangkok : Mahachulalongkornrajavidyalaya Printing Press. 
Phra Dhammapitaka. (P.A. Payutto). (2003). Buddhadhamma. Bangkok :  
          Printing House. Sahathamak Company Limited. 
 
 


