
พฤติกรรมการเรียนรู้ของมนุษย์ตามหลักไตรสิกขา  
THE LEARNING BEHAVIOR OF HUMANS ACCORDING TO THE 

TRISIKKHA PRINCIPLE 
 

 
1พระวีระพงษ์ วิสุทฺโธ (โคษา), 2พระมหาดาวสยาม วชิรปญฺโญ  

และ 3พระครูสุธีคัมภีรญาณ 
1Phra Veerapong Visuddho (Kosa), 2Phramaha Daosayam Vajirapañño and  

3Phrakhru Sudhikhambhirayana, 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahaculalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

.  
1weerapong.kho@mcu.ac.th 

 

Received July 10, 2022;  Revised November 2, 2022;  Accepted December 1, 2022 
 

บทคัดย่อ 

 

  บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษาเร่ือง พฤติกรรมการเรียนรู้ของมนุษย์ตามหลักไตรสิกขา จาก
การศึกษา พบว่า แนวคิดเรื่องพฤติกรรมการเรียนรู้ของมนุษย์ในพระพุทธศาสนามีพื้นฐานการ
เรียนรู้ตามหลักศีล สมาธิ และปัญญา สามารถพัฒนาตนเองจากสามัญชนจนเข้าถึงขั้นสูงสุดได้ การ
เรียนรู้เกิดจากการปฏิสัมพันธ์ เชื่อมต่อ และมีอิทธิพลถึงกันอย่างเป็นระบบ ระหว่างมนุษย์กับ
สิ่งแวดล้อม ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ เป็นต้น โดยที่มนุษย์รับรู้โลกภายนอกผ่านประสาทสัมผัส การ
รับรู้แต่ละอย่างจะมีอารมณ์เข้ามาเก่ียวข้อง ดังนี้ (1) ปัจจัยภายนอก คือ ปรโตโฆสะ เป็นจุดเริ่มต้น
แห่งการเรียนรู้ (2) ปัจจัยภายใน คือ โยนิโสมนสิการ เป็นแหล่งประมวลผลเรียนรู้จากปัจจัย
ภายนอกเข้าสู่ปัจจัยภายใน โดยใช้กระบวนการเรียนรู้ตามหลักไตรสิกขา สิ่งนี้นำไปสู่การพัฒนา

 
1 นิสิตปริญญาเอก, สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาเขตขอนแก่น 
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ .ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาเขตขอนแก่น 
3 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ .ดร. มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาเขตขอนแก่น 



 

270     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.7 No.3 (September-December 2022) 

 

อบรมตนเองให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทั้งพฤติกรรม จิตใจ และปัญญา สามารถนำผลการเรียนรู้ไป
ประยุกต์ใช้ในการพัฒนาตนเองและบุคคลในสังคมให้มีศีลธรรม คุณธรรม และจริยธรรม  
 

คำสำคัญ: พฤติกรรม, การเรียนรู้, มนุษย์, หลักไตรสิกขา 
 

Abstract 
 

  This academic article aims to study The learning behavior of humans 
according to the trisikkha principle. From the study, it was found that. The concept 
of human learning behavior in Buddhism is based on learning principles based on 
precepts, concentration, and wisdom. Able to develop oneself from a common 
person until reaching the supreme person. Learning is a systematic interaction, 
connection and influence between humans and the environment between 
humans and humans, etc. Where human beings perceive the outside world 
through their senses Each perception has an emotion involved as follows: (1) The 
external factor is Parato Gosa, which is the starting point of learning. (2) The 
internal factor is Yonisomanasikarn. It is a source of learning from external factors 
into internal factors by using the learning process according to the trisikkha 
principles. This leads to self-improvement to bring about changes in behavior, 
mind, and intelligence. Be able to apply the learning outcomes to develop oneself 
and the person in society to have morals, virtues and ethics. 
 
Keywords: Behavior, Learning, Human, Trisikkha principles 
 

บทนำ 
 

  การเรียนรู้ หมายถึง การเรียนศาสตร์วิชาการแขนงต่างๆ เพื่อนำความรู้ที่ได้เล่าเรียนมา
ประกอบกิจการทำงานหาเลี้ยงชีพ เพื่อให้ได้มาซึ่งทรัพย์สินเงินทองหรือเพื่อให้ได้มาซึ่งเทคโนโลยี
ทั้งหลายที่สามารถอำนวยความสะดวกสบายให้แก่ตนได้ และเข้าใจว่าการเรียนรูจ้ะเกิดขึ้นไม่ได้หาก
อยู่นอกระบบการศึกษาที่เป็นทางการหรือระบบการศึกษาในโรงเรียนเท่านั้น ซึ่งเป็นความเข้าใจที่
ไม่ถูกต้องนัก เพราะในความเป็นจริง หากมนุษย์ยังมีชีวิตอยู่ก็ยังต้องเรียนรู้ตลอดเวลาและตลอด



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) |    271 

 

 

ชีวิตผ่านอายตนะภายในตนเอง ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ มีการเห็น การได้ยิน การได้กลิ่น การ
รูร้ส รูส้ิ่งที่ต้องกาย และรู้ธรรมารมณ์ทางใจ (สํ.สฬา. (ไทย) 18/68/58) มนุษย์จึงมีการสัมผัสกับสิ่ง
ที่มากระตุ้นหรือสิ่งเร้าอย่างหลากหลายในแต่ละวัน หรือกล่าวได้ว่ามีการรับรู้และเรียนรู้ข้อมูลต่างๆ                       
ซึ่งการรับรู้และเรียนรู้ข้อมูลจะถูกต้องดีงามได้ผลดีหรือเป็นประโยชน์แก่การดำเนินชีวิตมากน้อย
เพียงไรนั้น ต้องมีความสามารถที่จะวิเคราะห์และเลือกรับ เรียนรู้ที่จะใช้ประโยชน์ ปรับตัว และ
พัฒนาตนเองจากสิ่งแวดล้อมและสถานการณ์ที่เปลี่ยนแปลง พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) กล่าวว่า 
“มนุษย์มีเครื่องมือ ได้แก่ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ เป็นช่องทางที่เราจะต้องติดต่อกับโลก ถ้าเรา
ติดต่อกับโลกเป็น เราก็ได้ข้อมูล ได้ความรู้ และสามารถพัฒนาความรู้ให้เจริญยิ่งขึ้นไป มีความใฝ่รู้ 
เกิดความสุขจากการเรียนรู้ (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2544 : 36-37) 
 พัฒนาการการเรียนรู้ตามหลักพระพุทธศาสนานัน้ พระพุทธเจ้าสอนให้คนได้พัฒนาอยู่ 4 
ด้าน คือ ด้านกาย ด้านพฤติกรรม ด้านจิต และด้านสติปัญญา โดยมีจุดมุ่งหมายให้มนุษย์ เป็นทั้งคน
ดีและคนเก่ง มิใช่เป็นคนดีแต่โง่ หรือเป็นคนเก่งแต่โกง การจะสอนให้มนุษย์เป็นคนดี และคนเก่ง
นั้น จะต้องมีหลักในการศึกษาที่ถูกต้องเหมาะสม ซึ่งในการพัฒนามนุษย์นั้น พระพุทธศาสนามุ่ง
สร้างมนุษย์ให้เป็นคนดีก่อน แล้วจึงค่อยสร้างความเก่งทีหลัง นั่นคือสอนให้คนเรามีคุณธรรม มี
ความดีงามก่อนแล้วจึงให้มีความรู้ความเข้าใจหรือสติปัญญาภายหลัง ดังนั้น หลักในการพัฒนาการ
การเรียนรู้ของพระพุทธศาสนานั้น จะมีลำดับขั้นตอนเริ่มจาก ศีลสิกขา ต่อด้วยจิตตสิกขา และ
ขั้นตอนสุดท้าย คือ ปัญญาสิกขา ซึ่งขั้นตอนการศึกษาทั้ง 3 นี้รวมเรียกว่า "ไตรสิกขา" ซึ่งมี
ความหมายดังนี้  
 1) ศีลสิกขา หมายถึง การฝึกอบรมในเร่ืองศีล มีความมุ่งหมายที่สำคัญ คือ การพัฒนา
จิตและปัญญา  
 2) จิตตสิกขา หมายถึง การฝึกอบรมจิต บางครั้งใช้คำว่า จิตภาวนา มีความมุ่งหมายที่
จะฝึกจิตให้พรอ้มที่จะใช้งานในทางปัญญาได้ 
 3) ปัญญาสิกขา หมายถึง การพัฒนาปัญญา เพื่อใช้รูแ้จง้ รู้ได้ด้วยตนเอง 
 พัฒนาการการเรียนรู้ ในกรอบไตรสิกขานั้ น เราสามารถมองเห็นได้ ง่ายแม้ ใน
ชีวิตประจำวัน กล่าวคือ เมื่อบุคคลมีศีลจะนำไปสู่การมีสมาธิ ซึ่งจะมีผลให้เกิดการประพฤติดี มี
ความสัมพันธ์งดงาม ได้ทำประโยชน์อย่างน้อยดำเนินชีวิตโดยสุจริต มั่นใจในความบริสุทธิ์ของตน 
ไม่ต้องกลัวต่อการลงโทษ ไม่สะดุ้งระแวงต่อการประทุษร้ายของคู่เวร ไม่หวาดหวั่นเสียใจต่อเสียง
ตำหนิหรือความรูส้ึกไม่ยอมรับของสังคม และไม่มีความฟุ้งซ่านวุ่นวายใจ เพราะความรู้สึกเดือดรอ้น
รังเกียจในความผิดของตนเอง จิตใจก็เอิบอ่ิม ชื่นบานเป็นสุข ปลอดโปร่ง สงบ และแน่วแน่ มุ่งไป
กับสิ่งที่คิด คำที่พูด และการที่ทำ ลำดับต่อไปเมื่อบุคคลมีสมาธิจะนำไปสู่การมีปัญญาซึ่งจะมีผล



 

272     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.7 No.3 (September-December 2022) 

 

ก่อให้เกิดจิตไม่ฟุ้งซ่านอยู่กับตัวไร้สิ่ง ขุ่นมัว สดใส มุ่งไปอย่างแน่วแน่เท่าใด การรับรู้ การคิดพินิจ 
การพิจารณา การมองเห็น และเข้าใจสิ่งต่างๆ ก็ยิ่งชัดเจนตรงตามความเป็นจริง (ขุ.ม. (ไทย) 
29/103/318-319) 
 จะเห็นได้ว่า หลักไตรสิกขา เป็นระบบการปฏิบัติที่มีความต่อเนื่องกันโดยเริ่มจาก                          
อธิศีลสิกขา อธิจิตตสิกขา และอธิปัญญาสิกขา ทั้ง 3 ขั้นตอนนี้ต่างเป็นพื้นฐานของกันและกัน 
พระพุทธศาสนามุ่งสอนให้คนเป็นคนดี คนเก่ง และสามารถอยู่ ในสังคมได้อย่างมีความสุข                                
หลักไตรสิกขาที่ได้กล่าวมาทั้ง 3 ขั้นตอนนี้ หากสามารถนำไปปฏิบัติอย่างจริงจัง ก็จะเกิดผลดีกับผู้
ปฏิบัติ ซึ่งหลักการทั้ง 3 นั้น เป็นที่ยอมรับจากชาวโลก ทำให้พระพุทธศาสนาได้แพร่หลายไปใน 
ประเทศต่างๆ ทั่วโลก 
 

หลักไตรสิกขาในพระพุทธศาสนา  
 

 ไตรสิกขา คือ หลักการพัฒนาชีวิตเพื่อให้ประสบความสำเร็จ เป็นคนสมบูรณ์แบบตาม
แนวพระพุทธศาสนา ไตรสิกขา จัดอยู่ในมรรคมีองค์ 8 คือ ธรรมที่ควรประพฤติและปฏิบัติเพื่อให้
เกิดการพัฒนาชีวิตที่สมบูรณ์ ประกอบด้วยข้อปฏิบัติที่มนุษย์ควรศึกษา 3 อย่าง คือ 1. ศีลสิกขา  2. 
จิตตสิกขา 3. ปัญญาสิกขา หมายถึง ข้อที่ต้องศึกษา และปฏิบัติ คือ การฝึกหัดอบรมกาย วาจา 
จิตใจ และปัญญา ให้ยิ่งขึ้นไปจนบรรลุจุดมุ่งหมายสูงสุด คือ นิพพาน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2546 : 127) ไตรสิกขา มีองค์ประกอบที่เป็นกระบวนการเรียนรู้ 3 ประการ คือ อธิศีลสิกขา อธิจิต
ตสิกขาและอธิปัญญาสิกขา มีความหมายตามนัยแห่งพระพุทธศาสนา ดังนี้  
 1) อธิศีลสิกขา เป็นการฝึกให้มีพฤติกรรมที่ร่วมสร้างเสริมสังคมที่ดีงาม ซึ่งมีคุณภาพที่
เกื้อกูลแก่คุณภาพชีวิต เอ้ือแก่การพัฒนาจิตปัญญา โดยฝึกหรือพัฒนาระเบียบวินัย ความสุจริต 
ทางกาย วาจา และแรงงานที่เป็นสัมมาชีพ เรียกง่ายๆ ว่า ศีล 
 2) อธิจิตตสิกขา อาศัยสภาพแวดล้อม สังคม ความเป็นอยู่ภายนอกเป็นพื้นฐาน                        
ทำการฝึกอบรมหรือพัฒนาจิตใจให้ประณีต มีคุณภาพ สมรรถภาพ และสุขภาพจิตที่ดี เรียกว่า 
สมาธิ  
 3) อธิปัญญาสิกขา ด้วยจิตที่ฝึกดีนั้น สามารถพัฒนาจิตใจให้ประณีต เกิดความรู้                                   
ความเข้าใจในธรรมดาแห่งเหตุปัจจัย ทำการงานด้วยความรู้ความเข้าใจนั้นจนบรรลุถึงปรีชาญาณที่
ทำให้มีชีวิตแห่งความหลุดพ้นเป็นอิสระ เป็นอยู่ด้วยความผ่องใสเบิกบานตลอดทุกเวลา เรียกว่า 
ปัญญา (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2548 : 603-606) 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) |    273 

 

 

 ปัจจัยภายนอก (วิถีการแห่งศรัทธา) ที่เรียกว่า “ปรโตโฆสะ” แปลว่า เสียงจากผู้อ่ืนหรือ
เสียงบอกจากผู้อ่ืน ได้แก่ การรับการถ่ายทอดหรืออิทธิพลจากสิ่งแวดล้อมทางสังคม ซึ่งเป็นปัจจัย 
ทางสังคมที่ช่วยแนะนำในทางที่ดีงาม ให้ความรูค้วามเข้าใจที่ถูกต้อง และสามารถช่วยนำไปสู่ปจัจัย
ภายใน (วิธีการแห่งปัญญา) เรียกว่า “โยนิโสมนสิการ” แปลว่า การทำในใจโดยแยบคาย หมายถึง 
การคิดถูกวิธี ความรู้จักคิด หรือคิดเป็น หมายถึง การคิดอย่างมีระเบียบ หรือคิดตามแนวทาง
ปัญญา คือ การรู้จักมอง การรู้จักพิจารณาสิ่งทั้งหลายตามสภาวะที่แท้จริงโดยวิธีคิดหาเหตุปัจจัย
สืบค้น และสืบสาวให้ตลอดสาย เพื่อแยกแยะสิ่งเหล่านั้นให้เห็นตามสภาวะแห่งเหตุและปัจจัย โดย
ไม่มีตัณหาอุปทาน ทำให้เกิดความดีงามและแก้ปัญหาได้ นอกจากปรโตโฆสะและโยนิโสมนสิการ
แล้วยังมีองค์ประกอบแทรกที่มาช่วยหนุนอีก 7 ประการ ซึ่งอยู่ในกระบวนฝึกขั้นก่อนที่จะเข้าสู่
มรรค ประกอบด้วย  
 1. กัลยาณมิตตตา (ความมีกัลยาณมิตร) ได้แก่ ปรโตโฆสะที่ดี ซึ่งเป็นปัจจัยภายนอก  
 2. ศีลสัมปทา (ความถึงพร้อมด้วยศีล) คือ ความเป็นผู้มีวินัย หรือชีวิตที่มีระเบียบ หรือ 
มีพฤติกรรมความเคยชินที่ดี ซึ่งเกิดจากการใช้วินัยมาฝึกให้เกิดพฤติกรรมเคยชินที่ดี ด้วยการจัด 
ระเบียบชีวิต และจัดระเบียบการอยู่ ร่วมกันในสังคม ให้มีสภาพซึ่งเอ้ือโอกาสต่อการที่จะดำเนิน
พัฒนาต่อๆ ไป  
 3. ฉันทสัมปทา (ความถึงพร้อมด้วยฉันทะ) คือ มีแรงจูงใจที่ถูกต้อง ได้แก่ ความใฝ่รู้ 
ใฝ่สร้างสรรค์ ต้องการเข้าถึงความจริง และทำสิ่งทั้งหลายให้ดีงามเป็นเลิศ ซึ่งเข้ามาทำหน้าที่แทน 
ตัณหา  
 4. อัตตสัมปทา (ความทำให้ตนถึงพร้อม) คือ การทำตนให้ถึงความสมบูรณ์ด้วย
ศักยภาพของความเป็นมนุษย์ โดยมีจิตสำนึกในการที่จะฝึกฝนพัฒนาตนเองอยู่เสมอ  
 5. ทิฐิสัมปทา (ความถึงพร้อมด้วยหลักแห่งความเชื่อถือ) คือ เชื่อถือในหลักการแห่ง 
เหตุผล หรือความเป็นไปตามเหตุปัจจัย เมื่อมองอะไรก็มองตามเหตุปัจจัย ซึ่งทำให้การเรียนรู้
เกิดขึ้น เพราะเป็นผู้ที่คิดหาเหตุผลอยู่ตลอดเวลา  
 6. อัปปมาทสัมปทา (ความถึงพร้อมด้วยความไม่ประมาท) คือ ความกระตือรือร้น  ไม่
เฉื่อยชา มีสติ ไม่ปล่อยปละละเลย ไม่พลาดโอกาส โดยเฉพาะความมีจิตสำนึกตระหนักในความ 
เปลี่ยนแปลง ซึ่งทำให้เห็นคุณค่าของการเวลาและรูจ้ักใช้เวลาให้เป็นประโยชน์ ตลอดจนทำงานและ
พัฒนาชีวิตแข่งกับเวลา  
 7. โยนิโสมนสิการสัมปทา (ความถึงพร้อมด้วยโยนิโสมนสิการ) การรู้จักมนสิการ หรือ 
การรู้จักคิดพิจารณาด้วยตนเอง ไม่มองอะไรข้ามๆ แต่รู้จักสืบสาวหาเหตุปัจจัย แยกแยะให้เห็น
องค์ประกอบ จับแง่ดีมาใช้ประโยชน์ได้ และรู้จักโยงให้เห็นองค์รวมหรือสร้างองค์ความรู้ความคิด



 

274     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.7 No.3 (September-December 2022) 

 

ใหม่ได้ ทำให้เกิดปัญญาที่เข้าถึงความจริง ได้ประโยชน์ และทำการสำเร็จ สนองความใฝ่รู้และ ใฝ่
สร้างสรรค์ได้โดยสมบูรณ์ (พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2536 : 29-31) 
 องค์ประกอบหรือปั จจัยทั้ ง 7 ที่ กล่าวมา รวมเรียกว่า บุพนิมิตของมรรค เป็ น
เครื่องหมายบ่งบอกล่วงหน้าถึงการมาของมรรค เป็นจุดเริ่มต้นที่จะเข้าสู่มรรค คือ วิถีชีวิตที่ดีงาม
ของผู้ที่มีการศึกษา โดยเฉพาะปัจจัยตัวแรก คือ กัลยาณมิตร เป็นตัวช่วยชักนำหรือกระตุ้นให้เกิด
ปัจจัยอ่ืนๆ เช่น เมื่อเรากำลังศึกษากระบวนการเรียนรู้ในกรอบของไตรสิกขา กัลยาณมิตรที่ดีเมื่อมี
ความรู้ในเร่ืองของไตรสิกขา ก็สามารถเข้าไปช่วยบุคคลอ่ืนเพื่อนำเขาเข้าสู่ไตรสิกขา กัลยาณมิตร
ต้องรู้จักบุคคลนั้นว่ามีลักษณะอย่างไร ต้องรู้ความแตกต่างระหว่างบุคคล เพื่อที่จะได้ประยุกต์
กระบวนการไตรสิกขาให้เหมาะกับบุคคลนั้น 
 

กระบวนการเรียนรู้ตามหลักไตรสิกขา  

 

 เมื่อมีสัมมาทิฏฐิเป็นแกนนำและเป็นฐานแล้ว กระบวนการเรียนรู้ภายในตัวบุคคลก็ 
สามารถดำเนินไปได ้กระบวนการนี้แบ่งเป็น 3 ขั้นตอนใหญ่ ๆ เรียกว่า ไตรสิกขา (สิกขา หรือ หลัก
การศึกษา 3 ประการ) สิกขาในพระพุทธศาสนา แปลว่า การศึกษา การสำเหนียก การฝึก ฝึกปรือ 
ฝึกอบรม ได้แก ่ข้อปฏิบัติที่เป็นหลักสำหรับการฝึกอบรมกาย วาจา จิตใจ และปัญญา ให้เจริญงอก
งามยิ่งขึ้นไปจนถึงบรรลุจุดมุ่งหมายสูงสุด คือ การหลุดพ้นหรือนิพพาน ความหมายของสิกขา สาระ 
และวิธีการ มีดังนี้ 
 1. อธิศีลสิกขา การฝึกอบรมในด้านความประพฤติ ระเบียบวินัย ให้มีความสุจริตทาง
กาย วาจา และอาชีวะ มีสาระเกี่ยวกับการดำรงตนด้วยดี มีชีวิตที่เก้ือกูลท่ามกลางสภาพแวดล้อมที่
ตนมีส่วนช่วยสรา้งสรรค์ รักษาให้เอ้ืออำนวยแก่การมีชีวิตที่ดีงามร่วมกันเป็นพื้นฐานที่ดี สำหรับการ
พัฒนาคุณภาพจิตและปัญญาในขั้นต่อๆ ไป 
 2. อธิจิตตสิกขา การฝึกอบรมทางจิตใจ การปลูกฝั่งคุณธรรม สร้างเสริมสุขภาพจิต และ
การรู้จักใช้ความสามารถในกระบวนการฝึกสมาธิมีสาระเก่ียวกับการพัฒนาคุณภาพจิต หรือ การ
ปรับปรุงจิตให้มีคุณภาพและสมรรถภาพสูง ซึ่งเอ้ือแก่การมีชีวิตที่ดีงามและพร้อมที่จะใช้งานในทาง
ปัญญาอย่างได้ผลดีที่สุด เป้าหมายหลัก คือ การบำเพ็ญกรรมฐานแบบสมถะวิธี เพื่อชักจูงใจของคน
ให้สงบ ให้มีจิตใจยึดมั่นและมั่นคงในคุณธรรม 
 3. อธิปัญญาสิกขา การฝึกอบรมทางปัญญาอย่างสูง ทำให้เกิดความรู้แจ้งที่สามารถ                          
ชำระจิตให้บริสุทธิ์หลุดพ้นเป็นอิสระโดยสมบูรณ์ มีสาระเกี่ยวกับการมองดู รู้จัก และเข้าใจสิ่ง 
ทั้งหลายตามความจริง หรือเท่าทันธรรมชาติของสังขารธรรมทั้งหลาย ที่ทำให้เป็นอยู่และทำการ 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) |    275 

 

 

ต่าง ๆ ด้วยปัญญา คือ รู้จักวางใจ วางท่าที และปฏิบัติต่อโลกและชีวิตได้อย่างถูกต้องเหมาะสม 
(พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2548 : 603) 
 กล่าวได้ว่า กระบวนการเรียนรู้ในพระพุทธศาสนา หรือสิกขา คือ การมีสัมมาทิฏฐิเป็น
แกนนำ โดยฝึกปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา ซึ่งได้แก่ อธิศีลสิกขา เป็นการฝึกเกี่ยวกับการดำรงชีวิต อธิ
จิตตสิกขา เป็นการพัฒนาจิตให้มีคุณธรรม มีอุตสาหะในการสร้างความดี และอธิปัญญาสิกขา เป็น
การฝึกให้รูจ้ักคิด และเกิดความเข้าใจที่ถูกต้องตามความเป็นจริงของโลกและชีวิต การเรียนรู้ที่เกิด
จากศีล สมาธิ ปัญญา จึงเป็นการเรียนรู้ที่สามารถทำให้เข้าใจความสัมพันธ์ของโลกและชีวิต 
สามารถทำประโยชน์ให้แก่ส่วนรวมอยู่เย็นเป็นสุขได้ด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 
 

หลักธรรมที่สัมพันธ์กับกระบวนการเรียนรู้ 
 

 ในกระบวนการเรียนรู้ตามแนวพระพุทธศาสนา การฝึกฝนจิตให้เกิดสติ สิ่งที่กำหนดการ
เรียนรู้ของผู้เรียนว่าช้าหรือเร็ว คือ อินทรีย์ 5 หมายความว่า ถ้าอินทรีย์อ่อนไปก็เรียนรู้ได้ช้าถ้า
อินทรีย์แก่กล้าก็เรียนรู้ได้เร็ว หากอินทรีย์อย่างหนึ่งอย่างใดมีกำลังมากเกินไปและอินทรีย์ที่เหลือ 
ยังอ่อนอยู่ อินทรีย์เหล่านี้จะเสียความสามารถในการทำกิจของตน จึงต้องมีการปรับ อินทรีย์ให้
สมดุลกันเป็นคู่ ๆ คือ ให้ศรัทธาเสมอกับปัญญา และให้สมาธิเสมอกับวิริยะ ถ้าศรัทธามากกว่า
ปัญญาจะทำให้มีความเชื่อโดยปราศจากเหตุผล ถ้าปัญญามากกว่าศรัทธาจะทำให้อวดดี จนหลงผิด 
ถ้าสมาธิมากกว่าวิริยะจะทำให้เกียจคร้านและง่วงเหงาหาวนอน ถ้าวิริยะมากกว่าสมาธิจะทำให้เกิด
ความฟุ้งซ่านหงุดหงิด โดยทั่วไปการรักษาความสมดุลและแก้ไขเมื่อเสียความสมดุลของอินทรีย์ไป 
คือ การเจริญอินทรีย์ที่เหลืออยู่ คือ สติ สติถ้ามีกำลังมากยิ่งเป็นผลดี ช่วยสนับสนุนองค์ธรรมข้ออ่ืน 
ๆ ได้ดียิ่งขึ้น ช่วยรักษาจิตไม่ให้ถูกครอบงำด้วยอกุศลฝ่ายตรงข้าม ดังที่องค์สมเด็จพระสัมมาสัม
พุทธเจ้าได้ตรัสถึงความสำคัญของสติไว้ว่า “สติจำต้องประสงค์ในที่ทุกสถาน” (สํ.ม. (ไทย) 
19/234/174) และ “สติเป็นที่ยึดเหนี่ยวของจิตใจ” (สํ.ม. (ไทย) 19/512/324) 
 อินทรีย์ 5 แปลว่า ธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตน ประกอบด้วยองค์ธรรม 5 ประการ คือ 
สัทธินทรีย์ วิริยินทรีย์ สตินทรีย์ สมาธินทรีย์ และปัญญินทรีย์ (ขุ.ป. (ไทย) 31/27/37-38) ที่
เรียกว่า ธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตนเพราะเป็นเจา้การในการครอบงำเสีย เช่น ศรัทธาเป็นเจา้การ
ในการครอบงำเสียซึ่งความไร้ศรัทธา (อภิ.วิ. (ไทย) 35/220/200-201) 
 พละ 5 แปลว่า ธรรมอันเป็นกำลัง ประกอบด้วยองค์ธรรม 5 ประการ คือ สัทธาพละ วิ
ริยพละ สติพละ สมาธิพละ ปัญญาพละ (ม.ม. (ไทย) 13/247/293) ที่เรียกว่า ธรรมอันเป็นกำลัง



 

276     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.7 No.3 (September-December 2022) 

 

เพราะความหมายว่าเป็นกำลังให้เกิดความมั่นคง ซึ่งธรรมที่ตรงข้ามหรือกุศลธรรมต่างๆ จะเข้า
ครอบงำไม่ได้ เช่น ศรัทธาเป็นกำลังต่อสู้กับความไร้ศรัทธา เป็นต้น 
 กระบวนการเรียนรู้ตามแนวพระพุทธศาสนา พละ 5 นี้ เม่ือบุคคลฝึกฝนอบรมให้บ่อยให้
มาก ย่อมนำไปสู่จุดมุ่งหมายของการเรียนรู้กระบวนการเรียนรู้ในพระพุทธศาสนา คือ ปัญญาดังที่
องค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย แม่น้ำคงคาที่ไหลไปสู่ทิศปราจีน บ่าไปสู่
ทิศปราจีน หลากไปสู่ทิศปราจีน แม้ฉันใด ภิกษุก็ฉันนั้นเหมือนกัน เมื่อเจริญพละ 5 ประการ ทำ
พละ 5 ประการให้มาก ย่อมน้อมไปสู่นิพพาน โน้มไปสู่นิพพาน โอนไปสู่นิพพาน” (สํ.ม. (ไทย) 
19/705-716/369-370) และ “เพราะเจริญพละ 5 ประการ สาวกของเราเป็นอันมากจึงได้บรรลุ
ที่สุดแห่งอภิญญาและอภิญญาบารมีอยู่” (ม.ม. (ไทย) 13/247/293) 
 อินทรีย์ 5 ตรงกับพละ 5 และธรรมชนิดเดียวกันนี้ที่เรียกต่างกันเพราะหน้าที่ในการ
กระทำที่ต่างกัน ซึ่งองคธ์รรมในอินทรีย์ 5 และพละ 5 มีรายละเอียด ดังนี้  
 1. สัทธา แปลว่า ความเชื่อ หมายถึง ความเชื่อมั่นในสิ่งที่ดีงาม เช่น เชื่อในปัญญาตรัสรู้
ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า (องฺ.สตฺตก (ไทย) 23/6/9, 29/274-279) เป็นความเชื่อที่
ถูกต้องมีเหตุผล ไม่งมงาย ซึ่งเกิดการพิจารณาใคร่ครวญด้วยตนเองอย่างดีแล้ว เป็นจุดเร่ิมต้นที่จะ
นำเข้าสู่กระบวนการเรียนรู้ เพราะเมื่อศรัทธาตั้งมั่นแล้วสามารถทำให้กระบวนการเรียนรู้ดำเนิน
ต่อไปได้  (สํ.ส. (ไทย) 15/51/67) แม้ในกระบวนการแสวงหาความจริงทางวิทยาศาสตร์ ก็เร่ิมต้น
ด้วยความเชื่อ กล่าวคือ เชื่อมั่นว่าธรรมชาติมีกฎเกณฑ์ เพื่อแก้ข้อสงสัยดังกล่าว จึงมีการสังเกต 
การตั้งสมมติฐาน การทดลอง การวิเคราะห์ข้อมูล และสรุปผล ในฐานของอินทรีย์  5 กิจของ
สัทธินทรีย์ คือ ความเชื่อที่เป็นใหญ่ในการกระทำ หน้าที่ครอบงำซึ่งความไร้ศรัทธา (อภิ.วิ. (ไทย) 
35/220/200) คือ ความน้อมใจดิ่งหรือมุ่งไปเด็ดเดี่ยวในการฝึกฝนอบรมจิต ในฐานของพละ 5 
ศรัทธาเป็นกำลังต่อสู้กับความไร้ศรัทธา (สํ.ม. (ไทย) 19/705-716/369)  
 2. วิริยะ แปลว่า ความเพียร เมื่อบุคคลมีความเชื่อมั่นที่จะเรียนรู้ในสิ่งที่ดีงามที่ก่อให้เกิด
ประโยชน์ หรือการประกอบกิจการอย่างใดอย่างหนึ่งก็ตามย่อมมุ่งประกอบกิจการนั้นๆ ด้วยความ
อุตสาหะพากเพียร ตั้งใจจริง มีใจจดจ่อ เพียรคิด เพียรทำ แม้จะประสบปัญหาอุปสรรคก็ฟันฝ่า
อย่างไม่ย่อท้อ ในฐานของอินทรีย์ 5 กิจของวิริยินทรีย์ คือ ความเพียรที่เป็นใหญ่ในการกระทำ
หน้าที่ครอบงำซึ่งความเกียจคร้าน (อภิ.วิ. (ไทย) 35/220/200) 
 3. สติ แปลว่า ความระลึกได ้การตามระลึกได้ การรูส้ึกตัว ไม่เผลอ ไม่ประมาท เป็นการ
คุมใจไว้กับกิจที่ทำหรือเกี่ยวข้องในฐานของอินทรีย์ 5 กิจของสตินทรีย์ คือ ความเป็นใหญ่ในการ
กระทำหน้าที่ครอบงำซึ่งความประมาท (อภิ.วิ. (ไทย) 35/220/201) หมายถึง การควบคุมจิตไม่ให้



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 7 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2565) |    277 

 

 

ตกอยู่ในอำนาจของโลภะ โทสะ โมหะ ในฐานของพละ 5 สติเป็นกำลังต่อสู้กับความขาดสติ (สํ.ม. 
(ไทย) 19/705-716/369)  
 4. สมาธิ แปลว่า ความตั้งมั่นแห่งจิต ความที่จิตแน่วแน่อยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ไม่ฟุ้งซ่าน 
หรือกระสับกระส่าย สงบระงับ ควรแก่การงาน ไม่ตึงเครียด ไม่กระด้าง ไม่สับสน ซึ่งได้แก่ ขณิกส
มาธิ อุปจารสมาธิ และอัปปนาสมาธิ เริ่มตั้งแต่การสงัดจากกาม สงัดจากอกุศลธรรม จนได้บรรลุ
ปฐมฌาน ทุติยฌาน ตติยฌาน และตตุตถฌาน ในฐานของอินทรีย์ 5 กิจของสมาธินทรีย์ คือ ความ
ตั้งจิตมั่นที่เป็นใหญ่ในการทำหน้าที่ครอบงำซึ่งความฟุ้งซ่าน (อภิ.วิ. (ไทย) 35/220/201) หมายถึง 
การรวมพลังของจิตให้เป็นหนึ่งเดียว ในฐานของพละ 5 สมาธิเป็นกำลังต่อสู่กับความฟุ้งซ่าน (สํ.ม. 
(ไทย) 19/705-716/369) 
 5. ปัญญา แปลว่า ความรอบรู้ รู้ชัด เป็นปัญญาที่รู้แบบสหสัมพันธ์หรือปฏิจจสมุปบาท
ว่าสิ่งทั้งหลายอาศัยกันและกันเกิดขึ้น หรือรู้แบอริยสัจ เห็นความสัมพันธ์ระหว่างเหตุกับผลว่า ทุกข์
เกิดจากเหตุ คือ สมุทัย ในฐานของอินทรีย์ 5 กิจของปัญญินทรีย์ คือ ความรู้ที่เป็นใหญ่ในการทำ
หน้าที่ครอบงำซึ่งความหลง (อภิ.วิ. (ไทย) 35/220/201) หมายถึง รูเ้ทา่ทันสิ่งทั้งปวงตามความเป็น
จริงในฐานของพละ 5 ปัญญาเป็นกำลังต่อสู้กับความหลง (สํ.ม. (ไทย) 19/705-716/369)  
 จะเห็นได้ว่า อินทรีย์ 5 และพละ 5 เป็นหลักธรรมที่สัมพันธ์กับกระบวนการเรียนรู้ที่
เก้ือหนุนการฝึกฝนอบรมจิตให้เกิดสติอย่างได้ผลดี เป็นเครื่องช่วยสนับสนุนนำไปสู่ความเจริญงอก
งามของปัญญาไปตามลำดับในวิสุทธิ 7 ทำให้ไตรสิกขาสมบูรณ์เป็นขั้นๆ ไปตามลำดับ ระดับศีล
หรืออธิศีลสิกขา คือ ศีลวิสุทธิ ระดับสมาธิหรืออธิจิตตสิกขา คือ จิตตวิสุทธิ และระดับปัญญาหรือ 
อธิปัญญาสิกขา คือ ทิฏฐิวิสุทธิ กังขาวิตรณวิสุทธิ มัคคามัคคญาณทัสสนวิสุทธิ ปฏิปทาญาณทัสสน
วิสุทธิ ซึ่งจำแนกความรู้เป็น 9 ลำดับ หรือวิปัสสนาญาณ 9 เป็นธรรมที่มีอุปการะและหนุนเนื่องไปสู่
วิสุทธิข้อสุดท้าย คือ ญาณทัสสนวิสุทธิ คือ ความหลุดพ้นจากกิเลส วิสุทธิ 7 ดังกล่าวนี้เป็นผลของ
การปฏิบัติตามกระบวนการของอริยมรรคมีองค์ 8 หรือกระบวนการเรียนรู้ตามหลักไตรสิกขา คือ 
ศีล สมาธิ ทำให้เกิดปัญญาที่รู้เทา่ทันสิ่งทั้งปวงตามความเป็นจริง นำไปสู่ความดับทุกข์ได้ 
 

บทสรุป 

 

 การเรียนรู้ในกรอบของไตรสิกขา เป็นการฝึกฝนอบรมตนใน กระบวนการเรียนรู้ทั้ง 3 
ด้าน คือ ศีล สมาธิ ปัญญา ซึ่งเป็นระบบการศึกษาที่ทำให้บุคคลมีพัฒนาการการเรียนรู้ครบทุกด้าน 
ทั้งด้านพฤติกรรม จิตใจ และปัญญา 



 

278     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.7 No.3 (September-December 2022) 

 

 ศีล เป็นการศึกษาที่ฝึกในด้านการสัมพันธ์ติดต่อปฏิบัติจัดการกับสิ่งแวดล้อม ทั้งทางวัตถุ
และสังคม ทั้งด้วยพฤติกรรมทางกาย วาจา หรือเรียกว่า การมีวิถีชีวิตที่ปราศจากการเบียดเบียน  
เป็นการดำเนินชีวิตที่เก้ือกูลแก่สังคมและโลก 
 สมาธิ เป็นการศึกษาที่ฝึกในด้านจิต หรือระดับจิตใจ ได้แก่ การพัฒนาคุณสมบัติต่างๆ
ของจิต ทั้งในด้านคุณธรรม เช่น ความมีเมตตา กรุณา เอ้ือเฟื้อเผื่อแผ่ ด้านความสามารถของจิต 
เป็นการฝึกความเข้มแข็งมั่นคง ความเพียรพยายาม ความกล้าหาญ ความขยัน ความอดทน ความมี
สติ มีสมาธิ ด้านความสุข เป็นความปีติอ่ิมใจ สดชื่นผ่องใส เรียกได้ว่าเป็นการพัฒนาคุณภาพ 
สมรรถภาพและสุขภาพของจิต 
 ปัญญา เป็นการศึกษาที่พัฒนาในด้านการรู้ความจริง เริ่มตั้งแต่ความเชื่อที่มีเหตุผล 
ความเห็นที่เข้าสู่แนวทางของความเป็นจริง การรูจ้ักหาความรู้ การรูจ้ักคิดพิจารณา การรู้จักวินิจฉัย 
ไตร่ตรอง การรู้ความจริงที่จะนำความรูม้าใช้ในการแกไ้ขปัญหาต่างๆ ได้อย่างถูกตอ้ง ถูกวิธี 
  

เอกสารอ้างอิง 
  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาบาลี ฉบับมหาจุฬาเตปิฏกํ 2500. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
_______. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลัย. (2539). กรุงเทพฯ:  

โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2536). พระพุทธศาสนากับการพัฒนามนุษย์. กรุงเทพฯ : โรง

พิมพ์สหธรรมิก จํากัด.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2544). “กระบวนการเรียนรู้เพื่อพัฒนาคนสู่ประชาธิปไตย”. ใน

สาระ ความรู้ที่ได้จากการสัมมนาทางวิชาการเพื่อนำเสนอผลการวิจัย/ผลงานทาง
วิชาการที่เกี่ยวกับกระบวนการเรียนรู้. กรุงเทพฯ : องค์การคา้คุรุสภา.  

_______. (2546). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 12. กรุงเทพฯ : โรง
พิมพ์มหาจุฬาลกรณราชวิทยาลัย.  

_______. (2548). พุทธธรรมฉบับปรับปรุงและขยายความ. พิมพ์ครั้งที่ 11. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์
สหธรรมิก จํากัด. 


