
  

ประสบการณ์นิยมความเชื่อเรือ่งเทวดา 
The empiricism and belief of gods 

 
 

1สุภิศรา บุญช่วย, 2พระครูโกศลศาสนบัณฑิต และ 3สมภาร พรมทา 
1Supisara Boonchuay, 2Phrakrukosolsassanapundit  

and Somparn Promta 
 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลยั, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

  

1supi_sara555@hotmail.com 

 

Received: January 15, 2022; Revised: February 20, 2023;  Accepted :April 24, 2023 
 

บทคัดยอ่ 
 

     บทความเรื่องน้ีมีวัตถุประสงค์ 3 ข้อ คือ 1.เพื่อวิเคราะห์ประสบการณ์นิยมความเชื่อ
เร่ืองเทวดาในศาสนาเทวนิยม 2.ศึกษาวิเคราะห์ประสบการณ์นิยมความเชื่อเร่ืองจริยธรรมของ
เทวดาต่อศาสนาเทวนิยม 3.วิเคราะห์ประสบการณ์นิยมความเชื่อเร่ืองเทวดาที่อิทธิพลต่อสังคมพหุ
นิยม โดยศึกษาใน คัมภีร์จักรวาลทีปนี  พุทธธรรม  ปรัชญา ศาสนาและนักบุญโทมัส อะไควนัส 
ค าว่า เทวดา มาจากศัพท์เดิมว่า การเล่น บูชา  อภิธานัปปทีปิกาสูจิ วิเคราะห์ความหมายของค าว่า 
เทวะ หรือ เทวดา ว่า “ทิพฺพนฺติ กีพนฺติ วุทฺธ ึคจฺฉนฺติ โลกา อเนนาติ เทโว : ที่ชื่อว่า เทวะ คือเทพ 

หรือเทวดา เพราะอรรถว่า เล่น ร่ืนเริง คือย่อมไปสู่ความเจริญจากโลกน้ี”  
คัมภีร์สัททนีธาตุมาลาบาลีมหาไวยากรณ์ ได้แสดงความหมายของเทวดาเอาไว้ว่า ทิพฺพนฺติ 

กามคุณฌานาภิญฺญาจิตฺติสฺสริยาทีหิ กีฬนฺติ : ผู้เพลิดเพลินด้วยกามคุณ ฌานอภิญญา และความ
เป็นใหญ่ในจิต ชื่อว่า ชื่อว่า เทวดา, ทิพฺพนฺติ ยถาภิลาสิต วิสย อปปฺฏิฆาเตน คจฺฉนฺตีติ เทวา : อีก

                                     
1 นิสิตระดับปริญญาเอก คณะพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา  บัณฑิตวิทยาลัย มจร.วังน้อย อยุธยา 
2 รองศาสตราจารย์ ดร. คณะพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา  บัณฑิตวิทยาลัย มจร.วังน้อย อยุธยา 
3 ศาสตราจารย์ ดร. คณะพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา  บัณฑิตวิทยาลัย มจร.วังน้อย อยุธยา 
 

mailto:1supi_sara555@hotmail.com


 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566) |     1027 

 

 

นัยหน่ึง ไปสู่อารมณ์ดังปรารถนาโดยไม่มีสิ่งกีดขวาง ชื่อว่า เทวดาว่า ทิพฺพนฺติ ยถิจฺฉิต-นิปฺผาเทน 
สกฺโกนฺตีติ เทวา : อีกนัยหน่ึง ผู้สามารถในการยังสิ่งที่ตนต้องการให้ส าเร็จ ชือว่า เทวดา, อถวา ต ต 
พฺยสนนิตฺถรณตฺถิเกห ิสรณ ปรายณนฺติ เทวนียา อภิตฺถวนียาติ เทวา : อีกนัยหน่ึง ผู้ควรยกย่องว่า
เป็นที่พ่ึงที่อาศัยของผู้ปรารถนาจะพ้นจากพ้นจากวิบัติน้ัน ๆ ชื่อว่า เทวดา โสภาวิเสสโยเคน กมนี
ยาติ วา เทวา : อีกนัยหน่ึง ผู้ควรปรารถนาโดยประกอบด้วยความงามเป็นพิเศษ ชื่อว่า เทวดา   
ค าส าคัญ: ความเชื่อ, เทวดา, ประสบการณ์นิยม 

 
Abstract 

 
  This article has 3 objectives: 1. To analyze the popular belief in angels in theism. 
2. An analytical study of the empirical beliefs on the ethics of angels towards theism. 3. 
Analyze the popular belief in the deity that influences pluralistic society by studying the 
Chakradeepani scriptures, Buddhism, philosophy, religion, and St. Thomas Aquinas. 
The word angel comes from the old term that playing, worshiping Abhidhanapadi 
Pikasuji. Analyze the meaning of the word Deva or Devada as follows: "Dippanti Kibphanti 
Vuddha Gacchanti Loka Anenati Devo: The name Deva is deva or deva because of the 
meaning of playing, having fun, and having fun. to prosperity from this world." 

Malabari Elemental Sattani Mahagrammar He has expressed the meaning of the 
deva as: Dibbana Khamkun Janaphinya Chittissariyadihi Kelananti: One who enjoys 
sensual pleasure, Jhana Apinya, and greatness in the mind. Babbanti yathaphilasit visaya 
appatighaten gacchanatiti deva : In other words, one goes to the desired state without 
hindrance, called the devas, said dhippanti yathicchit-. Nippadaen sakkontiti deva : In 
other words, one who is capable of accomplishing what he wants to achieve is called 
deva, athavata pyasanittharantthikehi sarana. Prayananti Devaniya Apitthavaniyati Deva : 
In other words, one who should be regarded as the refuge of one who wishes to be 
freed from that calamity is called Deva Sobhavisesyoken Kamani. Yativa Deva : In other 
words, one who is endowed with special beauty is desirable, called Deva.           
Keywords: belief, angel, empiricism 
 
 
  



 

1028     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.1 (January-April 2023) 
 

บทน า 
 

 มนุษย์คือสัตว์โลกผู้มีจิตใจมีเหตุผล  มีสติปัญญาที่ดีกว่าสัตว์ทั้งหลายในโลกน้ี มนุษย์
สามารถฝึกอบรมจิตใจตนให้ไปสู่แนวทางแห่งอริยมรรคได ้โดยอาศัยจิตใจท่ีกล้าหาญและความมีสติ
ที่ม่ันคง และมีโอกาสในการประพฤติพรหมจรรย์ ซ่ึงการด าเนินชีวิตของมนุษย์ต้องอาศัยปัจจัย 4 
คือ อาหาร เคร่ืองนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัยและยารักษาโรค  และมนุษย์เป็นสัตว์สังคมที่จ าเป็นต้องพึ่งพา
อาศัยกัน และต้องเก่ียวข้องกับธรรมชาติสิ่งแวดล้อมในการด าเนินชีวิตอยู่ตลอดไม่โดยทางตรงก็โดย
ทางอ้อม  ในการด าเนินชีวิตน้ันเป็นเร่ืองที่จะต้องเข้าไปเก่ียวข้องผูกพันกับสภาวะแวดล้อมภายนอก 
เพื่อประกอบกิจกรรมต่าง  ๆ เช่น การแสดงออกตามบทบาทหน้าที่ กับบุคคลในครอบครัว 
การศึกษาอาชีพการงาน สถานะทางสังคม ทัศนคติ ค่านิยม และความเชื่อ รวมไปถึงการแสวงหา
ความรู้และภูมิปัญญา นอกจากสิ่งเหล่าน้ีแล้วมนุษย์ยังมีความเชื่อเก่ียวกับอ านาจสิ่งลี้ลับ อ านาจ
ศักดิ์สิทธ์ิของเทวดาที่อยู่เหนือสามัญวิสัย  ซ่ึงอาจส่งผลดลบันดาลให้มีพลังอ านาจส าเร็จตามความ
ปรารถนา เพราะความไม่รู้จริงและไม่สามารถพิสูจน์ได้จริง จึงยอมรับนับถือเทวดาเข้ามามีส่วนร่วม
ในการด าเนินชีวิต จนกลายเป็นวัฒนธรรมประเพณีแห่งความเชื่อที่สืบทอดมาจนถึงปัจจุบัน 
 เทวดาตามความเชื่อของผู้ที่นับถือพระพุทธศาสนาคือ ผู้อุบัติขึ้นด้วยผลบุญ (โอปปาติกะ) 
ที่ท าไว้เมื่อคราวมนุษย์ที่ตายจากความเป็นมนุษย์ด้วยอ านาจบุญจึงท าให้มีกายทิพย์ มีที่อยู่คือวิมาน
อันงดงามประกอบด้วยทิพย์สมบัติ ด ารงชีวิตอยู่ได้ด้วยอนุภาพของบุญ และมีบทบาทหน้าที่มนการ
คอยช่วยเหลือคุ้มครองให้มนุษย์สร้างสมกุศลอยู่เป็นเนืองนิตย์  เพราะจได้มาเกิดในภพภูมิที่ดี  ซ่ึง
ความเชื่อดังกล่าวยังไม่เคยเลือนหายไปจากสังคมแต่อย่างใด ยิ่งมนุษย์ได้รับความทุกข์ที่เกิดขึ้นจาก
สังคม เศรษฐกิจ การเมืองและการติดต่อสื่อสารที่ก้าวไกลถึงยุคข้อมูลข่าวสารยุคโลกาภิวัฒน์ ก็ยิ่ง
ท าให้มีปัญหามากขึ้นเหมือนกับมนุษยไ์ม่เชื่อม่ันความสามารถในการแก้ปัญหาของตนเองกับผลักดนั
ปัญหาต่าง ๆ  ไปให้กับเทวดาเป็นผู้รับผิดชอบตอ่อนาคต โดยการฝากความหวังไว้กับเทวดาฟูาดินให้
เป็นผู้ชี้น าชีวิต มนุษย์จึงให้ความส าคัญกับเทวดา โดยการแสดงออกด้วยการยอมรับในความมีอยู่
จริงของเทวดา เช่น การปลูกศาลพระภูมิ การท าพิธีบวงสรวงบูชา แม้กระทั้งการเขียนรูปภาพของ
เทวดาไว้ตามสถานที่ส าคัญ เช่น พระราชวัง และวัดวาอารามต่าง ๆ ก็เพื่อเป็นอนุสรณ์แห่งความดี
ในฐานะที่ท่านบันดาลในส าเร็จความปรารถนา จึงได้ท าการสรรเสริญยกย่องให้เกียรติ  
 ปัญหาเก่ียวกับความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทวดา ในการด าเนินชีวิตน้ัน คุณธรรมเป็น
สิ่งส าคัญที่จะท าให้มนุษย์กลายเป็นเทวดา และท าเทวดาให้กลับมาเป็นมนุษย์ โดยอาศัยคุณธรรม
ในธรรมพระพุทธศาสนา เป็นหลักในการพึ่งพาอาศัยกัน เช่น มีความละอายและเกรงกลัวต่อบาป 
การท าเทวตาพลี รักษาศีล เจริญเมตตาภาวนา และการประพฤติพรหมจรรย์ มีเปูาหมายและ
ประโยชน์สูงสุดไปในทางเดียวกันคือ พระนิพพาน ซ่ึงคุณธรรมดังกล่าวจะท าให้ความสัมพันธ์



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566) |     1029 

 

 

ระหว่างมนุษย์และเทวดากลางเป็นสิ่งที่ดีงามได้ประโยชน์ด้วยกันทั้งสองฝุาย แต่ถ้าหากมนุษย์ยัง
โหยหาอ านาจปาฏิหาริย์ การดลบันดาลหาผลประโยชน์จากการเบียดเบียนผู้อ่ืนด้วยความโลภ ไม่
รู้จักพอ ความหลง ในสิ่งที่ได้มา ใช้กลอุบายฉ้อโกงทุกวิถีทางเพื่อให้ได้มาตามต้องการ เช่น  เช่น 
การตัดต้นไม้ ท าลายสิ่งแวดล้อม เบียดเบียนสัตว์อ่ืนใช้ชีวิตอยู่ด้วยความสะดวกสะบายบนความ
ทุกข์ทรมานของผู้อ่ืนการที่มนุษย์ร้องขออ้อนวอนต่อเทวดาตั้งแต่อดีตเป็นต้นมาไม่รู้ท าตามความ
เชื่อในขนบธรรมเนียมประเพณีที่ดีงามของบรรพบุรุษ  หรือว่าท าเพื่อเอาชนะธรรมชาติพิสูจน์
ความสามารถอันยิ่งใหญ่ของตนเองด้วยด้วยการใช้เทวดาอย่างไร มนุษย์และเทวดาติดต่อกันเพื่อ
ประโยชน์อะไร และความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทวดา 
 
ประเภทของเทวดา 

 
 การจัดประเภทของเทวดามีจุดมุ่งหมายที่มนุษยภูมิและเทวภูมิ มนุษย์ก็เป็นเทวดาได้ใน
ปัจจุบันชาติน้ี ไม่ต้องรอถึงภพหน้า เรียกว่าเป็นสมมติเทพ เทวดาโดยสมมติ คือเป็นเทวดาได้ด้วย
คุณธรรม อันมีหิริความละอายแก่ใจ ในอันที่จะกระท าชั่ว  และโอตตัปปะความเกรงกลัวต่อบาป
กล่าวคือ มนุษย์ผู้ใดปรับปรุงพัฒนาคุณธรรมละความสามารถของตนอยู่เสมอ มนุษย์ผู้น้ันก็สามารถ
มีฐานะขึ้นเทียบเท่าหรือสูงกว่าเทวดาได้ เม่ือเปรียบเทียบโดยคุณธรรมและความสามารถทั่วไปแล้ว
ทั้งมนุษย์และเทวดาต่างก็มีได้เทวดาได้ เม่ือเปรียบเทียบโดยคุณธรรมและความสามารถทั่วไปแล้ว
ทั้งมนุษย์และเทวดาต่างก็ได้เท่าเทียมหรือใกล้เคียงกัน เป็นระดับกัน แต่มนุษย์มีวิสัยแห่งการสร้าง
เสริมปรับปรุงมากกว่า ข้อแตกต่างที่ส าคัญจึงอยู่ที่โอกาส กล่าวคือ มนุษย์มีโอกาสมากกว่าในการที่
จะพัฒนาคุณธรรมและความสามารถของตน ตามปกติธรรมดา ถ้าอยู่กันเฉย ๆ เทวดาทั่วไปสูงกว่า
ดีกว่าดีกว่าเก่งกว่ามนุษย์ แต่ถ้ามนุษย์ปรับปรุงตัวเมื่อไรก็จะขึ้นไปเที่ยบเท่าหรือแม้แต่สูงกว่าดีกว่า
เก่งกว่าเทวดา  
  ในขุททกนิกาย จูฬนิทเทศ ได้ระบุประเภทของเทวดาไว้ 3 ประเภท คือ 1.สมมติเทพคือ
เทวดาโดยสมมติ ได้แก่ พระราชา พระราชกุมาร พระเทวี 2.อุปปัตติเทพ คือเทวดาโดยก าเนิด 
ได้แก่ เทวดาชั้นกามาพจร 6 ชั้น มีชั้นจาตุมหาราชิกา เป็นต้น และเทวดาที่นับเน่ืองในหมู่พรหม
ทั้งหลาย 3.วิสุทธิเทพ คือ เทวดาโดยความบริสุทธิ์ ได้แก่ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า และ
พระอรหันตขีณาสพทั้งหลาย  
 
 
สมมติเทพ 



 

1030     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.1 (January-April 2023) 
 

 สมมติเทพ เทวดาโดยสมมติ ได้แก่ พระราชาผู้ปกครองประเทศ รวมทั้งพระเทวีและพระ
ราชกุมาร พระราชาเป็นชนชั้นปกครองจัดอยู่ในวรรณะกษัตริย์ตามหลักของการจัดวรรณะที่มีมา
ตั้งแต่ก่อนพุทธกาล ในอัคคัญญสูตรได้กล่าวถึงวรรณะทั้ง  4 ตามล าดับของการอุบัติเอาไว้  คือ 
กษัตริย์  พราหมณ์ แพศย์ ศูทร เม่ือน าเอาวรรณะทั้ง  4 มาวางเป็นหลักเช่นน้ีจึงท าให้เห็น
ความหมายของสมมติเทพได้กว้างออกไป กล่าวคือ พระมหากษัตริย์ พระราชา และพระราชวงศ์
ใกล้ชิดจัดเป็นสมมติเทพ คือเป็นเทวดาโดยสมมติ พระราชาตามรูปศัพท์หมายถึงผู้ยังชนให้อ่ิมใจ
หรือท าให้คนอ่ืนมีความสุข และความหมายที่รู้กันโดยทั่วไปก็คือเป็นพระเจ้าแผ่นดินซ่ึงมีหน้าที่
ปกครองประเทศ ช่วยขจัดทุกข์บ ารุงสุขให้แก่ประชาชน  น าความชื่นฉ่ าใจให้ประชาชนด้วยน้ า
พระทัยคือพระเมตตาธรรม จะเห็นได้ว่าตั้งแต่อดตีถงึปัจจุบัน พระราชาเป็นศรีสง่าของแว่นแคว้น มี
ความส าคัญต่อหมู่ชนเป็นอย่างยิ่ง  
อุปปัตติเทพ 
 อุปปัตติเทพ หมายถึง เทวดา โดยก าเนิด สัตว์โลกทั่วไป ไม่ว่าจะเป็นสัตว์เดรัจฉาน เทวดา 
และเหล่าสัตว์ในอบายภูมิ ยังไม่หมดกิเลสก็ต้องเวียนว่ายตายเกิดอยู่เร่ือยไป ตามหลักวัฏฏะ 3 หรือ
ไตรวัฏฏ์ คือวน วงเวียน องค์ประกอบที่หมุนเวียนต่อเน่ืองกันของภวจักร หรือสังสารจักร คือ กิเลส
วัฏฏ์ วงจรกิเลส ประกอบด้วย อวิชชา ตัณหา และอุปาทาน กัมมวัฏฏ์ วงจรกรรม ประกอบด้วย 
สังขาร วงจรกิเลส และกรรมภพ 3.วิปากวัฏฏ์ วงจรวิบาก ประกอบด้วยวิญญาณ นามรูป สฬายต
นะ ผัสสะ เวทนา ซ่ึงแสดงออกในรูปปรากฏที่เรียกอุปปัตติภพ ชาติ ชรา มรณะ เป็นต้น 3  อย่างน้ี
ประกอบเข้าเป็นวงจรแห่งปัจจยาการ หรือเรียกว่า ภวจักร หรือสังขารจักร ตามหลักปฏิจจสมุป
บาท  สภาพทั้งสามน้ีได้ชื่อว่า วน เพราะหมุนเวียนกันไปคือ กิเลสเกิดขึ้นแล้วท าให้กรรม คร้ันท า
กรรมแล้วย่อมได้รับวิบากกรรมเม่ือดั้บวิบาก กิเลสเกิดขึ้นอีก วนกันไปอย่างน้ีจนกว่าพระ
อรหัตตมรรคจะตัดให้ขาดลง  การหมุนเวียนอยู่เช่นน้ีท าให้วงจรชีวิตด าเนินไปไม่ขาดสาย สัตว์ผู้ยังมี
กิเลสตายแล้วเกิดใหม่  แม้เป็นเทวดาก็ต้องมีการเกิดเช่นเดียวกับเหล่าสัตว์ในภพอ่ืน ผู้ที่เกิดเป็น
เทวดาก็คือมนุษย์ท้ะงหลายรวมถึงสัตว์เหล่าอ่ืนที่ได้ท ากุศลกรรมไว้  เม่ือตายลงบุญกุศลก็จะเป็น
พลังส่งให้ไปเกิดเป็นเทวดา มีสถานที่อยู่คือ เทวโลกบ้าง พรหมบ้าง เรียกว่าอุปปัตติเทพ เป็นเทวดา
โดยก าเนิด เกิดผุดขึ้น เป็นชีวิตที่ละเอียด ไม่มีน้ าหนัก ไร้ขนาด ไม่กินที่ แบบหรือชนิดของการเกิด
เป็นเทวดาน้ันมีหลักฐานปรากฏในทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค ได้แสดงถึง โยนิ คือ เหตุก าเนิน 4 เอาไว้
ดังน้ี 1. อัณฑชโยนิ ก าเนิดของสัตว์ท่ีเกิดในไข่ 2.ชลาพุชโยนิ ก าเนิดของสัตว์ที่เกิดในครรภ์ 3.สัง
เสทชโยนิ ก าเนิดของสัตว์ท่ีเกิดมาเถ้าไคล 4.โอปปาติกโยนิ ก าเนิดของสัตว์ท่ีผุดขึ้น  
อุปปัตติเทพ เทวดาโดยก าเนิด เกิดในโอปปาติกโยนิ เม่ือจะเกิดก็อุบัติขึ้นมา ไม่ต้องนอนในครรภ์
มารดาเหมือนเช่นมนุษย์หรืออยู่ในฟองไข่เหมือนสัตว์เดรัจฉานทั้งหลาย อุบัติเกิดขึ้นมีรูปร่างเป็น
ทิพย์ ตั้งอยู่ในวัยหนุ่มสาว เป็นเทพบุตร เทพธิดา   มีความเป็นอยู่สุขสบายในสวรรค์แยกประเภท



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566) |     1031 

 

 

ออกตามสถานที่อยู่ เป็นเทพชั้นเทวโลกบ้าง พรหมโลกบ้าง ประเภทของสวรรค์ในคัมภีร์โลกศาสตร์
แบ่งเป็น 6 ชั้น โดยแยกเป็นสวรรค์ชั้นกามาจร 6 ชั้น รูปาวจร 6 ชั้น และอรูปปาวจร 4 ชั้น เหมือน
ในพระไตรปิฎก แต่คัมภีร์โลกศาสตร์ได้มีการพีณนาลักษณะของสวรรค์ไว้อย่างงดงามด้วยประสงค์
ที่จะให้เกิดความชื่นชมเลื่อมใสของสาธุชนเป็นที่ตั้ง  ที่อยู่และชื่อเทวดาน้ันมีชื่อเรียกแตกต่างกันไป
ซ่ึงจะได้น ามาแสดงไว้โดยสังเขปดังน้ี 1)เทวดาชั้นจาตุมหาราชิกา จาตุมหาราชิกา เป็นสวรรค์ชั้น
แรกของเหล่าเทวดา ผู้เล่นสนุกสนานด้วยกามคุณ 5 เทวดาผู้เป็นใหญ่ในการปกครองสวรรค์ชั้นมี 4 
ท่าน จึงเรียกว่าจาตุมหาราชิกา แต่ละท่านล้วนมีบริวารผู้อยู่ใต้บังคับบัญชาแตกต่างกันไปในทิศทั้ง 
4 คือ ท้าวท้าวธตรฐเป็นมหาราชผู้ทรงยศเป็นเจ้าเป็นใหญ่ ปกครองด้านทิศตะวันออก มีพวก
คนธรรพ์เป็นบริวารแวดล้อม ท้าววิรุฬหกเป็นมหาราชผู้ทรงยศเป็นเจ้าเป็นใหญ่ ปกครองด้านทิศใต้ 
มีพวกกุมภมภัณฑ์เป็นบริวารแวดล้อม ท้าววิรูปักษ์ เป็นมหาราชผู้ทรงยศเป็นเจ้าเป็นใหญ่ ปกครอง
ด้านทิศตะวันตก มีพวกนาคเป็นบริวารแวดล้อม ท้าวเวสสุวัณ เป็นมหาราชผู้ทรงยศเป็นเจ้าเป็น
ใหญ่ ปกครองด้านทิศเหนือมีพวกยักษ์เป็นบริวารแวดล้อม  เหล่าบริวารของท้าวมหาราชทั้ง 4 น้ัน 
แม้ว่าจะอยู่ในสวรรค์ชั้นเดียวกัน แต่ก็ยังมีระดับชั้นต่าง ๆ กันออกไปอีก เช่น พวกยักษ์ที่เป็นบริวาร
ของท้าวเวสสุวัณมหาราชก็ปรากฏว่ามีการแบ่งเป็นยักษ์ชั้นสูง ชั้นกลาง และชั้นต่ า ยักษ์ทั้งสาม
ระดับน้ี บางพวกเลื่อมใสต่อพระผู้มีพระภาค บางพวกไม่เลื่อมใส พวกที่ไม่เลื่อมใส เป็นเพราะพระผู้
มีพระภาคทรงแสดงธรรมเพื่องดเว้นจากปาณาติบาต อทินนาทาน กาเมสุมิจฉาจาร มุสาวาท การ
ดื่มน้ าเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นที่ถึงแห่งความประมาท พวกยักษ์ส่วนมากมิได้งดเว้นจากสิ่ง
เหล่าน้ัน ข้อที่พระองค์ให้งดเว้นน้ันจึงไม่เป็นที่รักไม่เป็นที่ชอบใจของยักษ์เหล่าน้ัน  อย่างไรก็ตาม 
ในทางพระพุทธศาสนา พระพุทะเจ้าและพระสาวกก็มีความสัมพันธ์แบบฉันมิตรมีไมตรีจิตกับยักษ์
เหล่าน้ันด้วยการเจริญอาฏานาฏิยรักขาท าให้ยักเหล่าน้ันเกิดความเลื่อมใสหันมาคุ้มครองรักษาไม่
เบียดเบียน ท าให้ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อบาสิกา อยู่เป็นสุขโดยทั่วกัน เทวดาในชั้นจาตุมหาราชิกาน้ี
มีความพิเศษในด้านต่าง ๆ เป็นต้นว่า มีเคร่ืองประดับสวยงาม ร่างกายสะอาดบริสุทธิ์ ปราศจาก
มลทิน สามารถเนรมิตกายให้ใหญ่โตหรือเล็กเท่าไรก็ได้ตามความประสงค์ มีอาหารทิพย์ทุกม้ือ ไม่
รู้จักปุวยไข้ ที่แต่ความสุขส าราญใจตลอดเวลา อยู่กับลูกเมียด้วยความสุขเบิกบานชั่วนิรันดร์ 
 ผลจากการศึกษาเชิงเอกสาร เร่ือง พระเจ้าหรือเทวดาพบว่า ในทางศาสนาเทวนิยมคือ 
คริสต์ อิสลาม ฮินดูและศาสนาอเทวนิยมคือพระพุทธศาสนา  ให้การยอมรับว่า เทวดามีอยู่จริง 
เทวดาเป็นผู้วิเศษคอื คอยปกปูองคุ้มครองชีวิตมนุษยใ์ห้แคล้วคลาดปลอดภยัจากอันตราย ให้โชคให้
ลาภ ท าการค้าเจริญรุ่งเรืองด้วยการบวงสรวงและอ้อนวอน เทวดาเป็นผู้วิเศษมีกายทิพย์ มีรัศมี
งดงาม มีอายุยืน มีอาหารทิพย์  และเป็นประชาการของสวรรค์เล่นสนุกสนานด้วยกามคุณ 5 คุณ
วิเศษด้านฌาน และอภิญญา เป็นต้น  เทวดามาจากมนุษย์ คือมนุษย์ที่มีพฤติกรรมสุจริตทางกาย 



 

1032     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.1 (January-April 2023) 
 

ทางวาจา และทางใจ ท าให้เกิดเป็นเทวดาได้ และหลักเทวธรรม หลักปฏิบัติเหล่าน้ีเปูนประโยชน์
ต่อผู้ปฏิบัติและด าเนินชีวิตอยู่ด้วยความไม่ประมาท คือตายแล้วไปเกิดในสวรรค์แต่ละชั้นตามบุญ
กุศลที่กระท าบ าเพ็ญไว้ 

ดังน้ัน ผู้เขียนมีความสนใจท่ีจะศึกษาค้นคว้าเก่ียวกับแนวคิดและความเชื่อเก่ียวกับเทวดา
หลักความหลักสัมพันธ์ของมนุษย์กับเทวดาในพุทธศาสนาเถรวาท และประโยชน์และคุณค่าจาก
ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทวดาในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท เพื่อให้ได้ค าตอบที่ถูกต้อง 
และเพื่อให้ได้แนวทางการแก้ไขปัญหาในเร่ืองความเชื่อที่เก่ียวกับผีสางเทวดาตามแนวทางแห่งพุทธ
ศาสนาเถรวาท แล้วน าข้อมูลที่ได้ไปเผยแผ่ให้พุทธศาสนิกชน ปละประชาชนในศาสนาอ่ืนได้ศึกษา
เรียนรู้อย่างเข้าใจ  และน าไปปฏิบัติเป็นแบบอย่างให้กับสังคมรุ่นใหม่ต่อไป 

การศึกษาเก่ียวกับแนวคิดความเชื่อน้ี  ผู้เขียนหวังว่าจะได้ค าตอบที่ถูกต้อง และได้
แนวทางในการแก้ไขคือ ได้มีความรู้ความเข้าใจเก่ียวกับแนวคิดและความเชื่อเร่ืองเทวดาอย่าง
ถูกต้องมีสัมมาทิฏฐิตามหลักพระศาสนา ได้รู้หลักความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับเทวดา และ
ประโยชน์ และคุณค่าที่ได้จากความสัมพันธ์ 

ในสมัยโบราณ ทั้งสมัยกรีก โรมัน ซ่ึงเป็นแผ่นดินที่เป็นจุดก าเนิดอารยธรรมโบราณน้ันล้วน
นับถือ เทวดาหรือเทพเจ้ามาก่อนแทบทั้งสิ้น  มีพิธีการบวงสรวงเทวดาและเทพเจ้าเหล่าน้ัน เพื่อให้
เทวดาหรือเทพเจ้าดลบนัดาลให้เกิดที่เป็นสิริมงคลแก่ชวีิตและครอบครัว เทพเจ้าที่อาศัยบนยอดเขา
โอลิมปัส(Olympiams, Major gods)  เป็นเทพที่อาศัยบนยอดเขาโอลิมปัส (Olympus) เทพเจ้า
โพไซดอน (Phosidon) ฯลฯ (สายสุวรรณ, 2533: 11)  

อภิปรัชญาศึกษาค้นคว้าถึงสัจธรรมหรือความเป็นจริงของภาพภูมิในเอกภพ หรือความ
เป็นจริงของทุกสิ่งทุกอย่างในบรรดาสิ่งที่มีอยูไ่ม่ว่าที่มีอยู่น้ันจะอยู่ในรูปของพลงังานหรือสสารก็ตาม  
เห็นได้ สัมผัสได้หรือไม่ได้ก็ตามอภิปรัชญา เป็นปรัชญาที่เป็นแม่บทพื้นฐานที่สุด เป็นทฤษฎีที่ว่า
ด้วยความจริง ศึกษาถึงความแท้จริงว่าอะไรเป็นอะไร ปัญหาเร่ืองความจริงแท้ของสิ่งต่าง ๆ ในเอก
ภพกล่าวถึงภพภูมิของเทวดาและกระบวนการของสิ่งเหล่าน้ันซ่ึงจะได้ท าการศึกษาต่อไป 

ในเทวนิยมที่สืบทอดกันมาเป็นปรัมปราประเพณีถือว่าโลกมีความสัมพันธ์อย่างใกล้ชิดกับ
พระเจ้าในฐานะ ผลสัมพันธ์กับเหตุ คือโลกเป็นผล พระเป็นเจ้าเป็นเหตุ ดังที่กล่าวกันทั่วไปว่า พระ
เป็นเจ้าเป็นผู้สร้างโลก ปัญหาที่น่าสนใจในที่น้ีก็คือ พระเป็นเจ้าทรงสร้างโลกได้อย่างไร ทรงสร้าง
โลกขึ้นมาใหม่โดยไม่ต้องอาศัยอะไรเลยอย่างที่เรียกกันว่า ทรงสร้างโลกจากความไม่มีอะไรเลย (ex 
nihilo) หรือว่าทรงสร้างโลกจากสิ่งบางสิ่งที่มีอยู่แล้วก่อนจะมีโลก ? 

ความเช่ือเกี่ยวกับเทวดาในศาสนาเทวนิยม 
 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566) |     1033 

 

 

 เทวะหรือเทวดา คือ ชาวสวรรค์ที่มีก าเนิดเป็นโอปปาติกะ คือการเกิดด้วยการผุดขึ้นทันที
โดยอาศัยอ านาจแห่งกรรมดีที่เคยท าไว้เม่ือคร้ังเป็นมนุษย์หรือสัตว์เดรัชฉาน เป็นต้น มีคุณสมบัติ 
คือผู้ที่มีความสุขด้วยกามคุณ 5 หรือฤทธิ์วิเศษนานาชนิดเล่นด้วยอานุภาพของตนมีความรุ่งเรือง

สว่างไสวด าเนินไปในอากาศ เป็นที่มนุษย์ยืดถือเอาว่าเป็นที่พึ่งแก่การสรรเสริญ ชื่อว่า “เทวะ” 
เพราะเพลิดเพลินด้วยกามคุณหรืออยู่ในกามคุณ เป็นผู้รุ่งเรืองแห่งกามคุณที่กระท าไว้ จะไปไหนก็มี
ความงดงามความโดดเด่นจะปรารถนาสิ่งใดก็ได้สมดังปรารถนาทุกประการ ดังน้ันความบันเทิงด้วย

กามสุขของเทวดาน้ี จึงเป็นความหมายตามรูปศัพท์ของค าว่า “เทวดา” 

 เซนโทมัส อาควีนัส ถือว่า ประพจน์ที่ว่า “ความมีอยู่ของพระเป็นเจ้าหรือเทวดา”  เป็น
ประพจน์ที่ชัดแจ้งในตัว (self evident) แล้วในด้านความคิด ไม่มีใครยอมรับในสิ่งตรงข้ามกับสิ่งที่
ชัดแจ้งในตัว แต่สิ่งที่ตรงข้ามกับประพจน์ที่ว่า “พระเป็นเจ้าหรือเทวดามีอยู่น้ันก็สามารถยอมรับกัน
ได้ เช่น  คนโง่กล่าวว่า  ในใจของเขา ไม่มีพระเป็นเจ้าหรือเทวดา ฉะน้ัน ค าว่า พระเป็นเจ้าหรือ

เทวดามีอยู่ จึงหาใช่ชัดแจ้งในตัวไม่”  
 ศาสนาคริสต์ ในสังคมผู้ที่นับถือนิกายโรมันคาทอลิก มีความเชื่อว่าเทวดามีจริงและมี
หลายองค์ซ่ึงแต่ละองค์ท าหน้าที่แตกต่างกัน เพื่อให้เกิดความสงบสุขแก่ชาวโลกและมวลมนุษย์ชาติ 
โดยได้แบ่งล าดับชั้นของเหล่าเทวดาไว้ 3  ชั้น คือ ชั้นเอก ชั้นโทและชั้นตรี  ในแต่ละชั้นมี 3 คณะ

ซ่ึงท าหน้าที่แตกต่างกัน มียศต่าง ๆ กัน ถึง 9 ล าดับ ซ่ึงเรียกรวม ๆ ว่า “เทวัญ”  ในพระคัมภีร์
ใบเบิลซ่ึงถือว่ามาจากวจนะของพระเจ้าหรือเทวะดา มีการกล่าวถึงเทวดามากมาย อยู่ฐานะ “ทูต

สวรรค์” หรือ “นักบุญ” ซ่ึงมีทั้งในเพศชายและเพศหญิง 
 ศาสนาฮินดู ปวงเทวดาหรือเทพเจ้าน้ันมีมากมายจนนับไม่ถ้วน โดยมีการกล่าวถึงอ านาจ
และอิทธิฤทธิ์ไว้มากมายเหลือคนานับ  เพราะเป็นศาสนาพหุเทวนิยม เทวดาคือแก่นหลักของ
ศาสนา เทวดาทุกองค์ได้รับการยกฐานะเป็นเทพเจ้า เป็นอ านาจที่เหนือธรรมชาติมีอิทธิพลเหนือ
มนุษย์ซ่ึงดลบันดาลทุกสิง่ให้เกิดขึ้นได้(ประจักษ์ ประภาพิทยากร, 2529: 1-12) ตามทัศนะของชาว
ฮินดู เชื่อว่า จักรวาลมีการเกิดดับ พระพรหมคือผู้สร้างโลกและจักรวาลให้มีอายุเป็นกัลป์ 1 กัลป์
ประกอบด้วย 1,000 มหายุค แต่ละมหายุคแบ่งออกเป็น 4 ยุค คือ กฤตยุค ไตรตายุค ทวาปรยุค
และกลียุค กระบวนการสร้างโลกและท าลายจะด าเนินไปตามวัฏจักรไม่มีที่สิ้นสุด 
 ศาสนาอิสลาม เป็นศาสนาของชาวเซมิติกเช่นเดียวกันศาสนายูดายและศาสนาคริสต์ 
ดินแดนที่ให้ก าเนิดศาสนาคือคาบสมุทรอาหรับ ในปัจจุบันเป็นที่ตั้งของประเทศซาอุดิอาระเบีย 
ประชาชนที่อาศัยอยู่ในคาบสมุทรดังกล่าวในเวลาน้ันประกอบด้วยชาวเบดูอินเป็นส่วนใหญ่ ชาวเบ
ดูอินในทางมนุษย์วิทยาจัดเป็นชนเผ่าซามิติคที่มีอาชีพเร่ร่อนเลี้ยงสัตว์อยู่ตามทะเลทราย ดั้งเดิม
ก่อนก าเนิดศาสนาอิสลาม ชาวอาหรับโบราณส่วนใหญ่นับถือศาสนา เซไบอัน  ที่บูชารูปเคารพต่าง 



 

1034     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.1 (January-April 2023) 
 

ๆ รวมทั้งเชื่อในพระเจ้าและอิทธิพลของดวงดาวในฐานะของเทพบริวารพระเจ้า(Astral religion) 
เชื่อกันว่า ปวงเทพเจ้าทั้งหลายมีความเก่ียวข้องกับดวงดาวบนท้องฟูา เทพเจ้าของชาวอาหรับสมัย
น้ันได้แก่ อัล ลัท (Al Lat) อัล อุซซาห์ (AL  Uzzah)  อัล มานัท (Al Manat) และอัลเลาะห์ 
(Allah) บางพวกนับถือศาสนายูดายซ่ึงเป็นศาสนาเก่าแก่ของชาวทะเลทรายที่แพร่หลายลงมาสู่
คาบสมุทรอาหรับ หลักค าสอนของศาสนาอิสลาม ของยกตัวอย่างค าสอนในด้านหลักศรัทธา 6 
ประการ  “1.ศรัทธาในพระผู้เป็นเจ้า โดยให้เชื่อว่า พระเจ้าที่แท้จริงน้ันมีเพียงพระองค์เดียวเท่าน้ัน
คือพระอัลเลาะห์ (ซุบห์) และต้องไม่ตั้งสิ่งอ่ืนใดขึ้นมาเพื่อการเคารพสักการะอีกนอกจากพระองค์ 
ให้เชื่อว่าพระองค์ทรงสร้างสรรพสิ่งทั้งปวง พระองค์ทรงไว้ซ่ึงความเมตตา กรุณา และความยุติธรรม
ทรงรู้เห็นในการกระท าและเข้าใจความคิดของมนุษย์ทุกคนทั้งในที่ลับและที่แจ้ง มุสลิมทุกคนถือว่า

ศรัทธาที่มีต่อพระเจ้าคือหัวใจของการเป็นอิสลามมิกชนที่แท้จริง”(มนต์ ทองชัช, ศาสนาส าคัญ
ของโลกปัจจุบัน) 
 

ความเชื่อเกี่ยวกับเทวดาในศาสนาอเทวนิยม 

 

ศาสนาพุทธน้ันมีแนวคิดที่แตกต่างโดยสิ้นเชิง เพราะเชื่อว่า ทุกคนน้ันมีชีวิตหรือการ
ท าดีได้ดีและท าชั่วได้ชั่ว สุขหรือทุกข์ ความม่ังมีหรือยากจนไม่ได้มาจากเทวดาหรือเทพเจ้า 
หรือจากอ านาจของใครทั้งสิ้นไม่ว่าจะเป็นเทวดาหรือเทพเจา้หรอือ านาจเหนือธรรมชาติใดๆ แต่
มาจากการกระท าของมนุษย์ทั้งสิ้น (พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตโต)2544: 45-85) แต่ในศาสนา
พุทธมิได้ปฏิบัติเสธการมีอยู่จริงของเทวดาหรือเทพเจ้า แต่ได้วางไว้อีกต าแหน่งหน่ึง เน่ืองจาก
เทวดาเป็นองค์เทพที่เติมเต็มความสมบูรณ์ในความเชื่อทางศาสนา ซึ่งเป็นความเชื่อของ
พุทธศาสนิกชนบางภูมิภาค เทวดาก็เป็นตัวอย่างที่ดี เป็นรางวัลแก่ปวงชนที่ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบ
ของพุทธศาสนิกชน ซึ่งเชื่อกันว่าคนใดได้สร้างกรรมดีมีพลังบุญพอ เม่ือตายไปแล้วจิตจะได้ไป
จุติในภพภูมิที่ดีเม่ือเปรียบเทียบกับทางตะวันตกค าว่าเทวดาก็ไม่แตกต่างกันมากนัก  เช่น นัก
ปรัชญาจิตนิยมต้ังแต่เพลโตเป็นต้นมา ถือว่าสิ่งที่ได้เห็นหรือได้สัมผัสในทางความเชื่อถือเป็น
หน้าที่ของอภิปรัชญาที่จะต้องสืบหาความจริง ว่ามีหรือไม่ เช่น เรื่องนามธรรม บรรดา ผีสาง 
เทวดา นรก สวรรค์ ชาติหน้า เป็นต้น ซึ่งอภิปรัชญามีหน้าที่สืบค้น อันติมสัจจะ(Ultimate 
Truth) น่ันคือ ความจริงที่สิ้นสุด  ซึ่งอยู่เหนือความจริงที่ปรากฎแก่ประสาทสัมผัสอัมติมสัจจะ 

เรียกว่า “สัจภาวะ” (Reality ; Truth) เป็นอันว่า อภิปรัชญา มุ่งศึกษากฎเกณฑ์ขั้นสูงสุด
ของสิ่งทั้งหลายซึ่งไม่สามารถรับรู้ได้หรือทดสอบได้ด้วยประสาทสัมผัส  ต้องอาศัยวิธีการใช้
เหตุผลคาดคะเนเท่าน้ัน (Speculative reason)  



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566) |     1035 

 

 

นักปรัชญาผู้ต่อต้านอภิปรัชญาส่วนมากสังกดัลัทธปิระสบการณ์นิยม (empiricism) ที่
รุนแรง ลัทธิน้ีมาจากลัทธปิฏฐิานนิยม (positivism) ของกองต์ (Auguste Comte พ.ศ.2341-
2400) และจากเดวิด ฮูม  (David Hume พ.ศ.2254-2319)  กองต์ผู้ได้รับยกย่องว่าเป็นบิดา
แห่งลัทธิปฏิฐานนิยม พิจารณาเห็นว่าอภิปรัชญาเป็นเรื่องราวของสมัยก่อนวิทยาศาสตร์ ทั้งน้ี
ท่านก าหนดเอาขั้นความเจริญทางปัญญาของมนุษย์เป็นเกณฑ์ตัดสิน  กล่าวคือ ท่านแบ่งขั้น
ความเจริญทางปัญญาของมนุษย์ไว้ดังน้ี 1.ขั้นเทววิทยา (the theological stage)  ในขั้นน้ี
คนมองเห็นทุกสิ่งทุกอย่างว่าตกอยู่ในอ านาจของพระเจ้าและเทวดา 2.ขั้นอภิปรัชญา (the 
metaphical stage)  ในขั้นน้ีคนมีปัญญาเจริญขึ้น มองเห็นสิ่งต่าง ๆ ว่าเป็นเพียงภาพปรากฏ 
ซึ่งมาจากภาวะที่ไม่ปรากฏ และมีมูลเหตุที่ท าให้ปรากฏ แต่มูลเหตุน้ันอยู่ลักษณะซ่อนเร้นหรือ
แอบแฝง 3.ขั้นปฏิฐาน (the positive stage) ในขั้นน้ีคนจะอธิบายสิ่งทั้งหลายตามข้อเท็จจริง
ที่สังเกตได้เท่าน้ัน ไม่ใช่มองเห็นสิ่งปรากฏเป็นภาพลวงตา และเห็นว่ามีความแท้จริงอยู่
เบื้องหลัง ซึ่งไม่ปรากฏ อย่างคนในขั้นอภิปรัชญาข้ันปฏิฐาน ก็คือสมัยวิทยาศาสตร์น่ันเอง 

ส่วนฮูมม์กล่าวว่า “ถ้าเราหยิบหนังสืออภิปรัชญาเล่มใดเล่มหน่ึงขึ้นมาอ่าน เช่น เล่ม
ที่ว่าด้วยเทพเจ้าหรือเล่มที่ว่าด้วยอภิปรัชญา ขอให้เราต้ังค าถามว่า อภิปรัชญาเล่มน้ันมีตรรกวิ
จารณ์ทางทฤษฎีใด ๆ ที่เกี่ยวกับปริมาณหรือจ านวนบ้างหรือไม่ (ตอบได้ว่า) ไม่มีเลย มีตรรกวิ
จารณ์ทางแนวปฏิบัติทดลองใด ๆ เกี่ยวกับข้อเท็จจริงและชีวิตบ้างหรือไม่(ถ้าไม่มี) จงเผาเสีย

เถิด เพราะมันไม่มีอะไรเลยนอกจากเหตุผลจอมปลอมและมายา” 
 

อ านาจของเทวดาตอ่ศาสนาเทวนิยม 

 

 ศาสนาโดยเฉพาะศาสนาเทวนิยมสอนให้เชื่อในเร่ือง พระเจ้า เทพเจ้า และเทวดา โดย
กล่าวอ้างถึงความจริงทางวัตถุวิสัย เช่น โลก ว่าพระเจ้า เป็นผู้สร้างขึ้น นอกจากน้ียังพรรณนาถึง
คุณลักษณะของพระเจ้าไว้มากมาย ซ่ึงเป็นการท้าทายผู้มีสติปัญญา ผู้รักเหตุผล ว่าเร่ืองดังกล่าวมี
จริงหริไม่ อย่างไร เขาเหล่าน้ันจึงค้นคว้าหาเหตุผลเข้าจับ จึงเกิดแนวคิดทางอภิปรัชญาขึ้นอีกสาย
หน่ึง  ด้านปรัชญาเมธีฝุายจิตนิยม (idealist) ได้ให้แนวคิดเก่ียวกับจิตและความรู้สึกนึกคิดซ่ึงมี
ลักษณะคล้ายคลึงกับลักษณะพื้นฐานของความจริงมาก 
 
 
 

ความเชื่อต่อเทวดากับธรรมชาติ ดิน ฟ้า อากาศในสังคมศาสนาเทวนิยม 



 

1036     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.1 (January-April 2023) 
 

 ปรัชญาเมธีฝุายธรรชาตินิยม (naturalist) ต่างมองว่าทั้งนักจิตนิยมและสสารนิยม ต่างก็
มองธรรมชาติกันคนละด้าน ตามทรรศนะของนักธรรมชาตินิยม เห็นว่า ธรรมชาติเป็นสัตที่แท้  ทั้ง
จิตและรูปเกิดจากธรรมชาติ และถือว่าธรรมชาติเป็นที่มาของสิ่งทั้งสอง น้ัน ธรรมชาติคือทุกสิ่งทุก
อย่างที่มี ไม่มีระเบียบเหนือธรรมชาติใดมีอยู่ต่างหากจากธรรมชาติ คนประกอบด้วยส่วนส าคัญ 2 
ส่วน คือ ร่างกายและจิตใจ  เม่ืออธิบายเร่ืองโลก ทวินิยม (dualism) อธิบายว่า มีสิ่งที่แตกต่างไป
จากโลกคือ พระเจ้า (God) สันนิษฐานว่า ในปรัชญาตะวันตก รูปแบบของทวินิยมที่ปรากฏเด่นชัด
สุดน้ัน เราจะพบได้ในอภิปรัชญาของเดการ์ต ผู้ซ่ึงถือว่ามีสาระหรือทรัพย์(substance) อยู่ 2 ชนิด 
ชนิดหน่ึงเป็นพวกวัตถุ อีกชนิดหน่ึงเป็นพวกจิต ซ่ึงทั้งสองชนิดน้ีมีความแตกต่างกันมาก และเป็น
อิสระต่อกัน 
 
อภิปรายผล 
 ตามความเชื่อทางอภิปรัชญาและความเชื่อทางศาสนาเทวนิยม ในคัมภีร์พระไตรปิฎก 
คัมภีโลกศาสตร์ และวรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา ปัจจุบันเกือบจะทั้งหมดที่ว่าด้วยเร่ืองนรก
สวรรค์ เป็นค าตอบได้อย่างดีว่าเทวดามีจริงหรือไม่  

ศาสนาคริสต์ เชื่อว่ามนุษย์ที่เกิดมามีบาปติดตัว เพราะบรรพบุรุษได้ฝุาฝืนค าสั่งของพระ
เจ้า เพราะแยกตนออกจากพระองค์ด้วยทิฏฐิมานะ บาปน้ีหากไม่รีบก าจัด ตายไปจะถูกพิพากษาให้
ไปตกนรกตลอดกาล มนุษย์ต้องหันไปคืนดีกับพระเจ้าโดยผ่านองค์พระเยซูด้วยการมีศรัทธาใน
พระองค์จึงจะได้รับพระหรรษาทาน (Grace) ด้วยการก าจัดบาปให้หมดไป 
ศาสนาอิสลาม เชื่อว่า บาปดั้งเดิมเกิดจากความดื้อดึงไม่เชื่อฟังพระผู้เป็นเจ้า บาปหนักที่สุดของ
ศาสนาอิสลามคือการน าเอาสิ่งอ่ืนหรือผู้อ่ืนเข้าไปเปรียบเทียบกับองค์อัลเลาะห์เจ้า การที่จะพ้นจาก
บาปคือการส านึกผิดด้วยดว้ยการกลับใจ สร้างศัทธาปสาทะต่อพระผู้เป็นเจ้าและปฏิบัติตามหลักค า
สอนของพระองค์ 

ศาสนาฮินดู เชื่อว่า พระพรหมเป็นผู้สร้าง พระวิษณุเป็นผู้พิทักษ์ และมีพระศิวะเป็นผู้
ท าลาย ก าหนดให้มีชายาของพระองคแ์ละของเหลา่เทพขึน้มา เพื่อสร้างความเลื่อมใสใหชาวฮินดูใน
เวลาต่อมาจนถึงทุกวันน้ี 

เทวดามีจริง กล่าวในแง่ของนามธรรม ภูมิเทวดาคือความรู้สึกสบายใจ ถ้ากล่าวในแง่
รูปธรรมภูมิของเทวดาคือดินแดนที่สัตว์ผู้ท าบุญไว้ต้องไปเสวยผลของบุญกรรมหลังความตาย เปูน
ข้อเท็จจริงทางวิชาการ ที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ที่ส าคัญอย่างยิ่ง ข้อเท็จจริงเหล่าน้ัน เป็นเร่ือง
ระหว่างพระพุทธเจ้ากับเทวดา หรือเป็นเร่ืองของศาสดาของศาสนาเทวนิยม เช่น ศาสนาคริสต์ 
ฮินดู และศาสนาอิสลาม เป็นต้น 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-เมษายน 2566) |     1037 

 

 

แต่ศาสนาอเทวนิยม คือ ศาสนาพุทธเชื่อว่า โลกและจักรวาลมีการเกิดดับเป็นวัฏจักร แต่
ไม่มีผู้สร้าง มีการเกิดขึ้น ตั้งอยู่และดับสลาย สลับกันไปไม่มีที่สิ้นสุดด้วยกฎอันเที่ยงแท้แน่นอนที่มี
อยู่เองในธรรมชาติที่ปรัชญาพุทธเรียกว่า ธรรมฐิติหรือ ธรรมนิยาม สังขารทั้งปวงย่อมเป็นไปตาม
กฎน้ี ยกเว้นแต่ วิสังขาร (นิพพาน)  เท่าน้ันที่ไม่มีการเกิดดับ มีแต่การตั้งอยู่อย่างเดียว 
 

เอกสารอ้างอิง 
 
 

กรมวิชาการ, (2511) ส สกฤต-ไทย-อังกฤษ อภธิาน, (พระนคร : คุรุสภา) 
ต.นาคะประทีป, (2467) บาลี อภธิานปฺปทกีาและสูจิ, (กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์ไท) 
พระอัคควังสเถระ, (2545) สทัทนีติธาตุมาลา คัมภรี์หลกับาลีไวยากรณ์, (กรุงเทพมหานคร : ไทย

รายวันการพิมพ์) 
พจนานุกรม, (2546) ฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542 พิมพ์ครั้งที่ 1, (กรุงเทพมหานคร : 

บริษัทนามีบุค๊พับเคชั่น จ ากัด) 
พระธรรมปิฎก(ป.อ. ปยตฺุโต), (2523) พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพ์คร้ังที่ 9, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั) 
 ฟื้น ดอกบัว, (2532) ปวงปรัชญากรกี, (กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์) 
 พระธรรมปิฏก(ป.อ. ปยุตโฺต), (2546) เรือ่งเหนือสามัญวิสัย : อิทธิปาฏหิาริย์-เทวดา,

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์สุวรรณภูมิ) 
เสถียรพงษ์  วรรณปก, (2535) พุทธศาสนา : ทัศนะและวจิารณ์, (กรุงเทพมหานคร : ช่อมะไฟ) 
พระราชวรมุณี(ปยตฺุโต), (2518) พจนานุกรมพุทศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม, พิมพค์ร้ังที่ 4, 

(กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั) 
พระพรหมโมลี (วิลาศ ญาณวโร  ป.ธ.9 ), (2555) โลกทีปนี, (กรุงเทพมหานคร :  

ส านักพิมพ์ดอกหญา้,). 
พระมหาสมจินต์ สมฺมาปญฺโญ (วันจันทร์), (2534) นรกและสวรรค์ในพระพุทธศาสนา, 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต, (บัณฑติวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลง
กรณราชวิทยาลยั,). 

ที.ปา.(ไทย)11/275-286/218-232. 
ที.ปา.(ไทย)11/276/218-220. 
D.Hume, An Enquiry Cancerning Human Understanding, La Salle, 111, Open 

Coutt Publishing Co, 1935, Section 18, part 8. 



 

1038     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.1 (January-April 2023) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


