
กระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ 
ปกาเกอะญอ "บ้านทีโน๊ะโค๊ะ" หรือ "บ้านแม่อุสุ"ต าบลแม่อุสุ 

อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก 
MANAGEMENT PROCESS TO PRESERVE THE CULTURAL IDENTITY 

OF THE PGA   K'NYAU ETHNICGRO UP "BAN TEE NO KOH" 
OR "BAN MAE USU" MAE   USU SUBDISTRICT 
THA SONG YANG DISTRICT, TAK PROVINCE 

 
 

1เกรียงไกร กันตีมูล, 2รัตติกาล โสภัคค์ศรีกุล และ3ชูวิทย์ กมุทธภิไชย 

1 Kriangkrai Kanteemoon, 2Rattikarn Sopaksrikul,amd  
And 3Choowit  kamutthaphichai 

 

มหาวิทยาลัยราชภัฎก าแพงเพชร, ประเทศไทย 
Kamphaeng Phet Rajabhat University, Thailand.  

 
1ka_yanit22@hotmail.com, 2jib_@hotmail.com, 3choo_chai2524@hotmail.com 

 
Received: September 26,2023; Revised :November 2, 2023; Accepted :December 31,2023 

 
บทคัดย่อ 

 
 การศึกษาครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1. เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาลักษณะทางสังคม
และวัฒนธรรม ของกลุ่มชาติพันธ์ปกาเกอะญอ ในภาคเหนือของประเทศไทย 2. เพื่อศึกษา
กระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  
ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก3. เพื่อศึกษาปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการจัดการ 
เพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอในชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะ หรือ บ้าน
แม่อุสุ ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก แหล่งข้อมูลในการวิจัยครั้งนี้ ได้แก่ ผู้ใหญ่บ้าน 
ผู้รู้ ผู้อาวุโสในชุมชน ครูโรงเรียนบ้านทีโน๊ะโค๊ะ หรือ บ้านแม่อุสุ  นักวิชาการและแกนน าเครือข่าย
กะเหรี่ยง ผู้วิจัยเก็บข้อมูลโดยการสังเกต การสัมภาษณ์แบบเป็นทางการ การสัมภาษณ์แบบ

                                      
1ผู้ช่วยศาสตราจารย์ม. สาขาโปรแกรมสังคมศึกษา คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภฏัก าแพงเพชร 
2ผู้ช่วยศาสตราจารย์ม. สาขาโปรแกรมสังคมศึกษา คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภฏัก าแพงเพชร 
3ผู้ช่วยศาสตราจารย์ม. สาขาโปรแกรมสังคมศึกษา คณะศึกษาศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภฏัก าแพงเพชร 

mailto:ka_yanit22@hotmail.com


 

854     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.3 (September-December 2023) 

 

เจาะลึก และการสนทนากลุ่ม จากนั้นน าข้อมูลที่ได้มาตรวจสอบความสมบูรณ์  วิเคราะห์และ
น าเสนอโดยการบรรยาย ผลการวิจัยพบว่า 
กลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอ ที่ตั้งถิ่นฐานในประเทศไทย ส่วนใหญ่อาศัยอยู่ทั้งในภาคเหนือตอนบน
ของประเทศไทยลงไปถึงภาคกลาง การตั้งถิ่นฐานอยู่อาศัยมักจะสร้างบ้านเรือนตามบริเวณหุบเขาที่
มีล าธารไหลผ่านเพราะเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่ ให้ความส าคัญการผลิตทางการเกษตรเพื่อการบริโภค
และการด ารงวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอ ยังคงรักษาวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ไว้ใน
เร่ืองของการสร้างบ้านเรือนที่อยู่อาศัย ภาษา การแต่งกายกาย จารีตประเพณี คติความเชื่อที่แฝงอ
ยูในวิถีชีวิตประจ าวัน กระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนบ้านที
โน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ พบว่ามีกระบวนการสร้างข้อตกลงร่วมกันการก าหนดบทบาทหน้าที่ของคน
ในชุมชนตลอดจนจัดการศึกษาโดยใช้โรงเรียนในชุมชนเป็นตัวขับเคลื่อนให้คนในชุมชนมีส่วนร่วม
การจัดรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมปัจจัยที่ เก่ียวข้องกับกระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์
ทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอในชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  พบว่า ปัจจัย
ภายในของบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ มีผู้รู้ ผู้อาวุโสของชุมชนเป็นกลุ่มบุคคลที่ส าคัญในการ
ขับเคลื่อนในการรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนส่วนปัจจัยภายนอกมีหน่วยงานทั้งภาครัฐ 
ภาคเอกชน เข้ามามีส่วนร่วมการรักษาและอนุรักษ์วัฒนธรรมวิถีชีวิตแบบ ปกาเกอะญอ อย่าง
ต่อเนื่อง 
 
ค าส าคัญ : อัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมชุมชน หมายถึง ลักษณ์เฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอที่
อาศัยอยูในชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุและคนในชุมชนเห็นตรงกันที่จะร่วมกันการรักษาไว้
ให้คงอยู่ในวิถีชีวิตประจ าวัน เช่น ภาษาที่ใช้สื่อสาร การแต่งกาย นิทาน เป็นต้น ที่บ่งบอกถึงความ
เป็นมาของกลุ่มชาติพันธุ์ของตนเอง 
 

Abstract 
 

  The objectives of this study are: 1. To study the history, social and cultural 
characteristics. of ethnic groups 2. To study the management process to preserve the 
cultural identity of Ban Tee No Koh community or Ban Mae U Su, Tambon Mae U Su, Tha 
Song Yang District, Tak Province. 3. To study factors related to the management process. 
To preserve the cultural identity of the Pga K'nyau ethnic group in Ban Tee No Koh or 
Ban Mae Usu community, Mae Usu Subdistrict, Tha Song Yang District, Tak Province. The 
data sources for this research include village headmen, knowledgeable people, and 
elders in the community. Teacher at Ban Tee No Ko School or Ban Mae U Su, academic 
and leader of the Karen network. The researcher collects data by observation. Formal 
interview In-depth interview and group discussion Then take the obtained data and 
check its completeness. Analyzed and presented by lecture. The research results found 
that Pga K'nyau ethnic group that settled in Thailand Most of them live in the upper 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566) |    855 

 

 

northern region of Thailand down to the central region. Settlements usually build houses 
in valleys with streams flowing through them because they are an ethnic group that gives 
importance to agricultural production for consumption and maintaining the lifestyle of 
the Pga K'nyang ethnic group. Preserve the culture of ethnic groups in terms of building 
houses, language, dress, customs, beliefs and beliefs that are hidden in daily life.The 
management process to preserve the cultural identity of the Ban Tee No Koh or Ban Mae 
Usu community found that there was a process of creating a common agreement, 
defining the roles and responsibilities of people in the community, as well as organizing 
education using schools in the community as a driving force for people in the 
community. Communities participate in maintaining cultural identity.Factors related to 
the management process to maintain the cultural identity of the Pga K'nyau ethnic group 
in Ban Tee No Koh or Ban Mae Usu communities. It was found that the internal factors of 
Ban Tee Nokho or Ban Mae Usu were knowledgeable, the elders of The community is an 
important group of people in the drive to maintain the cultural identity of the 
community. As for external factors, both government and private agencies are involved 
in maintaining and preserving the culture and way of life. Continuously pakakan 
 
Keywords: Community cultural identity refers to the unique identity of the Pga K'nyau 
ethnic group who live in Ban Tee No Koh or Ban Mae Usu communities, and the people 
in the community agree to work together to maintain it in their way of life. Daily life such 
as the language used to communicate, dress, stories, etc. that indicate the history of 
one's own ethnic group. 
 
บทน า 
 

ประเทศไทยเป็นประเทศที่มีกลุ่มคนหลายเผ่าพันธุ์หลายวัฒนธรรมอาศัยอยู่ร่วมกันมาเป็น
เวลานาน เช่น กลุ่มชาติพันธุ์ที่อยู่บนพื้นทีสู่งหรือที่เรียกกันว่าชาวไทยภูเขา ได้แก ่ปกาเกอะญอ  ม้ง  
ละว้า เมี่ยน อาข่า ลีซู เป็นต้น กะเหรี่ยง เป็นคนพื้นเมืองดั้งเดิมของภาคพื้นทวีปอุษาคเนย์ (หรือ
สุวรรณภูมิ) มีหลักแหล่งอยู่บริเวณหุบเขา ลุ่มน้ าสาละวิน มีแม่น้ าสาละวินเป็นแม่น้ าสายหลัก 
แม่น้ าสาละวินมีต้นน้ าอยู่ทิเบต เช่นเดียวกับแม่น้ าโขง แล้วไหลคู่กันลงทางทิศใต้ตั้งแต่ต้นจนปลาย 
ถือเป็นแม่น้ าสายหลักร่วมกันของสุวรรณภูมิ (บุญช่วย ศรีสวัสดิ์, 2506) "กะเหรี่ยง" เป็นค าที่หมาย
รวมถึง กลุ่มที่เรียกตนเองว่า ปกาเกอะญอ (จกอว์) โพล่ง (โผล่ว) กะยาห์ กะยัน บแว และปะโอ ที่
อาศัยอยู่ในภาคเหนือประเทศไทย การตั้งถิ่นฐานที่อยู่อาศัยประชากรกะเหรี่ยง หรือชุมชนปกา
เกอะญอ ตั้งถิ่นฐานชุมชนถิ่นที่อยู่อาศัยในพื้นที่ต่าง ๆ อาณาบริเวณจังหวัดรอยต่อระหว่างตะเข็บ
ชายแดนระหว่างประเทศไทยกับประเทศสาธารณรัฐแห่งสหภาพเมียนมา เริ่มตั้งแต่จังหวัดภาค



 

856     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.3 (September-December 2023) 

 

ตะวันตกถึงจนถึงภาคเหนือประเทศไทย ก่อนการแบ่งแนวเขตแดนประเทศไทยระหว่างประเทศ
พม่าหรือสาธารณรัฐเมียนมากับประเทศไทย 

 กลุ่มชาติพันธุ์บนพื้นที่สูงหรือชนเผ่าเหล่านี้ เป็นกลุ่มคนที่มีความผูกพัน และเคารพทะนุ
ถนอมต่อแผนดิน ป่าไม้ สายน้ า และขุนเขา เป็นผู้ใช้ชีวิตสัมพันธ์กับธรรมชาติ มาก มีความเข้าใจ
และได้สั่งสมความรู้เกี่ยวกับเรื่องป่าไม้ น้ า และผืนแผ่นดินมาหลายชั่วอายุคนจนกลายเป็นแนว
วัฒนธรรมที่หล่อหลอมชีวิต ความคิดและพฤติกรรมของชนเผ่า (อุไรวรรณ, มปพ.) โดยเฉพาะ ชน
เผ่ากะเหรี่ยง หรือที่เรียกตนเองว่า คนปกาเกอะญอ นั้นเป็นกลุ่มคนที่มีวิถีชีวิตเรียบง่าย (ตาม
ความหมายชื่อของเผ่าพันธุ์ปกาเกอะญอ แปลว่า คนเรียบง่าย) ตามจารีตประเพณีของชุมชนกับการ
ท าหากินเป็นเรื่องที่ผูกพัน ซึ่งกันและกันมาโดยตลอดและโดยเฉพาะผูกพันอยู่  กับป่า ได้อาศัย
ประโยชน์จากป่าเพื่อการด ารงชีวิตเป็นแหล่งอาหารของชุมชน เป็นยารักษาโรค เป็นแหล่งพักพิง
อาศัย ตลอดจนปัจจัยสี่ในการด ารงชีพมาโดยตลอด 

กลุ่มชาติพันธุ์ “กะเหรี่ยง” ในประเทศไทยพอจ าแนกได้เป็น 2กลุ่มใหญ่ คือ กลุ่มกะเหรี่ยง
ที่เรียกตนเองว่า “ปกาเกอะญอ” หรือ “จกอ” ซึ่งชาวต่างประเทศมักจะออกเสียงเป็น “สกอว์” 
(Sgaw Karen) และกลุ่มที่เรียกตนเองว่า “โพล่ง” หรือ “โผล่ว” (ออกเสียงแตกต่างกนตามท้องถิ่น)
กลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยง ที่เรียกตนเองว่า “ปกาเกอะญอ” มีเอกลักษณ์การด ารงความเป็นเผ่าพันธุ์ได้
เนื่ องจากการปฏิบัติตามประเพณี  วัฒนธรรมของตนเอง การด ารงชีวิตอยู่กับป่า  การใช้
ทรัพยากรธรรมชาติโดยตรง มีความสัมพันธ์กับดิน – น้ า – ป่า มาอย่างยาวนาน มีภูมิปัญญาในด้าน
การจัดการทรัพยากรธรรมชาติ และระบบนิเวศน์มีการพัฒนาอยางต่อเนื่อง รวมทั้งการปฏิบัติในวิถี
ชีวิตด้านอ่ืนๆ ที่ถ่ายทอดสืบต่อกันมาอย่างต่อเนื่อง 

สังคมปกาเกอะญอ เป็นสังคมที่ให้คุณค่าและความหมายต่อทุกสิ่งทุกอย่างและ ใน
ความสัมพันธ์ต่าง ๆ นั้น มีคนเป็นศูนย์กลางและเป็นตัวเชื่อม ระหว่างคนกับคน คนกับธรรมชาติ
และคนกับธรรมชาติและคนกับอ านาจเหนือธรรมชาติ ความสัมพันธ์ดังกล่าวผสมผสานกลมกลืน
และโยงใยกับทุกสิ่งทุกอย่างในสังคม ตั้งแต่ระดับครอบครัวไปสู่เครือญาติและหมู่บ้าน ตั้งแต่เด็ก
จนถึงคนแก่ 

ปกาเกอะญอมีความเชื่อที่ส าคัญอยู่หลายอย่าง เช่น ความเชื่อที่ว่าหมู่บ้านเป็นศูนย์กลาง
ด้านการปกครอง มีผู้น าทางธรรมชาติในการปกครองที่เรียกว่า “ฮีโข่”  ฮีโข่เป็นผู้ก่อตั้งหมู่บ้านและ
สืบสายเลือดที่ติดต่อกันมา ส่วนผู้น าอ่ืน ๆ ได้แก่ ผู้อาวุโสในหมู่บ้านมีหน้าที่ชี้แนะและให้ค าปรึกษา
แก่ผู้น าหมู่บ้านในเรื่องเกี่ยวกับความเชื่อและประเพณีความเชื่อเรื่องผีเป็นความเชื่อที่มีมาตั้งแต่
ดั้งเดิม ชาวบ้านใช้ความเชื่อเรื่องผีในด้านต่าง ๆ เช่น ในด้านการรักษาพยาบาล เมื่อบุคคลใน
ครอบครัวคนใดเกิดล้มป่วยขึ้นมาเมื่อไปรักษาทางแพทย์ปัจจุบันแล้วยังไม่หาย หรือมีอาการไม่ดีขึ้น
ญาติผู้ป่วยจะต้องหาดอกไม้ ธูปเทียนเพื่อขอท านายจากหมอดูหรือหมอผีว่าเกิดมาจากสาเหตุอะไร 
ถ้าหมอดูทายว่าเหตุที่ไม่สบายอาจเกิดจากการละเมิดเจ้าที่เจ้าทางในไร่  ผีป่า ผีน้ า รวมถึงสถานที่
อ่ืน ๆ ก็จะต้องไปท าการขอขมาและเลี้ยงผี เนื่องจากเชื่อว่าถ้าไม่เลี้ยงผี ผีจะโกรธและท าร้ายถึงแก่
ชีวิต การเลี้ยงผีอาจจะเป็นการเลี้ยงด้วยหมู ไก่หรืออ่ืน ๆ ก็ได้ 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566) |    857 

 

 

จากวิถีชีวิตที่มีความเรียบง่าย การปฏิบัติตามจารีต ประเพณี ของกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีมา
อย่างสืบเนื่องต่อ ๆ กันมาจากรุ่นสู่รุ่น กลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงที่อาศัยในหุบเขา ก็ไม่สามารถ
หลีกเลี่ยงกระแสการเปลี่ยนแปลงทางสังคม การพัฒนาของภาครัฐเข้ามาในสู่ชุมชนได้ จึงท าให้
เกิดผลกระทบวิถีชีวิตของคนในชุมชน ที่จะต้องปรับตัวตามกระแสการพัฒนาที่เข้ามาในชุมชน คน
กะเหรี่ยงที่เคยมีเอกลักษณ์วิถีการด ารงชีพและในเรื่องประเพณีวัฒนธรรม โดยเฉพาะอย่างยิ่ง
อุดมการณ์ ความเชื่อและวิธีคิดตามประเพณีที่เก่ียวข้องกับการด ารงชีวิตของคนกะเหรี่ยงโดยตลอด
มีอันต้องผันแปร หรือสูญหายไปจากชุมชนดังค ากล่าวของบรรพบุรุษกะเหรี่ยงที่เคยท านายไว้ว่า  
ความแปลกปลอมที่ไม่คุ้นเคยและก าลังเข้ามาสู่วิถีชีวิตของสังคมกะเหรี่ยงเหล่านั้นเปรียบเสมือน งู
ยักษ์ ที่ก าลังเลื้อยเข้าไปในป่าดอย ไม่พ้นแม้แต่หย่อมบ้านเล็ก ๆ ของชาวกะเหรี่ยงที่ซุกซ่อนตัวอยู่
ในป่าใหญ่แถบลุ่มแม่น้ าเมยจะเห็นได้ว่าการมองสิ่งที่เป็นฐานของความสัมพันธ์ของคนในสังคมหรือ
ในกลุ่มชาติพันธุ์ การปฏิบัติสร้างให้เกิดตัวตนหรือที่เรียกว่า อัตลักษณ์ (Identity) มีขอบข่าย
กว้างขวางในบริบทของวัฒนธรรมเฉพาะของกลุ่มชาติพันธุ์  องค์ประกอบของชุมชนชาวเขามี
สัญลักษณ์หลายประการที่สื่อสารความหมายของเอกลักษณ์ประจ าเผ่าพันธุ์  จารีตประเพณี ความ
เชื่อ วิถีชีวิต คือ อุดมการณ์ทางอ านาจของระบบความเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์  อ านาจในการประกอบ
พิธีกรรมเพื่อสืบทอดอุดมการณ์  ภูมิปัญญาประจ าเผ่า และความสัมพันธ์ในระบบเครือญาติผู้ทีมี
อ านาจควบคุมสัญลักษณ์เหล่านี้  เป็นชนชั้นน าของชุมชน (Elite Group) ได้แก่ กลุ่มอาวุโสของ
หมู่บ้าน ผู้น าประกอบพิธีกรรมและหัวหน้าหมู่บ้าน การเปลี่ยนแปลงในชุมชนชาวเขามีความ
เคลื่อนไหวไปพร้อม ๆ กัน ทั้งทางด้านสังคม เศรษฐกิจ และการเมือง การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้เป็น
ปรากฏการณ์ที่สามารถเกิดขึ้นเองได้ตามธรรมชาติและเป็นผลงานที่เกิดจากโครงการพัฒนาต่าง ๆ 
ของหน่วยงาน ผลกระทบที่เกิดขึ้นในแต่ละชุมชนขึ้นอยู่กับสถานภาพ และบทบาทของกลุ่มคนใน
สังคมที่คงความเข้มแข็งของค่านิยมจารีตมากน้อยเพียงใด เพราะความมีอุดมการณ์ทางเผ่าพันธุ์
เข้มแข็งจะผลักดันให้สมาชิกส่วนใหญ่ยินยอมพร้อมใจที่จะเสียสละ ประพฤติปฏิบัติในวิถีทางซึ่งเป็น
บรรทัดฐานของสถาบันประจ าเผ่าพันธุ์ (อานันท์ กาจญจนพันธุ์, 2530 หน้า 6) 

ปัญหาและการสูญเสียอัตลักษณ์ชาติพันธุ์และศักยภาพการถ่ายทอดวัฒนธรรมและภูมิ
ปัญญากะเหรี่ยง ภายใต้กระบวนการสร้างความเป็นไทย (Thai-ization) กลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงใน
หลายพื้นที่ไม่สามารถธ ารงรักษาอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ได้ เนื่องจากกระบวนการกลายเป็นไทยได้
เข้ามาในวิถีชีวิตของชาวกะเหรี่ยงผ่านระบบการศึกษาส่งผลให้กะเหรี่ยงรุ่นใหม่มีค่านิยมในการ
อพยพเข้าไปท างานในเมืองใหญ่ เมื่อชาวกะเหรี่ยงได้เข้าไปอาศัยอยู่ในเมือง จึงได้พยายามซ่อน
เร้นอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของตนเอง ซึ่งส่งผลเสียโดยตรงต่อการธ ารงชาติพันธุ์กะเหรี่ยง และชีวิตของ
ปัจเจกบุคคลที่ขาดรากฐานยึดเหนี่ยวทางวัฒนธรรม นอกจากนี้ การที่กะเหรี่ยงส่วนใหญ่ในชุมชน
ชนบทไม่อาจจะปฏิบัติการทางการเกษตรด้วยการท าไร่หมุนเวียนซึ่งเป็นภูมิปัญญาดั้งเดิม เนื่องจาก
ถูกห้ามไม่ให้ท าก็ท าให้กะเหรี่ยงสูญเสียระบบคุณค่าดั้งเดิมที่มีรากฐานจากการท าไร่หมุนเวียน เช่น 
อุดมการณ์เศรษฐกิจพอเพียง การแบ่งปัน การเอ้ือเฟื้อและอาทร การให้ความส าคัญกับป่า สิ่ง
ศักดิ์สิทธิ์และพิธีกรรมที่ร้อยรัดชุมชนกะเหรี่ยงเข้าด้วยกันท าให้องค์กรที่จะท าหน้าที่ถ่ายทอด ด้วย
ทัศนคติของคนไทยพื้นราบยังคงมองกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงว่าพวกเขาไม่ใช่คนไทยหรือคนไทยชั้น



 

858     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.3 (September-December 2023) 

 

สอง ดังนั้นกลุ่มชาติพันธุ์กะเหรี่ยงและกลุ่มชาติพันธุ์กลุ่มอ่ืน ๆ จึงถูกเลือกปฏิบัติด้วยมาตรฐานที่
แตกต่างออกไป ส่งผลให้ชาวกะเหรี่ยงขาดสิทธิในการจัดการวิถีชีวิตของกลุ่มชาติพันธุ์ตนเองในเร่ือง
ส าคัญ เช่น การศึกษา ฯลฯ   

จากปัญหาดังกล่าวข้างต้น จึงท าให้หลายๆ ฝ่าย เช่น องค์กรภาคเอกชน องค์กรเครือข่าย
ชาวกะเหรี่ยง นักวิชาการที่เชี่ยวชาญด้านกลุ่มชาติพันธุ์  ร่วมมือผลักดันเพื่อฟื้นฟูวิถีชีวิตชาว
กะเหรี่ยงโดยให้กระทรวงวัฒนธรรมเสนอต่อ คณะรัฐมนตรีเห็นชอบแนวนโยบายในการฟื้นฟูวิถี
ชีวิตชาวกะเหรี่ยง นอกจากนั้นในเรื่องของความเชื่อ ภูมิปัญญาและวิถีวัฒนธรรมการด าเนินชีวิต
ของคนในชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  ผู้วิจัยได้ศึกษาระบบการจัดการทรัพยากรป่าไม้และ
ไม้ฟื้นกับวิถีชีวิตของชุมชนปกาเกอะญอ  พบว่า การจัดการป่าไม้ของชุมชน มี การจัดการ
ทรัพยากรธรรมชาติที่สัมพันธ์กับวิถีชีวิตของชุมชนมีรูปแบบการจัดการที่ชัดเจน คือ การก าหนดเขต
พื้นที่ป่าชุมชน ป่าอนุรักษ์ และที่อยู่อาศัย มีระบบการจัดการที่เป็นโครงสร้าง คือ การจัดตั้ง
คณะกรรมการป่าชุมชนเพื่อคอยก ากับดูแลจัดการป่า มีการก าหนดกฎระเบียบข้อบังคับการ ใช้
ประโยชน์ มีการเข้าร่วมคณะกรรมการป่าชุมชนในระดับเครือข่ายลุ่มน้ า เพื่อให้ดูแลรักษาและการ
ใช้ประโยชน์จากป่าและไม้เป็นไปอย่างชัดเจน จากปรากฏการณ์ข้างต้น ท าให้ผู้วิจัยสนใจที่จะศึกษา
ลักษณะทางสังคมและวัฒนธรรม และกระบวนการจัดการภายในของชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้าน
แม่อุสุ มีลักษณะอย่างไรที่สามารถด ารงความเป็นชุมชนปกาเกอะญออยูท่ามกลางการเปลี่ยนแปลง
จากกระแสโลกภายนอกได้ในปัจจุบัน 

 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
  
  1. เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาลักษณะทางสังคมและวัฒนธรรม ของกลุ่มชาติพันธ์ปกา
เกอะญอในภาคเหนือของประเทศไทย 
 2. เพื่อศึกษากระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนบ้านที
โน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก 
 3. เพื่อศึกษาปัจจัยที่เก่ียวข้องกับกระบวนการจัดการ เพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม
ของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอในชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสอง
ยาง จังหวัดตาก  
 
วิธีด าเนินการวิจัย 
 
  การศึกษาวิจัยในครั้งนี้  เป็นการศึกษากระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทาง
วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสอง
ยาง จังหวัดตาก ซึ่ง ผู้วิจัยได้ท าการศึกษาด้วยวิธีการศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ โดยด าเนินการข้ันตอน
ดังนี้ 
                      



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566) |    859 

 

 

            1. ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง 
 ประชากรในการศึกษาคร้ังนี้ คือ ผู้ที่มีส่วนเก่ียวข้องในชุมชนบา้นทีโน๊ะโคะ๊หรือบ้านแม่อุสุ  
ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก 
 ผู้ให้ข้อมูลหลัก ประกอบด้วย ผู้น าชุมชนทั้งที่เปน็ผูน้ าทางการและผูน้ าธรรมชาติ 2 คน ผู้
อาวุโสในชุมชน 8 คน ครูโรงเรียนบา้นทโีนะ๊โค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ   5 คน นักวิชาการและเครือข่าย
หน่วยงานที่เก่ียวข้อง 4 คน เป็นต้น 
 2. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย 
  เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย แบบสอบถาม และแบบสัมภาษณ์เก่ียวกับกระบวนการจัดการ
เพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ ปกาเกอะญอ "บ้านทโีนะ๊โค๊ะ" หรือ "บ้านแม่
อุสุ"ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก 

3. การวิเคราะห์ข้อมูล   
 ผู้วิจัยน าข้อมูลที่ได้จากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ที่ก าหนดไว้  โดยข้อมูลดังกล่าวมาท า
การวิเคราะห์ข้อมูลในแต่ละประเด็นที่ก าหนดไว้ และท าการตรวจสอบความถูกต้อง ความสมบูรณ์
ของข้อมูล น ามาเขียนสรุปผลการศึกษาวิจัยโดยใช้กรอบแนวคิดที่ก าหนดมาน าเสนอผลการศึกษา
ในเชิงบรรยาย 
 
ผลการวิจัย 
 
            1. ภูมิหลังประวัติความเป็นมา สังคมและวัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอ จาก
การศึกษาวิจัย พบว่า การตั้งถิ่นฐานท ามาหากินของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอ อาศัยอยู่ทั้งใน
ภาคเหนือตอนบนของประเทศไทยลงไปกระทั่งถึงภาคกลาง รวมทั้งสิ้น 15 จังหวัด เรียงจากมากไป
หาน้อยได้แก่ เชียงใหม่ แม่ฮ่องสอน ตาก ล าพูน กาญจนบุรี แพร ่ราชบุรี เชียงราย ล าปาง เพชรบุรี 
อุทัยธานีสุพรรณบุรี ก าแพงเพชร ประจวบคีรีขันธ์ และสุโขทัย กลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอที่อาศัยอ
ยูในแถบภาคเหนือมักจะตั้งถิ่นฐานอยู่ตามหุบเขาที่มีล าธารไหลผ่าน เพราะเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ที่ให้
ความส าคัญในการผลิตการเกษตรเพื่อการบริโภคในครอบครัวประชากรกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอ
ในภาคเหนือมีมากที่สุดที่จังหวัดเชียงใหม่ และยังพบว่ามีการด ารงวิถีชีวิตแบบปกาเกอะญอที่ยัง
ชัดเจนอยู่ เช่น การสร้างบ้านเรือน ภาษาพูด การแต่งกาย จารีตประเพณีแบบดั้งเดิมภายใน
ครอบครัว ตลอดจนความเชื่อที่ยังคงแฝงอยู่ในวิถีชีวิตประจ าวันอยู่ 
          ส่วนชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  พื้นที่ท าการศึกษาวิจัย พบว่า เป็นชุมชนปกา
เกอะญอที่ มีการอพยพตั้งถิ่นฐานเข้ามาอยู่อาศัยประมาณ 200 -300 ปี อยู่เขตพื้นที่บ้านทีโน๊ะโค๊ะ 
หรือบ้านแม่อุสุ ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก การสร้างบ้านเรือนตั้งอยู่บนสันเขา  
เป็นหย่อมๆ ตามที่ราบระหว่างหุบเขาหรือที่ราบ เชิงเขา การปกครองของชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือ
บ้านแม่อุสุ ปัจจุบันมี 2 รูปแบบ คือ รูปแบบที่หนึ่งแบบดั้งเดิมเป็นการปกครองแบบตามประเพณี 
รูปแบบที่สองเป็นการปกครองแบบทางการ ซึ่งในแต่ละรูปแบบมีผู้น าการปกครองที่มีบทบาทและ
หน้าที่กันแยกจากกันอย่างชัดเจน ความสัมพันธ์ของคนภายในชุมชนเป็นลักษณะแบบครอบครัว 



 

860     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.3 (September-December 2023) 

 

เนื่องจากครอบครัวในชุมชนเป็นแบบครอบครัวขยาย ส่วนใหญ่เป็นพี่น้องกันหมด การพึ่งพาอาศัย
จึงเป็นลักษณะช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกัน จึงท าให้ชุมชนยังคงเป็นความสัมพันธ์ที่เหนียวแน่นและมี
โครงสร้างที่เป็นแบบดั้งเดิม 
            2. กระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือ
บ้านแม่อุสุ ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก พบว่า มีการจัดการที่รักษาวัฒนธรรมวิถี
ชีวิตแบบปกาเกอะญอของคนในชุมชนคงอยู่ร่วมกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคมปัจจุบัน มีการสร้าง
ข้อตกลงร่วมกันโดยให้ทุกครัวเรือนในหมู่บ้านเข้ามามีส่วนร่วมสร้างข้อตกลง เช่น วัฒนธรรมในเร่ือง
การจัดการทรัพยากรธรรมชาติสิ่งแวดล้อมและพื้นทีท่ ากินคนในชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ 
ที่เน้นด้านเกษตรเพื่อการบริโภคในครอบครัว โดยการก าหนดพื้นที่ใช้สอยในชุมชนที่เป็นพื้นที่ใช้
ประโยชน์ร่วมกันและให้ชุมชนร่วมกันรับผิดชอบเพราะถือได้ว่าเป็นพื้นที่ท ากินของทุกคนในชุมชม 
นอกจากนั้นในการประชุมหมู่บ้านแต่ละครั้งชาวบ้านในชุมชนทุกครอบครัวจะต้องมาร่วมกันแสดง
ความคิดเห็น ส่วนในเรื่องของการก าหนดบทบาทหน้าที่ของคนในชุมชน นอกจากบทบาทหน้าที่
ของผู้น าตามประเพณี“ฮี่โข่”และผู้น าที่เป็นทางการคือผู้ใหญ่บ้านแล้ว บทบาทหน้าที่ของคนใน
ชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  เองก็ต้องมีส่วนร่วมในการดูแล รักษา จารีต ประเพณี
วัฒนธรรมของชุมชนด้วยเช่นกัน การมีส่วนร่วมการรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธุ์ป
กาเกอะญอของคนในชุมชนประกอบด้วย ผู้รู้ ผู้อาวุโส ผู้ใหญ่บ้าน ผู้ช่วยผู้ใหญ่บ้าน ฮี่โข่ แม่บ้าน 
ผู้แทนครูโรงเรียนบ้านทีโน๊ะโค๊ะ หรือ บ้านแม่อุสุ ต่างมีส่วนร่วมในการแสดงความคิดเห็นและร่วม
ขับเคลื่อนในการอนุรักษ์ รักษาจารีต ประเพณี โดยการเป็นครูภูมิปัญญาถ่ายทอดให้แก่เด็กนักเรียน
ในโรงเรียนผลัดเปลี่ยนหมุนเวียนกันไป             
 3. ปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่ม
ชาติพันธุ์ปกาเกอะญอในชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง 
จังหวัดตาก พบว่า ภายในชุมชนมีผู้รู้ ผู้อาวุโสของชุมชนเป็นกลุ่มบุคคลที่มีภูมิความรู้ในเร่ืองของป
กาเกอะญอศิลปะวัฒนธรรมและประเพณีที่เป็นของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอ ตลอดจนยังมีส่วน
ร่วมในการขับเคลื่อนในเรื่องต่าง ๆ ของชุมชน เช่น การสร้างข้อตกลงของหมู่บ้าน การจัดตั้ง
โรงเรียนชุมชนบ้านทีโน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ  โดยผลัดเปลี่ยนหมุนเวียนเป็นครูภูมิปัญญาสอน
วัฒนธรรมวิถีชีวิตแบบปกาเกอะญอให้แก่เด็ก โดยผู้รู้ ผู้อาวุโสในหมู่บ้าน 
          มีการปกครองแบบดั้งเดิมหรือตามประเพณี “ฮี่โข่” เป็นวัฒนธรรม ประเพณีความเชื่อ
ดั้งเดิมของกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอ มีการสืบทอด ถ่ายทอดวัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อต่อ ๆ 
กันมา อย่างเหนียวแน่น เนื่องด้วยปกาเกอะญอมีความเชื่อที่แฝงอยูในวิถีชีวิต และการปกครอง
แบบทางการ มีผู้ใหญ่บ้านเป็นผู้แทนของภาครัฐในการปกครองหมู่บ้านท าหน้าที่เป็นเจ้าหน้าที่ของ
ภาครัฐมีบทบาทหน้าที่ในการดูแลความปลอดภัยตลอดจนความเป็นอยู่ของคนในชุมชน  การ
ปกครองทั้ง2 รูปแบบ ต่างมีบทบาทหน้าที่แยกออกจากกันชัดเจน นอกจากนั้น ชุมชนบ้านบ้านที
โน๊ะโค๊ะหรือบ้านแม่อุสุ มีโครงสร้างความสัมพันธ์แบบดั้งเดิมระบบครอบครัว เครือญาติ เป็นตัว
เชื่อมโยงความสัมพันธ์ให้เกิดการช่วยเหลือเกื้อกูลกันและกันภายในชุมชน  ไม่ว่าจะเป็นจารีต 



 

                              วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์  ปีท่ี 8 ฉบับท่ี 3 (กันยายน-ธันวาคม 2566) |    861 

 

 

ประเพณี ของคนในครอบครัว ตลอดจนงานประเพณี พิธีกรรม ของหมู่บ้านซึ่งคนในชุมชนต่างก็ให้
ความร่วมมือและให้ความส าคัญ เนื่องด้วยคนในชุมชนมีความสัมพันธ์ภายในชุมชนที่เหนียวแน่น 
 
อภิปรายผล 
 
 การศึกษาวิจัยเร่ือง กระบวนการจัดการเพื่อรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมของกลุ่มชาติ
พันธุ์ปกาเกอะญอบ้านทีโน๊ะโค๊ะ หรือบ้านแม่อุสุ ต าบลแม่อุสุ อ าเภอท่าสองยาง จังหวัดตาก พบว่า
ภายในชุมชนมีระบบการปกครอง และโครงการสร้างความสัมพันธ์ของคนในชุมชนที่เหนียวแน่นจึง
ท าให้คนในชุมชนเกิดความตระหนัก รักในความเป็นชาติพันธุ์ของตนเอง เกิดความต้องการและ
พยายามที่จะรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ปกาเกอะญอเอาไว้ท่ามกลาง
การเปลี่ยนแปลงทางสังคมในปัจจุบัน โดยใช้โรงเรียน เป็นกลไกในการถ่ายทอด วิถีชีวิตแบบปกา
เกอะญอรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมแบบดั้งเดิม มีผู้รู้ ผู้อาวุโสในชุมชนเป็นผู้ถ่ายทอดให้แก่เด็ก 
นักเรียน เช่น ภาษา การแต่งกาย นิทาน ล าน า(ธา) การสืบทอดในเร่ืองการทอผ้า การท านา การท า
ไร่หมุนเวียน ฯลฯ ซึ่งสอดคล้องกับ Keyer ที่น าเสนอว่า อัตลักษณ์ของกลุ่มชาติพันธุ์ เป็นการหล่อ
หลอมที่มีมายาวนานของความรู้ร่วมกันในสายเลือด (shared descent) เช่น ภาษาที่สมาชิกใน
กลุ่มใช้สื่อสารกันได้ นิทานหรือนิยายที่สมาชิกในกลุ่มเชื่อว่ามีจุดก าเนิดร่วมกัน และ บริบททาง
ประวัติศาสตร์ที่สมาชิกในกลุ่มประสบมาด้วย ตามที่ อภิญญา เฟื่องฟูสกุล กล่าวถึงค าว่า อัตลักษณ์
มาจากการแปลความหมายของค าว่า Identity แปลว่าสิ่งที่เป็นคุณสมบัติเฉพาะของคนหรือสิ่งใดสิ่ง
หนึ่งว่าเป็นคุณสมบัติเฉพาะของสิ่งนั้นที่ท าให้โดดเด่นขึ้นมาหรือแตกต่างจากสิ่งอ่ืนอีกทั้งอัตลักษณ์
สามารถเป็นไปตามบริบทและเวลาที่เปลี่ยนไปซึ่งคล้ายกับประเด็นของด้าน  สภาพแวดล้อมของ
พื้นที่ จากแนวคิดดังกล่าวสามารถอธิบายได้ตามสภาวะการเปลี่ยนแปลงทางสังคมในปัจจุบันที่เข้า
มาในชุมชน ที่เปิดพื้นที่ทางวัฒนธรรมของชุมชนท าให้หน่วยงานทั้งภาครัฐ ภาคเอกชน องค์กร
ปกครองส่วนท้องถิ่นเข้ามาพัฒนาในชุมชน วิถีชีวิตเร่ิมเปลี่ยนแปลงไป ความเป็นตัวตนของชุมชนป
กาเกอะญอเริ่มหายไปแต่ด้วยความสัมพันธ์ของคนในชุมชนที่มีความเชื่อแฝงอยู่ใน ระบบครอบครัว 
เครือญาติ จึงท าให้เกิดการรวมตัวกันเพื่อที่จะรักษาอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรมแบบปกาเกอะญอ ให้
อยู่ร่วมกันการด าเนินวิถี ชีวิตในปัจจุบัน  
 
เอกสารอ้างอิง 
 
กรรณิการ ์พรมเสาร์, 2541 “เพลงอึทากลางทุ่งนาปกาเกอะญอ: ปกาเกอะญอผู้ยิ่งใหญ่ 
     และท าคือชีวติปกาเกอะญอ” ใน สุวิชานนท์ รัตนภิมล, บรรณาธิการ.เพลง ดนตรี ชีวิต 
    ชาวดอย. พิมพ์ครั้งที่ 2 .กองทุนชุมชนรักปา่ มูลนิธิพฒันาภาคเหนือ มูลนิธิโตโยต้าแห่ง 
     ประเทศไทย : บีเอสการพิมพ์. 



 

862     | Journal of MCU Ubon Review,Vol.8 No.3 (September-December 2023) 

 

ขวัญชีวัน บัวแดง. (2546). “ศาสนาและอัตลักษณ์ของกลุ่มชาตพิันธุ์: กรณีศึกษาชนกะเหรี่ยงใน
ประเทศไทยและประเทศพมา่,” รายงานการวิจัยเสนอต่อส านักงานกองทนุสนบัสนุนการ
วิจัย. 

ขวัญชีวัน บัวแดง. (2551). พื้นที่พรมแดนแม่น้ าเมยกับความสมัพันธ์ชาติพันธุ์ กะเหรี่ยง-คนเมือง. 
เชียงใหม่:วนิดาการพิมพ์. 

บุญช่วย ศรีสวสัดิ,์ 2506 เชียงใหม่และภาคเหนือ,กรุงเทพฯ :คลังวิทยา. 
ประวิตร โพธิอาศน์. (2538). “กะเหรีย่งสะกอ”. ใน ชาวเขา: ความเข้าใจกับชนเผา่ตา่งวัฒนธรรม

ประเพณี. เชียงใหม่: สถาบันวิจยัชาวเขา. 
ราชบัณฑิตยสถาน (พิมพ์ครั้งที่ 6). (2539). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑติยสถาน พ.ศ. 2526. 

กรุงเทพฯ : อักษรเจริญทัศน์ 
ศูนย์วิจัยชาวเขา. (2526). บรรณนิทัศน์ 5 สภาพของชาวเขาในประเทศไทย. จังหวัดเชียงใหม:่ กรม

ประชาสงเคราะห์ Imprintเชียงใหม่ : กรม, 2526 
สถาบนัวิจัยชาวเขา. (2541). ชาวเขา :ความเข้าใจกับชนเผ่าตา่งวัฒนธรรม. เชียงใหม่:นันทกานต์ 

กราฟฟิค การพิมพ์ 
สนและคณะ. (2554). ป่าสนวัดจันทร์ เร่ืองราว ผืนดนิ ปา่สนของปกาเกอะญอเมือเจะคี. เชียงใหม่: 

ส านักพิมพส์ันติภาพเพื่อสังคม. 
สมภพ ลาชโรจน์. (2538). “กะเหรี่ยงโป”. ใน ชาวเขา: ความเข้าใจกับชนเผา่ต่างวัฒนธรรม

ประเพณี.เชียงใหม่: สถาบันวิจัยชาวเขา. 
อภิญญา เฟื่องสกุล, 2546 อัตลักษณ์. พิมพ์ครั้งที่ 1. กรุงเทพฯ : คณะกรรมการสภาวิจัยแห่งชาติ

สาขาสงัคมวิทยา ส านักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ. 
Geertz, Clifford, 1973 “The Integrative Revolution : Primordial Sentiments 
amd civil Politics in the New States” in The Interpretation of Cultures. New 
York : Basic Books. 

Keyes, Charle F, 1976 “Toward a New Formulation of the Concept of Ethic Group”, 
Ethnicity,3:202-13. 
Leach, Edmund, 1954 Political Systems of Highland Burma. London : G. Bell 
and Sons. 

 


