
วิจารณ์หนังสือ : BOOK REVIEW 
ถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงามสร้างสรรค์ 

IF THE EDUCATION IS GOOD, PEOPLE MUST HAVE A GOOD 
LIFE AND FLOURISHES CREATIVELY 

 
 
ผู้เขียน : สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  

 (ป.อ.ปยุตฺโต)  
Author: Somdej Phra    
             Buddhakosajarn (P.A. Payutto) 

 
 

1พระครูนิวิฐธรรมานุยุต และ 2พระครูปริยัติพัฒนบัณฑิต 
1Phrakhru Nivithdhammanuyut and 2Phrakhru Pariyattiphattanabundit 

 

 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

 

1mit.wan@mcu.ac.th 
 

Received: June 25, 2024;     Revised: July 28,  2024;    Accepted: August 30,  2024 
 

 
 
 

 
1 นิสิต, หลกัสูตรพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลยั วทิยาเขตขอนแก่น 
2 รองศาสตรจารย์, ดร, สาขาวิชาพระพุทธศาสนา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น 

mailto:mit.wan@mcu.ac.th


 

2614    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.9 No.2  (May-August, 2024) 

 

ความนำ 
 

หนังสือเร่ือง ถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงามสร้างสรรค์ ถอดเสียงโดย ดร.วรภา 
อโณทยานนท์ ISBN 978-616-7053-47-9 สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือ บริษัท สำนักพิมพ์เพ็ย
แอนด์โฮม จำกัดกรุงเทพมหานคร หนังสือ ถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงามสร้างสรรค์ เล่ม
นี้ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้อธิบายบรรยายธรรมตามพระใหม่ไปเรียนธรรม ตอน
ที่ 33 ผู้ศึกษาได้จัดแบบตามเนื้อหาหรือหัวให้ได้เป็น 2 ตอน  ตอนที่ 1 ถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิต
ดี ที่งอกงามสร้างสรรค์เป็นบรรยายเกี่ยวไตรสิกขาพัฒนาคนและตอนที่ 2 สมาธิ มิใช่ให้มัวติดสุข 
มิใช่ให้มาขลุกความขลัง แต่มุ่งให้เป็นฐานกำลังของการพัฒนาปัญญา ในส่วนของหนังสือนั้น เป็น
ขนาด A4 พับคร่ึง มีความหนา 47 หน้า  

หนังสือเล่มมีความหนาพอดี พอเหมาสำหรับคนที่มีเวลาน้อยในการที่ใช่เวลาในการอ่าน
ความสำคัญ ซึ่งเร่ืองเป็นความพอดีที่สามารถดึงดูในให้ผู้ที่ต้องการศึกษาได้อ่านพอเหมาะกับเวลา 
ในขณะเดียวกันภาพที่ใช่ก็เป็นที่สร้างแรงจูงใจให้ค่อยคิดตาม จึงเห็นผู้ออกรูปแบบนั้นเป็นผู้ที่มี
ความสนใจกับผู้ที่อ่าน หรือเป็นการสร้างหน้าปกเพื่อให้น่าสนใจสำหรับบุคคลพบเห็นและผู้ที่กำลัง
หาหนังสือที่ตนอยากศึกษาเป็นอย่างดี 

 

โครงสร้างของหนังสือ 
 

หนังสือ ถ้าการศึกษาดีคนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงามสร้างสรรค์ ไตรสิกขาพัฒนาคนมาใต้แค่
ไหน มีการสารบัญหลักออกเป็น 2 ตอน  

ตอนที่ 1 ถ้าการศึกษาดีคนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงามสร้างสรรค์ เป็นอธิบายถึงการนำหลัก
ไตรสิกขามาพัฒนาคนเพื่อให้มีการดำเนินชีวิตให้ดีงาม  

ตอนที่ 2 เป็นการอธิยายสมาธิ เพื่อเห็นว่า สมาธิมิใช่ให้มัวติดสุข มิใช่ให้มาขลุกกับความ
ขลัง แต่มุ่งให้เป็นฐานกำลังของการพัฒนาปัญญา 

ทัศสนะของผู้ศึกษา เห็นว่าการวางโครงสร้างของหนังสือ มีความต่อเนื่องของเนื้อหาเป็น
อย่างดี ผู้ศึกษาจึงได้รู้ถึงเจตนาของผู้เขียนนั้นต้องการสื่อให้เห็นระดับความสำพันธ์กันเป็นขั้นตอน 
นอกจากนั้นยังวางหัวข้อย่อยในแต่ละตอนตามความสำคัญ จึงทำให้หนังสือเล่มนี้เป็นที่น่าสนใจ
สำหรับผู้ที่ใครต่อการศึกษา ซึ่งการเขียนนั้น มีการวางหัว และการเขียนสำนวนที่ไม่ซับซอน ดังนั้น
หนังสือเล่มนี้เหมาะแก่การศึกษาอย่างยิ่งสำหรับบุคคลที่สนใจใฝ่รู้ทางพระพุทธศาสนา 
 



 

วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม, 2567) |     2615 

 

 

สารัตถะของเนื้อหา 
 
ถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงามสร้างสรรค์: ขอให้มองดูในชีวิตของเรา ธรรมชาติ

ของชีวิตมันดำเนินไปของมันอย่างนั้น คนเรานี้มีปัญญาที่เป็นทิฏฐิรู้เข้าใจมองเห็นแค่ไหนอย่างไร ก็
คิดไปตามนั้น คิดได้อย่างนั้นแค่นั้น แล้วก็พูดไปตามนั้น ก็ทำไปตามนั้น นี่ว่าไปตามลำดับ ตาม
ธรรมชาติของชีวิตนี่คือเร่ืองของมรรคทางดำเนินไปของชีวิตส่วนสิกขา การศึกษานี่เป็นเร่ืองของการ
ฝึก มันก็เป็นธรรมชาติ แต่เป็นธรรมชาติที่สืบเนื่องจากการที่คนจัดแจง คือเราไม่ปล่อยให้มันเป็นไป
ตามธรรมดาของธรรมชาติที่มีอยู่เป็นอยู่ แต่เราใช้ความรู้เท่าทันธรรมชาตินั้น มาจัดปรับให้มันดีขึ้น 
ที่เรียกว่าฝึกว่าพัฒนานั่นแหละ คนจึงพยายามจัดตั้งวางกำหนดที่จะให้มันดำเนินไปอย่างนี้ๆ 

ที่นี้ การที่จะฝึกคนนั้น ก็มีเหตุผลอยู่แล้วว่าต้องเริ่มที่พฤติกรรม เพราะเป็นของหยาบ ของ
ปรากฏและอยู่ในวงแคบ จะว่าง่ายกว่าก็ได้ เพราะขอบเขตของมันน้อย ก็แค่นั้นๆ มันไม่มีความ
ลึกซึ้งพิสดารอะไร และอย่างที่ว่าไปแล้ว พฤติกรรมอะไรต่างๆ นั้นถ้าเราไม่ตั้งใจฝึก มันก็จะอยู่ตัว
ของมัน พอมั่นอยู่ตัว ลงตัวของมันแล้ว อย่างที่ว่าเป็นพฤติกรรมเคยชิน ที่นี้ก็แก้ยากแล้ว จึงต้อง
จัดการเสียก่อน ถ้าขืนช้า จะลำบากทีหลัง ต่อจากพัฒนาพฤติกรรมไปแล้ว เรื่องจิตใจนี่กว้างขวาง
ละเอียดอ่อนมาก แต่ถึงอย่างนั้น เร่ืองจิตใจก็ยังไม่ละเอียด ไม่ลึกซึ้ง ไม่กว้างขวางเท่าปัญญาและเรา
ก็ตั้งใจจัดการพฤติกรรมจัดการกับจิตใจ ด้วยปัญญาที่รู้เข้าใจนี่แหละ เพราะฉะนั้น ว่าถึง
กระบวนการฝึก ก็ต้องว่าไปตามนี้ คือเร่ิมต้นที่ฝึกพฤติกรรม โดยมีปัญญาอยู่คุมท้าย แต่ที่นี้ เมื่อว่า
ตามกระบวนการของชีวิตในธรรมดาของธรรมชาติ ในชีวิตที่เป็นจริง ชีวิตก็ดำเนินไปตามทางของ
มัน ดังที่ว่าแล้ว จุดเร่ิมอยู่ที่ว่าเรามีความรู้ความเข้าใจเป็นทุนเป็นฐาน ในเวลานี้ขณะนี้เรามีความรู้
เข้าใจแค่ไหนอย่างไร ความรู้ความเข้าใจนั้นก็จับตัวเป็นทิฏฐิของเรา ซึ่งเชื่อถือยึดถือมองเห็นอย่าง
นั้นแค่นั้น เมื่อมีทิฏฐิมองเห็นเข้าใจยึดถือเชื่อถือแค่ไหนอย่างไร ก็มีสังกัปคิดการไปในแนวนั้น แล้ว
จากนั้นก็จะพูดจะทำแสดงออกทางกายวาจา พูดรวมๆ ว่า การดำเนินชีวิตก็จะเป็นไปตามทางนั้น นี่
คือมรรค ซึ่งเป็นทางดำเนินชีวิต จึงตั้งต้นจากปัญญาที่มีที่เป็นอยู่ของคนนั้นๆ ในภาวะที่เป็นทิฏฐิ 
คือความเห็นความเข้าใจความเชื้อถือซึ่งออกมาเป็นความคิด นี้คือเร่ิมจากหมวดที่ 1 ปัญญา แล้วจึง
มาหมวดที่ 2 มีพฤติกรรมกายวาจาที่สนองความคิดนั้น แล้วทีนี้ หมวดที่ 3 พวกสมาธิในด้านของจิต 
ก็เป็นแรงขับเคลื่อน ไม่ว่าจะพูดจะทำอะไร ตัวพลังของจิต ภาวะความเข้มแข็งของจิต คือความ
เพียรที่จะก้าวไปในการพูดการทำการนั้นๆ สติที่ตื่นทันอยู่กับการนั้นเร่ืองนั้น และสมาธิความมั่นแน่
มุ่งแน่ว ก็จะมาเป็นแรงขับเคลื่อน เป็นสภาพจิตที่เอ้ือต่อการที่จะทำจะพูดให้สำเร็จผลได้ดีแค่ไหน  
เพราะฉะนั้น ฝ่ายมรรคนี่ว่าไปตามกระบวนการของชีวิต เมื่อสิกขาคือกระบวนการฝึกนั้น ฝึกให้
เป็นได้แค่ไหน ก็มีมรรคที่เป็นการดำเนินของชีวิตไปตามทางที่เป็นมรรคนั้น นี่คือสิกขาเข้ามาในชีวิต



 

2616    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.9 No.2  (May-August, 2024) 

 

ของเรา เกิดเป็นมรรคที่ชีวิตของเราดำเนินไปตามนั้น สิกขาฝึกศึกษาพัฒนามาได้แค่ไหน ก็มีมรรคที่
จะดำเนินชีวิตไปได้แค่อย่างนั้น ในเมื่อจุดเริ่มของมรรคอยู่ที่ว่าเรามีความรู้เข้าใจแค่ไหนอย่างไร ที่
จะจับตัวเป็นทิฏฐิของเรา ซึ่งเชื่อถือยึดถือมองเห็นอย่างนั้นแค่นั้น แล้วก็มีสังกัปคิดการ และ
แสดงออกทางกายวาจา รวมเป็นการดำเนินชีวิตของเรา ดังนั้น ในการฝึกศึกษาพัฒนานั้น เป้าหมาย
แท้จึงอยู่ที่ปัญญาให้ได้ปัญญาเป็นจุดมุ่ง และปัญญานั้น แหละจะมาเป็นฐานของมรรค เป็นทิฏฐิคือ
ความเห็นความเชื่อถือ ซึ่งเป็นต้นทางของความคิด ให้พูดให้ทำไปได้เท่าที่รู้เข้าใจและคิดได้นั้น
เพราะฉะนั้น เราจึงต้องการให้ได้ทิฏฐิ ที่พัฒนาถึงขั้นเป็นสัมมาทิฏฐิ  กระบวนการฝึกที่เราตั้งใจ
จัดการกับชีวิตนี้ เป็นสิกขาส่วนกระบวนการของชีวิตเองที่เป็นไปตามธรรมดาของมันเท่าที่ฝึกศึกษา
พัฒนาสำเร็จมา เป็นมรรก เราจึงจัดการศึกษาฝึกพัฒนาคนด้วยไตรสิกขา เพื่อให้คนนั้นมีมรรคที่
ก้าวหน้าไปอย่างดี [สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต): 2561; 2-4] ดังพุทธพจน์ตอนหนึ่งว่า  
"ภิกษุเล่าเรียนพระสูตร เล่าเรียนพระวินัย เล่าเรียนพระอภิธรรม ถือปฏิบัติเป็นผู้อยู่ป่าเป็นประจำ 
ถือปฏิบัติเป็นผู้ฉันอาหารบิณฑบาตเป็นประจำ ถือผ้าบังสุกุล คือผ้าที่เขาทิ้งแล้ว เอามาซักเอามา
ย้อมทำเองเป็นประจำ ถือมีจีวรแค่ 3 ผืนเป็นประจำ เป็นต้น ก็ชื่อว่าศึกษา" (ขุท.ม. (ไทย) 
29/409/285) เห็นได้ชัดเจนว่าศึกษาเป็นการปฏิบัติเพื่อรู้ทั่วชัดด้วยปัญญา ในขณะที่ ท่านพุทธ
ภิกขุ กล่าวการศึกษาในปัจจุบันที่การศึกษาที่เหมือนกับหมาหางด้วนในปัจจุบัน (พุทธทาสภิกขุ. 
2548 :132) ท่านได้แสดงคิดเห็นเกี่ยวกับระบบการศึกษาของไทย เป็นระบบการศึกษาแบบสุนัข
หางด้วน ซึ่งหมายความว่าการศึกษาที่เพียงให้คนรู้หนังสือและรู้วิชาชีพอันเป็นไปเพื่อฝ่ายกาย
เท่านั้นส่วนฝ่ายจิตไม่มีการคำนึงถึงเลย เป็นการศึกษาชนิดที่ไม่มีสวนทำให้ผู้ศึกษามีความเห็น
ถูกต้อง (สัมมาทิฏฐิ เก่ียวกับโลกและชีวิต คือ ไม่ทำให้ผู้ศึกษารู้ว่าเกิดมาทำไมศึกษาเล่าเรียนกันไป
ทำไม เพราะฉะนั้นในปัจจุบันการศึกษาของเราจึงมุ่งการผลิตแต่ทางวัตถุ การศึกษาของไทยจึงเป็น
การศึกษาที่เป็นอันตราย เพราะสอนให้ผู้เรียนเป็นทาสของกิเลส และไร้ศีลธรรม หากปล่อยให้
ระบบการศึกษาเป็นอยู่อย่างนี้ ชาติบ้านเมืองก็จะไปไม่รอดดังที่ท่านได้พูดอยู่เสมอว่า "โลกจะดีหรือ
เลวก็เพราะคนในโลก คนในโลกจะดีหรือเลวก็เพราะการศึกษา"  

ผู้ศึกษาจึงเห็นว่า นักปราชญ์ทั้งสองท่านมองการศึกษาวา่เป็นการฝึกและพฒันาตนเองเป็น
เป้าหมายแท้ การที่ท่านสองอธิบายให้ว่าปัญญาเป็นฐานของสร้างสัมมาทิฏฐิ ซึ่งเป็นมรรคไตรสิกขา
ส่วนกระบวนการของชีวิตเองต้องมีการส่งเสริมศีลธรรมทุกขั้นตอนให้กับมนุษย์ ทั้งนี้ก็เพื่อความ
ความก้าวหน้าทางวัตถุและจิตใจ ถ้าทำอย่างนี้ก็จะเป็นตัวชี้วัดในความสุขที่เกิดขึ้นจากการพัฒนาใน
กายภาพ ในส่วนที่ตัวชีวัดทางจิตใจนั้นเป็นความสุขที่อยู่เหนือวัตถุ หรือไม่มีวัตถปุระการใดครอบงำ
ได้ เป็นความสุขที่สะอาดสูงสุด ความสุขประเภทนี้ ยิ่งเสพมากเท่าไหร่ ยิ่งมีความสงบสุข ร่มเย็นให้
มากข้ึนเท่านั้น 



 

วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม, 2567) |     2617 

 

 

สมาธิ มิใช่ให้มัวติดสุข มิใช่ให้มาขลุกความขลัง แต่มุ่งให้เป็นฐานกำลังของการพัฒนา
ปัญญา: สมาธิมีคุณลักษณะสำคัญ 3 อย่างที่พึงย้ำ สุขดื่มด่ำ-ล้ำพลังจิต-เสริมประสิทธิภาพของ
ปัญญา สมาธินั้นก็บอกแล้วว่า มันเป็นตัวแทนหรือเป็นประธานของกระบวนการฝึกด้านจิต ก็เลย
เอาสมาธิมาเป็นชื่อเรียกแทนการฝึกด้านจิตใจทั้งหมดอย่างที่เคยบอกแล้วว่า สมาธินั้นเป็นการทรง
ตัวของจิต เป็นภาวะที่จิตอยู่ตัว ตั้งมั่น มั่นแน่ว มุ่งแน่ว ได้ที่ ที่จะทำอะไรๆ ให้ได้ผล และก็เป็นตัว
รองรับ อย่างที่เปรียบเทียบว่า เหมือนกับเรามีฐานหรือที่รองสักอย่างหนึ่ง เช่นอย่างโต๊ะ ถ้าฐาน
หรือที่รองนั้นไม่มั่นคง ยังเอนเอียงไปมาคลอนแคลนอยู่ สิ่งที่วางอยู่บนนั้น ก็ล้มระเนระนาดหรือ
พลัดตกหล่นไปเลย ดังเช่นคุณธรรม ซึ่งเป็นคุณสมบัติของจิตใจ ถ้าจิตไม่เป็นสมาธิ คุณธรรมที่เป็น
คุณสมบัติของจิตนั้นก็ขาดฐานที่มั่นคง ตั้งอยู่ไม่ได้ดี ง่อนแง่น แล้วก็อาจจะเสื่อม ตกหล่นหายไป 
สมาธิจึงเป็นที่รองรับอย่างดีของคุณสมบัติต่างๆ ของ สมาธิที่แปลกันว่าตั้งมั่น บางทีเราก็อาจจะ
มองไปเป็นนิ่ง จิตเป็นสมาธินั้น ที่ว่านิ่ง ก็ถูกต้อง แต่ต้องระวัง เพราะคำว่า "นิ่ง" นั้น ชวนให้เข้าใจ
เป็นอยู่เฉยๆ อยู่กับที่ จึงต้องเข้าใจให้ชัดสมาธิไม่ใช่หมายถึงจิตนิ่งอยู่กับที่ แต่มันทรงตัวได้มั่นคงมุ่ง
แน่วไปเพราะฉะนั้น แม้แต่เคลื่อนที่ มันก็ไปอย่างมั่นคงสม่ำเสมอ อย่างรถหรืออะไรก็ตาม ที่จะ วิ่ง
ไปได้ดี ดำเนิน เดินหน้า เป็นไปได้ดี ก็ต้องทรงตัวได้มั่นคงสม่ำเสมอ แล้วก็แน่วไปในทิศทางนั้น 
เรียบ นิ่งไม่ส่าย ไม่สั่น ไม่สะท้าน ถ้ารถส่าย คนก็ชักใจไม่ดีแล้ว ใช่ไหม ไม่เฉพาะส่าย มันไม่
โคลงเคลงด้วย ทั้งไม่ส่าย ทั้งไม่โคลงเคลง คือมั่นคง ทรงตัวแน่ว อย่างนี้คือคุณสมบัติที่เราต้องการ  
แต่ถ้าสมาธิอยู่ในภาวะนิ่งอยู่กับที่ ไม่ไปกับการก้าว มันก็อาจโน้มไปทางที่จะเอาแค่สบาย แล้วก็มี
ความสุข แล้วคนก็เสพสุขติดสุข ดีไม่ดีก็ข้ีเกียจไปเลย เพราะฉะนั้นท่านจึงเตือนไว้ว่า สมาธิกับความ
ขี้เกียจนี่ไปกันได้ เป็นพวกเดียวกัน (โกสัชชปักข์ เข้ากันดีท่านก็เลยให้ระวังว่า เมื่อได้สมาธิ อาจจะ
เกิดโกสัชซะ คือความเกียจคร้าน ก็จึงต้องให้มีวายามะ-ความพยายาม ที่เรียกทั่วๆ ไปว่า วิริยะ คือ
ความเพียรมาเร่งเร้าไว้ ให้ดุลกัน ไม่ใช่มาถ่วง แต่มาดึง คือวิริยะนั้นดึงหรือขับดันให้ก้าวหน้าไป 
ไม่ให้สมาธิอยู่กับความหยุดนิ่ง ถ้าจะนิ่ง ก็ให้เป็นนิ่งอย่างนิ่ง หมายความว่าเดินหน้าไปอย่างมั่นคง
เรียบแน่ว 

วิริยะ คือความเพียรแกล้วกล้าคอยเร่งเร้าให้ก้าวไปข้างหน้าเมื่อมีวิริยะ ก็จะเร่งดเดินหน้า 
แต่ถ้ามีแต่วิริยะอย่างเดียวเอาแต่เร่งเร้าเกินไป ก็อาจกลายเป็นเร่งรีบ จนทำให้ร้อนรน หรือ
ลุกลี้ลุกลน ไม่สงบ ไม่มั่นคง ตามหลักที่ว่าวิริยะนี้ เข้าพวกกันกับความฟุ้งซ่าน (อุทธัจปักข์) จึงต้องมี
สมาธิมาเข้าคู่ดุลไว้ 

สมาธิจึงคล้ายว่ามาช่วยดึงไว้ วิริยะเอาแต่จะไปข้างหน้าสมาธิก็คอยรั้งตรึงไว้ อย่าให้ไปเร็ว
นัก และให้การก้าวไปข้างหน้านั้นเป็นการไปอย่างมั่นคง แน่วแน่ สงบ ให้เกิดความพอดี และได้ผลดี 
ถ้ามีสมาธิดี และมีวิริยะด้วย ก็เกิดความพอดี ทั้งเดินหน้าก้าวไป และก้าวไปอย่างเรียบแน่วมั่นคง 



 

2618    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.9 No.2  (May-August, 2024) 

 

จึงให้วิริยะกับสมาธิคู่กันแล้วสติก็คอยกำกับปรับแก้ให้พอดี ไม่ให้พลาด ไม่ให้ขาดไม่ให้เกิน [สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต): 2564; 28-30] สมาธิทำให้จิตใจผ่องใส่ประกอบกิจการงานได้
ราบรื่นและคิดอะไรก็รวดเร็วทะลุปรุโปร่ง เพราะว่าระดับจิตใจได้ถูกฝึกมาให้มีความนิ่งจากการเป็น
สมาธิ พร้อมมีพลังกว่าระดับจิตใจที่ไม่มีสมาธิ (ขุ.ธ. (ไทย) 25/33-34/35)  เมื่อจิตเป็นสมาธิจะคิด
ทำอะไรย่อมทำได้ดี และได้เร็วกว่าปกติ ตามหลักการในพระพุทธศาสนา สมาธิอาศัยจิตอยู่และทำ
ให้จิตตั้งมั่น ไม่ชัดส่าย เพราะธรรมชาติของจิตไม่นิ่ง เมื่อสมาธิเกิดขึ้นเท่านั้น จิตจึงจะสงบ แต่การที่
จะให้สมาธิเกิดก็ต้องมีการฝึกจิตให้ตั้งมั่นอยู่ในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง จนจิตตั้งมั่นแนบแน่นสนิทอยู่ในอารมณ์
เดียวหรือความมีอารมณ์เป็นอันเดียว ความตั้งมั่นหรือความแน่วแน่ของจิตนี้ ที่เรียกว่า "สมาธิ"  
(อภิ.วิ. (ไทย) 34/433/343) ในขณะที่ ท่านพุทธทาส ภิกขุ กล่าวว่า จิตที่เป็นสมาธิแน่วแน่อย่างลึก
ล้ำจะไม่สามารถมองด้านในได้เลย เพราะจิตนั้นอยู่ในภาวะที่ไม่รู้ตัวและไม่มีประโยชน์แก่การเห็น
แจ้ง (วิปัสสนา) สมาธิที่ลึกล้ำเป็นอุปสรรคสำคัญของการปฏิบัติวิปัสสนา" (พุทธทาส ภิกขุ: 2549; 
70) 

ผู้ศึกษาจึงเห็นว่า นักปราชญ์ทั้งสองท่าน มองว่า สมาธิ มิใช่ให้มัวติดสุข มิใช่ให้มาขลุก
ความขลัง แต่มุ่งให้เป็นฐานกำลังของการพัฒนาปัญญานั้นคงเป็นเพราะทั้งสองท่านให้ความสำคัญ
กับการพัฒนาชีวิตด้วยอาศัยสมาธิเป็นตัวขับเคลื่อนสู่องค์มรรคด้วยการอาศัยสัมมาวายามะ ความ
เพียรชอบ ด้วยการตั้งต้นจากฉันทะ มีใจรักอยากทำ มีสติที่จับถูกตรงอยู่กับเร่ือง นอกนั้นก็จะเป็น
ตัวสมาธิ าคุมมากำกับไว้ไม่ให้พลาดไม่ให้ขาดไม่ให้เกิน ในขณะเดียวกันท่านสองยังให้ความหมาย
อีกว่า สมาธินั้นยังเป็นองค์มรรคที่สำคัญ ที่จะต้องแสดงภาวะจิตที่มั่นคงแน่วแน่ ไม่ใช่แค่หยุดนิ่งมั่น
แน่วอยู่กับที่ แต่มุ่งแน่วไปข้างหน้าอย่างสม่ำเสมอด้วย การที่ทั้งสองท่านอย่างนี้คงเป็นเพราะว่า 
สมาธินั้นเป็นตัวเอ้ือต่อคุณสมบัติอย่างอื่นทั้งหมดทั้งสองท่านจงึยกเอาสมาธิมาเป็นตัวแทนในการฝกึ
จิต  
 

บทสรุป  
 

การศึกษาว่าเป็นการฝึกและพัฒนาตนเองเป็นเป้าหมายที่แท้จริง แต่อย่างไรก็ตามก็ต้อง
สร้างสัมมาทิฏฐิ เป็นเบื้องต้นเพราะสัมมาทิฎฐินั้นเป็นพื้นฐานของปัญญา เป็นฐาน  ส่วน
กระบวนการของชีวิตนั้นต้องมีการส่งเสริมศีลธรรมนั้นก็เพื่อให้มนุษย์เป็นการสร้างให้มนุษย์มี
ศีลธรรมและจริยธรรม สามารถเข้าใจถึงโลกแห่งวัตถุจนสามารถปรับตัวเข้ากับโลกแห่งวัตถุได้ 
เมื่อไรก็ตาม เม่ือมนุษย์เข้าใจโลกแห่งวัตถุแล้ว กายภาพก็จะมีความสุขตามมา ไม่ต้องไปกล่าวถึงจิต
เลย ก็กายสุข ใจก็สุขตาม เพราะจิตใจนั้นอยู่เหนือวัตถหุรือไม่มีวัตถุใดๆ ครอบงำได้ เป็นความสุขที่
สะอาดสูงสุด 



 

วารสาร มจร อุบลปรทิรรศน์  ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม-สงิหาคม, 2567) |     2619 

 

 

ส่วนสมาธิ มิใช่ให้มัวติดสุข มิใช่ให้มาขลุกความขลังนั้น เป็นการมุ่งให้เป็นฐานกำลังของ
การพัฒนาปัญญาเพื่อให้มีความคง การพัฒนาชีวิตด้วยอาศัยสมาธิเป็นตัวขับเคลื่อนสู่องค์มรรคด้วย
การอาศัย ความเพียรชอบ มีฉันทะเป็นฐานรองรับหลังจากนั้นก็มีสติกำกับอารมณ์ นอกนั้นสมาธิยัง
เป็นองค์มรรคที่สำคัญ ที่จะต้องแสดงภาวะจิตที่มั่นคงแน่วแน่ มีความมุ่งหมายไปข้างหน้าอย่าง
สม่ำเสมอ  
 

องค์ความรูท้ี่ได้จากการศึกษา 
 

 ถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงามสร้างสรรค์ สมาธิ มิใช่ให้มัวติดสุข มิใช่ให้มาขลุก
ความขลัง แต่มุ่งให้เป็นฐานกำลังของการพัฒนาปัญญา เป็นมองโดยการเชื่อมโยงการศึกษาถึง
สัมมาสมาธิให้มีสมาธิที่จะมาทำให้เกิดความมั่นคงแน่วแน่ เพื่อการเดินหน้าไปได้อย่างพอดี มีการ
ทำงานครบไปพร้อม ๆ กันอย่างมี่สมรรถภาพ ดังนี้  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
ไตรสิกขาเป็นกระบวนการปฏิบัติ หรือ กระบวนการพัฒนามนุษย์เพื่อให้สามารถจัดการ

กับชีวิตชีวิตประจำวัน หรือ การดำเนินชีวิตที่ เป็นระบบ โดยอาศัยมมาทิฏฐิ เป็นตัวสร้าง
ความสัมพันธ์ระหว่างกับโลกและชีวิต แต่ปัจจุบันจะเห็นวาระบบการศึกษานั้นมีการศึกษาที่เพียงให้
คนรู้หนังสือเพื่อไปทำมาหากิน เลี่ยงชีพได้เพื่อให้อยู่รอดแก่ตนเอง หรือไม่ก็มุ่งการพัฒนาหรือมุ่ง
ผลิตทางวัตถุ จนลืมรับผิดชอบต่อสังคม มนุษย์นั้นไม่ได้อยู่คนเดียว แต่อยู่รวมกับคนอ่ืน ด้วยเหตุนี้



 

2620    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.9 No.2  (May-August, 2024) 

 

มนุษย์จึงต้องขจัดความเห็นแก่ตัวและร่วมมือกันเสริมสร้างสันติสุขในชุมชนโลก ด้วยการคำนึงถึง
การพัฒนาจิตใจทั้งในระดับบุคคล สังคมและผู้นำของประเทศ  

จุดเด่นของหนังสือ : หนังสือเล่มนี้ เป็นหนังสือที่ถอดจากการบรรยายของสมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้อธิบายบรรยายธรรมตามพระใหม่ไปเรียนธรรม ตอนที่ 33 เป็น
เร่ืองราวที่มีความน่าสนใจมีหลักไตรสิกขาในการพัฒนาชีวิตและหลักการดำรงชีวิต เนื้อหาสาระที่มี
ความกระชับไม่คลุมเครือการใช้ภาษาใช้ถอยคำที่อ่านง่าย เว้นวรรคตอนได้เหมาะสมทำให้ผู้ที่ศึกษา
ในหนังสือเล่มนี้มีความสนุกเพลิดเพลิน อยากที่จะศึกษาต่อจนจบเล่ม 

จุดที่ควรพิจารณา : ในหนังสือเล่มนี้ชื่อเรื่องถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิตดี ที่งอกงาม
สร้างสรรค์ แต่ในเนื้อหามีการอธิบายพระใหม่ค่อยข้างน้อย ส่วนมากจะอธิบายในภาพกว้างและ
หลักธรรมก็กว้าง การบรรยายในภาพกว้างทำให้พระใหม่อาจไม่เข้าใจลึกซึ้ง แต่อย่างไรก็ดี ถ้ามอง
ในภาพกว้างเป็นหนังสือที่มีคุณค่ามาก ถ้าผู้ศึกษาต้องไปศึกษาอยากมีความรู้เพิ่มเติมก็ต้องติดตาม
ตอนที่ 34 ก็จะเข้าใจยิ่งขึ้น 
 

เอกสารอ้างอิง 

 
พุทธทาสภิกขุ. (2548). เทคนิคการมีธรรมะ เล่ม 1 ศีลธรรมกลับมา. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 
   สุราษฎร์ธานี : ธรรมทานมูลนิธิ. 
พุทธทาสภิกขุ. (2549). คู่มือมนุษย์. กรุงเทพฯ : ธรรมสภา. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตปิฏก (ฉบับภาษาไทย). กรุงเทพฯ:  

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต). (2561). ถ้าการศึกษาดี คนต้องมีชีวิตที่ดี ที่งอกงาม 
  สร้างสรรรค์. กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์เพ็ยแอยด์โฮม. 
 


