
โลกทัศน์ทางความคิดเรื่องการเมืองไทยในทัศนะและความคิดเห็นของ 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 

THE CONCEPTUAL WORLDVIEW ON THAI POLITICS ACCORDING 
TO THE VIEWS AND REFLECTIONS OF SOMDET 
PHRA BUDDHAGHOSACARIYA (P.A. PAYUTTO) 

 
 

1พระไกรสร ศรีรีภพ 

1Phra Kraisorn Sririphop 
 

วัดหน้าพระบรมธาตุ, นครศรีธรรมราช 
Wat Na Phra Borommathat Nakhon Si Thammarat Province 

 

1Sririphop.krai@gmail.com  
 

Received: June 25, 2025;   Revised: August 20, 2025;   Accepted: August 23, 2025 
 

บทคัดย่อ 

 

  บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษาโลกทัศน์ทางความคิดเรื่องการเมืองไทยในทัศนะและความ
คิดเห็นของพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) โดยเน้นการวิเคราะห์ทัศนะต่อสถานการณ์การเมืองไทยใน
บริบทของวัฏจักรปัจจัยที่นำไปสู่การรัฐประหารและการพิจารณาแนวคิดเรื่องประชาธิปไตยใน
มุมมองเชิงพุทธ พระธรรมปิฎกได้เสนอการนำพุทธธรรมมาเป็นพื้นฐานในการวิเคราะห์และแก้ไข
ปัญหาทางการเมือง โดยเปรียบเปรยว่า เหตุแห่งการรัฐประหารในไทยเปรียบได้กับ "อวิชชาเป็น
ปัจจัยให้เกิดสังขาร" แต่ได้ชี้ว่าในระบอบประชาธิปไตยที่มีการพัฒนาแล้ว  เมื่อเกิดปัญหาทาง
การเมือง เช่น การคอร์รัปชัน ย่อมสามารถแก้ไขได้ด้วยกลไกตรวจสอบภายในสภา สื่อมวลชน 
นักวิชาการ หรือผ่านกระบวนการยุติธรรม ไม่จำเป็นต้องใช้การรัฐประหารเสมอไป บทความนี้ยังได้
ศึกษาการประยุกต์แนวคิดทางพระพุทธศาสนาเข้ากับศาสตร์สมัยใหม่ เพื่อเป็นแนวทางในการแก้ไข
และพัฒนาสังคมไทยอย่างยั่งยืน 

 

คำสำคัญ : โลกทัศน์ทางการเมือง, ธรรมาธิปไตย, สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 

 
1 วัดหน้าพระบรมธาตุ,  อำเภอเมือง จังหวัดนครศรธีรรมราช 

mailto:1Sririphop.krai@gmail.com


 

64    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.3 (September-December 2025) 

 

Abstract 
 

  This academic article aims to explore the political worldview of Thailand through 
the perspective of Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto), focusing on his interpretation of Thai 
political developments, particularly the recurring phenomenon of military coups. Drawing 
from Buddhist principles, Phra Dhammapitaka reflects on the causes of political instability in 
Thailand and compares them to the Buddhist concept of “dependent origination,” such as 
the idea that “ignorance conditions formations.” However, he argues that political conditions 
leading to unrest do not necessarily have to result in coups. In well-developed democracies, 
issues like corruption can be resolved through other democratic mechanisms such as 
parliamentary scrutiny, media investigation, academic critique, impeachment processes, or 
judicial proceedings. The study also investigates Phra Dhammapitaka’s political thought on 
democracy, emphasizing the application of Buddhist principles particularly moral wisdom and 
ethical governance as a foundation for reforming and improving Thai society. His approach 
presents a fusion of Buddhist worldview and modern political science aimed at sustainable 
and ethical political solutions. 
 

Keywords: Political worldview, Dhammathipateyya, Somdet Phra Buddhaghosacariya (P.A. 
Payutto) 
 

บทนำ 
 ประเทศไทยได้เปลี่ยนแปลงการปกครองจากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์มาเป็นระบอบ
ประชาธิปไตยตั้งแต่ปี พ.ศ.2475 อย่างไรก็ตาม ตลอดเวลากว่าหกทศวรรษที่ผ่านมา สังคมไทย
ยังคงเผชิญกับข้อสงสัยและคำถามเกี่ยวกับความสมบูรณ์ของระบอบประชาธิปไตย เหตุการณ์
รัฐประหารซ้ำซาก การฉีกหรือยกเลิกรัฐธรรมนูญหลายครั้ง รวมถึงการเลือกตั้งที่ขาดความสุจริต
และโปร่งใส ต่างเป็นเครื่องสะท้อนถึงความไม่มั่นคงในโครงสร้างและรากฐานของระบบการ
เมืองไทย เมื่อพิจารณาจากประวัติศาสตร์ชาติไทย จะพบว่า พระมหากษัตริย์ไทยทรงใช้
พระพุทธศาสนาเป็นหนึ่งในกลไกสำคัญในการปกครองประเทศ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในรัชสมัยของ
พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช ผู้ทรงเป็นพระมหากษัตริย์ที่มีพระราชศรัทธาใน
พระพุทธศาสนาอย่างแน่วแน ่พระองค์ทรงมีพระราชปณิธานแน่วแน่ในการธำรงไว้ซึ่งพระธรรมวินัย 
และใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นแกนกลางในการบริหารราชการแผ่นดิน พระองค์ยังทรง
วางรากฐานระเบียบการบริหารราชการแผ่นดินให้เหมาะสมกับยุคสมัย โดยมีนโยบายสำคัญในการ



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปทีี่ 10 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธนัวาคม 2568) |    65 

 

 

สร้างเสถียรภาพทั้งด้านพุทธจักรและอาณาจักร สะท้อนให้เห็นถึงการผสานระหว่างอำนาจของ
ผู้ปกครองกับหลักธรรมทางศาสนา อันเป็นแนวทางการปกครองที่ได้รับการยอมรับจากประชาชน
โดยปราศจากข้อโต้แย้ง ดังนั้น หลักธรรมในพระพุทธศาสนาจึงถือเป็นรากฐานสำคัญของแนวคิด
ทางการเมืองที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้กับสถานการณ์และบริบททางสังคมไทยในแต่ละยุคสมัยได้
อย่างเหมาะสม (พระศิลาศักดิ์ สุเมโธ (บุญทอง) ปิยลักษณ์ โพธิวรรณและวินัย ผลเจริญ, 2562) 
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) เป็นพระนักปราชญ์ผู้มีบทบาทสำคัญในการเผย
แผ่พระพุทธศาสนา และเสนอแนวทางการแก้ไขปัญหาสังคมไทยโดยอาศัยหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาเป็นฐานคิดหลัก ท่านเสนอว่า“ประชาธิปไตย” ไม่ควรเป็นเพียงระบบหรือรูปแบบ
การปกครอง หากแต่ควรเป็น “วิถีชีวิต” ที่ตั้งอยู่บนรากฐานของคุณธรรม สติปัญญาและความ
รับผิดชอบ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง แนวคิดเรื่อง“ธรรมาธิปไตย”(Dhammathipateyya) หรือการ
ยึดถือธรรมเป็นใหญ่ ซึ่งถือเป็นแกนกลางของจริยธรรมในระบอบประชาธิปไตย โดยเห็นว่าคุณภาพ
ของประชาธิปไตยจะเกิดขึ้นได้ ก็ต่อเมื่อประชาชนมีคุณภาพ และการศึกษาคือปัจจัยสำคัญที่สุดใน
การหล่อหลอมพลเมืองให้มีคุณธรรมและปัญญาในการมีส่วนร่วมทางการเมือง (พระวิทยาเภรีพาส, 
2566) สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต) ได้แสดงออกถึงความสนใจในพัฒนาการและ
การเปลี่ยนแปลงของสังคมการเมืองไทยมาโดยตลอด ผ่านการแสดงปาฐกถาธรรม การบรรยาย 
และการนิพนธ์ผลงานวิชาการจำนวนมาก แม้ท่านจะไม่กล่าวถึงการเมืองโดยตรงในทุกโอกาส แต่
แนวคิดและผลงานของท่านล้วนมีเป้าหมายร่วมกัน คือการมุ่งเสนอแนวทางแก้ไขปัญหาสังคมการ
เมืองไทยโดยใช้แนวคิดเชิงพุทธที่ยึดโยงกับวัฒนธรรมไทย แนวคิดทางการเมืองของท่านจึงเป็น
แนวคิดเพื่อการพัฒนาสังคม โดยพยายามผสานความรู้ทางพระพุทธศาสนาเข้ากับการจัดระเบียบ
ของสังคมและการเมือง เพื่อให้มนุษย์อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข โดยไม่ต้องพึ่งพาอำนาจหรือความ
รุนแรง ท่านเห็นว่าหากมนุษย์มีอิสรภาพทางสติปัญญา ย่อมสามารถสร้างระบบการเมืองที่สุจริต
และมีคุณธรรมได้ และนั่นคือหนทางที่จะนำไปสู่สันติภาพของโลกอย่างแท้จริง (เพิ่มศักดิ์ จะเรียม
พันธ์, 2561) 
 จากมุมมองของพระธรรมปิฎก ระบอบประชาธิปไตยที่แท้จริงคือระบบที่ประชาชนไม่
เพียงแต่มีสิทธิเลือกตั้ง แต่ต้องมีความสามารถในการใช้สิทธิอย่างมีวิจารณญาณ เข้าใจความจริง 
และมีส่วนร่วมอย่างสร้างสรรค์ในการพัฒนาสังคม โดยเฉพาะอย่างยิ่งในบริบทของประเทศไทยซึ่งมี
พระพุทธศาสนาเป็นรากฐานทางวัฒนธรรม การบูรณาการหลักธรรมของพระพุทธศาสนาเข้ากับ
ประชาธิปไตย จึงเป็นแนวทางที่สามารถช่วยเสริมสร้างความมั่นคง ความสงบสุข และความยั่งยืน
ให้กับระบอบการเมืองของไทยได้อย่างแท้จริง ดังนั้น ความคิดของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์จึง
เป็นประเด็นที่ควรค่าแก่การศึกษาอย่างยิ่ง โดยเฉพาะในมิติที่เก่ียวข้องกับการเมืองและการพัฒนา



 

66    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.3 (September-December 2025) 

 

ประชาธิปไตยตามแนวทางของพระพุทธศาสนา ซึ่งอาจเป็นแนวทางหนึ่งที่สามารถนำไปประยุกต์ใช้
ในการพัฒนาสังคมไทยให้มีเสถียรภาพ สันติสุขและความยั่งยืนตามบริบทของสังคมไทยในยุค
ปัจจุบันได้อย่างเหมาะสม 
 

แนวคิดทางการเมือง  
 แนวคิดทางการเมือง หมายถึง ระบบความคิดหรือกรอบความเชื่อที่ถูกพัฒนาขึ้นมาเพื่อ
ใช้ในการอธิบาย วิเคราะห์และกำหนดแนวทางการปกครอง การใช้อำนาจและการจัดระเบียบสังคม 
แนวคิดเหล่านี้มักสะท้อนค่านิยมพื้นฐานเก่ียวกับ“ความยุติธรรม เสรีภาพ อำนาจ หน้าที่ และสิทธิ” 
ของทั้งรัฐและประชาชน แนวคิดทางการเมืองไม่ได้เป็นเพียงชุดของความเชื่อทางทฤษฎี แต่ยังเป็น
แนวทางที่ใช้กำหนดนโยบาย ท่าที และวิธีบริหารประเทศของผู้นำ ตลอดจนพฤติกรรมทางการ
เมืองของประชาชน แนวคิดเหล่านี้มีหลากหลายและพัฒนาตามบริบททางสังคม ประวัติศาสตร์ 
และวัฒนธรรมของแต่ละประเทศ แนวคิดทางการเมืองสามารถจำแนกได้หลากหลายประเภท 
ขึ้นอยู่กับเป้าหมายและค่านิยมที่เน้นแตกต่างกันไป ดังนี้ (Heywood, A., (2021) 
  1) เสรีนิยม (Liberalism) มุ่งเน้นเสรีภาพส่วนบุคคล ความเสมอภาค และสิทธิ
มนุษยชน โดยเชื่อในระบบเศรษฐกิจแบบตลาดเสรี และการจำกัดอำนาจของรัฐให้อยู่ในกรอบของ
กฎหมาย 
 2) อนุรักษนิยม (Conservatism) เน้นความสำคัญของระเบียบประเพณี ศีลธรรม 
และเสถียรภาพทางสังคม โดยมองว่าการเปลี่ยนแปลงควรเป็นไปอย่างค่อยเป็นค่อยไป 
 3) สังคมนิยม (Socialism) เน้นความเสมอภาคทางเศรษฐกิจ การกระจายรายได้
อย่างเป็นธรรม และบทบาทของรัฐในการจัดสรรทรัพยากรเพื่อประโยชน์ของประชาชนส่วนรวม 
 4) คอมมิวนิสต์ (Communism) เสนอการยกเลิกกรรมสิทธิ์ส่วนบุคคลในระบบการ
ผลิต โดยให้รัฐควบคุมทรัพยากรทั้งหมด เพื่อลดความเหลื่อมล้ำและสร้างสังคมไร้ชนชั้น 
 5) อนาธิปไตย (Anarchism) ต่อต้านอำนาจรัฐ มองว่าการปกครองแบบรวมศูนย์
นำไปสู่การกดขี่ และเสนอให้มีระบบสังคมที่บริหารตนเองอย่างเท่าเทียมกันโดยไม่ต้องมีรัฐบาล 
 6) ประชาธิปไตยแบบมีส่วนร่วม (Participatory Democracy) เน้นการมีส่วนร่วม
ของประชาชนในการกำหนดทิศทางนโยบายและการบริหารสาธารณะ ไม่จำกัดแค่การเลือกตั้ง แต่
รวมถึงการตรวจสอบ ถ่วงดุล และการตัดสินใจร่วมในระดับท้องถิ่น (สมบูรณ์ ศิริประชัย, (2560) 
 แนวคิดทางการเมืองเหล่านี้มีบทบาทสำคัญในการกำหนดโครงสร้างทางการเมืองของแต่
ละประเทศ และเป็นรากฐานสำคัญในการพัฒนาแนวคิดเชิงนโยบาย การบริหารราชการ และการมี
ส่วนร่วมของประชาชนในสังคมประชาธิปไตย  



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปทีี่ 10 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธนัวาคม 2568) |    67 

 

 

 1. แนวคิดประชาธิปไตย 
 ประชาธิปไตย (Democracy) เป็นแนวคิดทางการเมืองที่มีรากศัพท์จากภาษากรีก 
“Demos”แปลว่า ประชาชน และ “Kratos” แปลว่า อำนาจ หรือการปกครอง รวมความหมายคือ 
“การปกครองโดยประชาชน” ประชาธิปไตยจึงเป็นระบบที่ประชาชนมีสิทธิ์ในการกำหนดทิศทาง
ของการบริหารประเทศ ไม่ว่าจะโดยตรงหรือผ่านตัวแทน 
 ลักษณะสำคัญของประชาธิปไตย โดยทั่วไปแล้ว ระบบประชาธิปไตยมีองค์ประกอบสำคัญ 
4 ประการ ได้แก ่
 1) อำนาจสูงสุดเป็นของประชาชน ประชาชนเป็นเจ้าของอำนาจอธิปไตย มีสิทธิ์
เลือกผู้แทนหรือร่วมตัดสินใจในเร่ืองสำคัญของรัฐ 
 2) ความเสมอภาคและสิทธิเสรีภาพ ประชาชนทุกคนมีสิทธิและเสรีภาพในการ
แสดงออก การนับถือศาสนา การแสดงความเห็น และการมีส่วนร่วมในกิจกรรมทางการเมืองอย่าง
เท่าเทียมกันภายใต้กฎหมาย 
 3) การใช้เสียงข้างมากควบคู่กับการเคารพเสียงข้างน้อย ประชาธิปไตยตัดสินใจตาม
เสียงข้างมาก แต่ยังคงเคารพสิทธิของเสียงข้างน้อย เพื่อรักษาดุลยภาพของสังคม 
 4) การปกครองภายใต้หลักนิติธรรมและรัฐธรรมนูญ ทุกคนอยู่ภายใต้กฎหมาย
เดียวกัน และรัฐบาลต้องปฏิบัติตามกฎหมาย ไม่สามารถใช้อำนาจโดยพลการ 
 2. หลักการของประชาธิปไตย  
 ประชาธิปไตยเป็นระบอบการปกครองที่มีเป้าหมายเพื่อรับรองสิทธิ เสรีภาพ และศักดิ์ศรี
ของมนุษย์ โดยอาศัยความร่วมมือและการมีส่วนร่วมของประชาชนเป็นพื้นฐานในการบริหาร
ประเทศ ซึ่งสามารถสรุป หลักการของประชาธิปไตย ได้เป็น 5 ประการ ดังนี้ 
  1) อำนาจอธิปไตยเป็นของประชาชน (Sovereignty of the People) ประชาชน
เป็นเจ้าของอำนาจสูงสุดในการปกครองประเทศ โดยใช้อำนาจนั้นผ่านกระบวนการเลือกตั้ง หรือ
กลไกอ่ืนๆ เช่น การออกเสียงประชามติ การเสนอร่างกฎหมาย หรือการมีส่วนร่วมในกิจกรรมทาง
การเมือง 
 2) การเคารพสิทธิ เสรีภาพ และความเสมอภาคของประชาชน (Respect for 
Rights, Liberties, and Equality) ประชาชนทุกคนต้องได้รับการปฏิบัติอย่างเท่าเทียมกันภายใต้
กฎหมาย มีเสรีภาพในการแสดงความคิดเห็น การรวมกลุ่มและการนับถือศาสนา โดยไม่ถูกเลือก
ปฏิบัติ ไม่ว่าด้วยเหตุผลทางเพศ เชื้อชาติ ศาสนาหรือสถานะทางสังคม 
  3) การปกครองโดยเสียงข้างมากควบคู่กับการคุ้มครองเสียงข้างน้อย (Majority 
Rule with Minority Rights) การตัดสินใจในระบอบประชาธิปไตยมักใช้หลักเสียงข้างมาก แต่ต้อง



 

68    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.3 (September-December 2025) 

 

เคารพและคุ้มครองสิทธิของเสียงข้างน้อย ไม่ให้เกิดการกดขี่หรือถูกลิดรอนสิทธิเสรีภาพอย่างไม่
เป็นธรรม 
 4) การปกครองภายใต้หลักนิติธรรม (Rule of Law) ทุกคน รวมถึงผู้นำทางการเมือง 
ต้องอยู่ภายใต้กฎหมายเดียวกัน ไม่มีผู้ใดอยู่เหนือกฎหมาย และการใช้อำนาจรัฐต้องเป็นไปตาม
กฎหมายและรัฐธรรมนูญ 
 5) การมีส่วนร่วมของประชาชนในการบริหารประเทศ (Citizen Participation) 
ประชาชนมีสิทธิและหน้าที่ในการแสดงออก แสดงความคิดเห็น ตรวจสอบ ถ่วงดุล และมีส่วนร่วม
ในกระบวนการตัดสินใจของรัฐ ไม่ว่าจะเป็นทางตรงหรือผ่านตัวแทน (Diamond, L., 2019) 
 การบรรลุเป้าหมายสูงสุดของระบอบประชาธิปไตย คือ “ความผาสุกของประชาชน” นั้น 
ย่อมเกิดขึ้นได้ต่อเมื่อประชาชนมีส่วนร่วมในการปกครองอย่างแท้จริง โดยต้องตระหนักถึง
องค์ประกอบของระบอบประชาธิปไตย ทั้งในด้านโครงสร้างของรัฐ ได้แก่ รัฐสภา คณะรัฐมนตรี 
และศาลยุติธรรม ตลอดจนต้องมีความรู้ ความเข้าใจ และความตื่นตัวทางการเมือง ประชาธิปไตยที่
แท้จริงจึงไม่ใช่เพียงแค่การมีรัฐธรรมนูญหรือการเลือกตั้ง แต่ต้องมีการเคารพในหลักการสำคัญของ
ระบอบนี้ ได้แก่ ความเสมอภาคของบุคคลในสังคม ที่หมายถึงโอกาสในการดำรงชีวิตอย่างเป็น
ธรรม ซึ่งรัฐมีบทบาทในการกำหนดและควบคุมโอกาสนั้นอย่างสมดุล เพื่อไม่ให้เกิดความเหลื่อมล้ำ 
 นอกจากนี้ สิทธิและเสรีภาพของประชาชนในระบอบประชาธิปไตย ต้องควบคู่ไปกับ 
“หน้าที่” และ “ความรับผิดชอบ” ต่อสังคม ประชาชนไม่สามารถอ้างเสรีภาพเพียงฝ่ายเดียวเพื่อ
กระทำตามอำเภอใจโดยละเมิดกฎหมายและผลประโยชนส์่วนรวม เพราะหากปราศจากจิตสำนึกใน
ความรับผิดชอบแล้ว ระบอบประชาธิปไตยก็จะไม่อาจดำรงอยู่ได้ 
 ดังนั้น หลักการประชาธิปไตยจึงเป็นทั้ง "ฐานรองรับ" และ "กลไก" ที่จะส่งเสริมความ
มั่นคงและความยั่งยืนทางการเมือง พร้อมทั้งเป็นแนวทางกำกับวิถีชีวิตของประชาชนในสังคมให้
สอดคล้องกับเจตนารมณ์ของระบอบนี้อย่างแท้จริง 
 3. แนวคิดธรรมาธิปไตตของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) 
 “ธรรมาธิปไตย” (Dhammathipateyya) เป็นแนวคิดที่สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต) เสนอไว้ เพื่อใช้เป็นแกนกลางจริยธรรมของระบอบประชาธิปไตย โดยชี้ให้เห็นว่าการ
ปกครองในระบบประชาธิปไตยไม่ควรยึดเพียงเสียงข้างมากหรือกฎหมายเท่านั้น หากแต่ต้องตั้งอยู่
บน "ธรรม" คือ ความจริง ความถูกต้อง ความดีงามและเหตุผล (ป.อ.ปยุตฺโต, (2555) 
 ธรรมาธิปไตย คือ การยึดธรรมเป็นใหญ่ในการใช้อำนาจตัดสินใจในการปกครอง โดย 
“ธรรม” หมายถึง ความจริง ความถูกต้อง ความดีงาม และประโยชน์ที่แท้จริง แนวคิดนี้ถือเป็น 



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปทีี่ 10 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธนัวาคม 2568) |    69 

 

 

“หัวใจ” ของระบอบประชาธิปไตย เพราะการปกครองใด ๆ ไม่ว่าจะเป็นเผด็จการ คณาธิปไตย 
หรือประชาธิปไตย จะดีหรือร้ายขึ้นอยู่กับ “เกณฑ์ในการตัดสินใจ” ของผู้ใช้อำนาจทั้งสิ้น 
 1) อำนาจตัดสินใจคือหัวใจของการปกครอง สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ชี้ว่า ทุก
ระบอบการปกครองมี “อำนาจตัดสินใจ” เป็นแก่นสำคัญ หากอำนาจตัดสินใจอยู่ที่ใคร ผู้นั้นคือผู้
กำหนดทิศทางของระบอบนั้น ถ้าตัดสินใจด้วย“ความเห็นแก่ตัว ทิฐิ และผลประโยชน์ส่วนตน” 
เรียกว่า อัตตาธิปไตย ถ้าตัดสินใจตาม“กระแสนิยม เสียงส่วนใหญ่ หรือการประจบเอาใจ” เรียกว่า 
โลกาธิปไตย ถ้าตัดสินใจด้วย “ปัญญา ความจริง หลักธรรม กฎ กติกา และความดีงาม” คือ 
ธรรมาธิปไตย 
 2) ธรรมาธิปไตยในประชาธิปไตย ในระบอบประชาธิปไตย ประชาชนเป็นเจ้าของ
อำนาจตัดสินใจ ดังนั้น ประชาชนจึงต้องตัดสินใจด้วยเกณฑ์ธรรมาธิปไตย ซึ่งหมายถึงการใช้ 
ปัญญา และ เจตนาเพื่อส่วนรวม ในการเลือกผู้นำ หรือมีส่วนร่วมทางการเมือง “ถ้าประชาชน
ตัดสินใจเลือกโดยใช้ธรรมเป็นเกณฑ์ ก็จะได้ตัวแทนที่มีธรรม... แต่ถ้าตัวแทนไม่ดี ก็สะท้อนว่าผู้
เลือกอาจยังไม่มีคุณธรรมและปัญญาที่เพียงพอ” 
 3) ธรรมในความหมายของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ พระองค์อธิบายว่า ธรรม มี 2 
ระดับ คือ ธรรมแท้ (ธรรมชาติของเหตุและผล เช่น กฎแห่งกรรม ความจริงสากล) ธรรมสมมติ 
(ธรรมที่มนุษย์บัญญัติ เช่น กฎหมาย กติกาสังคม) 
 ประชาธิปไตยจึงต้องใช้ธรรมทั้งสองนี้ร่วมกัน โดยใช้ “กฎหมาย”ที่ยึดโยงกับ“ความจริง
และความดีงาม” เป็นเครื่องมือในการปกครอง 
 4) ปัญญาและเจตนา หัวใจของธรรมาธิปไตย การตัดสินใจตามธรรมาธิปไตยต้อง
อาศัย ปัญญา การรู้ข้อเท็จจริง วิเคราะห์อย่างลึกซึ้ง เจตนา ความตั้งใจดีเพื่อส่วนรวม ไม่เห็นแก่ตัว 
 สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  (ป .อ.ปยุตฺ โต) ได้นำเสนอแนวทางสำคัญในการนำ 
“ธรรมาธิปไตย”มาเป็นแกนกลางของประชาธิปไตย โดยเน้นว่าธรรมาธิปไตยมิใช่ระบอบที่ตั้งขึ้นมา
แข่งขันกับประชาธิปไตย แต่เป็น“หัวใจของประชาธิปไตยที่ดี”ซึ่งสามารถดำเนินการได้ผ่าน 2 ด้าน
หลัก ได้แก ่
 1) ด้านการจัดวางระบบโครงสร้าง (ระบบภายนอก) การวางระบบในทางการเมือง
ต้องมีกลไกที่รัดกุม เชื่อมั่นได้ว่าจะช่วยให้การใช้อำนาจตัดสินใจดำเนินไปตามหลักธรรมาธิปไตย 
เช่น ระบบการตรวจสอบถ่วงดุล การร่างรัฐธรรมนูญ และกฎหมายอื่นๆ อย่างเป็นธรรม ไม่เปิดช่อง
ให้เกิดการบิดเบือนหรือใช้อำนาจโดยมิชอบอย่างไรก็ตาม สมเด็จฯ เน้นย้ำว่าแม้จะออกแบบ
โครงสร้างได้ดีเพียงใด สุดท้ายก็ต้องพึ่งพาคุณภาพภายในใจของมนุษย์ผู้ใช้ระบบนั้น กล่าวคือ 
ธรรมาธิปไตยในใจคน ย่อมเป็นตัวแปรสำคัญที่สุด  



 

70    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.3 (September-December 2025) 

 

 2) ด้านการพัฒนาคน (ระบบภายใน) การจะให้เกิดธรรมาธิปไตยอย่างแท้จริง ต้อง
เร่ิมจากการศึกษาเพื่อพัฒนาคนให้มีทั้ง ปัญญาและเจตนาดี ปัญญา หมายถึง ความรู้เท่าทันข้อมูล 
มีวิจารณญาณ แยกแยะสิ่งที่ถูกต้อง ดีงาม และเป็นประโยชน์ได้ เจตนา คือ ความตั้งใจสุจริต มุ่ง
สร้างสรรค์ประโยชน์ส่วนรวม มิใช่เพียงผลประโยชน์ของตนเอง หากประชาชนมีแต่ปัญญาโดยขาด
เจตนาดี ก็อาจใช้ความรู้เพื่อแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว แต่ถ้ามีเจตนาดีโดยขาดปัญญา การ
ตัดสินใจก็อาจผิดพลาดโดยรู้เท่าไม่ถึงการณ์ ฉะนั้น ธรรมาธิปไตยจะเกิดขึ้นได้ด้วย การพัฒนาทั้ง
สองด้านอย่างสมดุล  
 นอกจากนี้ ประชาชนในระบอบประชาธิปไตยต้องไม่เพียงแต่พิจารณาคุณลักษณะ
ภายนอกของผู้นำหรือผู้สมัคร แต่ต้องมองให้ลึกถึง เจตนาเบื้องหลัง การใช้อำนาจของเขาด้วย ว่า
มุ่งหวังเพื่อประโยชน์ของส่วนรวมจริงหรือไม่ ธรรมาธิปไตยคุณสมบัติในตัวบุคคล มากกว่าระบบ
การปกครอง จากมุมมองของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ ธรรมาธิปไตยมิใช่ระบอบการปกครอง แต่
คือ“คุณธรรมในตัวบุคคล”ที่ใช้เป็นเกณฑ์ในการตัดสินใจในระบอบประชาธิปไตย ซึ่งต้องอาศัย
ปัญญา เจตนาที่ดีและการฝึกฝนตนอย่างต่อเนื่อง ไม่ว่าระบบการปกครองใด เผด็จการ คณาธิปไตย 
หรือประชาธิปไตยก็ล้วนสามารถดำเนินไปในแนวทางของอัตตาธิปไตย โลกาธิปไตย หรือ
ธรรมาธิปไตยได้ ขึ้นอยู่กับ “เกณฑ์ที่ใช้ในการตัดสินใจ”ของผู้ใช้อำนาจเป็นสำคัญ 
 แนวคิดทางการเมืองของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้รับอิทธิพลโดยตรง
จากพระพุทธศาสนาเถรวาท โดยเฉพาะหลักธรรมและแนวทางการดำเนินชีวิตในพระวินัยของสงฆ์ 
ซึ่งท่านยกให้เป็น ต้นแบบของการปกครองในอุดมคติ ได้แก่ การปกครองโดยพระธรรมวินัย การฝึก
ตน และการวางระบบอย่างมีเหตุมีผลเพื่อประโยชน์ส่วนรวม “การเมืองที่ดี คือ การเมืองที่ถือธรรม
เป็นใหญ่ มีเหตุผล มีสติปัญญา และดำเนินไปโดยสุจริตใจ” ท่านยังยกตัวอย่างการปกครองของพระ
เจ้าอโศกมหาราช และพ่อขุนรามคำแหงว่าเป็นการปกครองในแบบธรรมาธิปไตย และเสนอว่า หาก
สังคมไทยสามารถยึดถือหลักธรรมมาใช้ในการเมืองได้อย่างแท้จริง บ้านเมืองก็จะสงบสุข มั่นคง 
และยั่งยืน (พระพรหมคุณาภรณ์, 2549) 
 

บทสรุป 
 โลกทัศน์ทางความคิดเรื่องการเมืองไทยในทัศนะของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต) มุ่งเน้นให้เห็นว่าหัวใจของการปกครองไม่ว่าจะอยู่ในระบอบใดก็ตามอยู่ที่ “อำนาจการ
ตัดสินใจ”และเกณฑ์ที่ใช้ในการตัดสินใจนั้นจะเป็นตัวกำหนดคุณภาพของระบอบการปกครองนั้นๆ 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์เสนอว่า ระบอบประชาธิปไตยที่แท้จริงต้องมีธรรมเป็นแกนกลาง หรือที่
เรียกว่า“ธรรมาธิปไตย”ซึ่งหมายถึงการตัดสินใจบนพื้นฐานของความจริง ความถูกต้อง ความดีงาม 



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปทีี่ 10 ฉบับที่ 3 (กันยายน-ธนัวาคม 2568) |    71 

 

 

และประโยชน์ส่วนรวม โดยอาศัยปัญญาและเจตนาที่บริสุทธิ์ การที่จะนำธรรมาธิปไตยมาเป็นหัวใจ
ของประชาธิปไตยนั้น ต้องดำเนินควบคู่กันทั้งการจัดวางระบบที่รัดกุมและการพัฒนาคุณภาพของ
ประชาชน ผ่านการศึกษาเพื่อสร้างสติปัญญาและความสำนึกในความรับผิดชอบต่อส่วนรวม สมเด็จ
พระพุทธโฆษาจารย์ มองว่า การเมืองที่ดีไม่ใช่เพียงการมีระบบที่ชอบธรรม แต่ต้องเป็นการเมืองที่มี
จิตวิญญาณแห่งธรรม เป็นการเมืองที่ยึดหลักเหตุผล ศีลธรรมและเป้าหมายเพื่อประโยชน์สุขของ
ประชาชนอย่างแท้จริง ในทัศนะของท่าน การพัฒนาสังคมการเมืองไทยจะสัมฤทธิ์ผลได้ ก็ต่อเมื่อ
ประชาชนและผู้นำทุกระดับยึดถือธรรมเป็นใหญ่ มุ่งสู่การสร้างสังคมที่สงบสุขด้วยการตัดสินใจที่ตั้ง
อยู่บนหลักแห่งธรรม มิใช่ตามอำนาจของตัวบุคคลหรือกระแสสังคมเพียงอย่างเดียว ด้วยเหตุนี้ 
ธรรมาธิปไตยจึงเป็นแก่นสำคัญที่จะทำให้ประชาธิปไตยของไทยดำเนินไปได้อย่างมั่นคงและแท้จริง 
 

เอกสารอ้างอิง 

 

ป.อ.ปยุตฺโต. (2555). ธรรมาธิปไตย: ธรรมเป็นใหญ่ในระบอบประชาธปิไตย. กรุงเทพฯ: 
 สำนักพิมพ์พทุธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโฺต). (2549). ธรรมาธิปไตย: ธรรมเป็นใหญ่ในระบอบ ประชาธิปไตย.  

กรุงเทพฯ: สำนักพิมพ์พุทธธรรม. 
พระวิทยาเภรีพาส. (2566). ความคิดทางการเมืองตามทัศนะของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์
 (ป.อ.ปยุตโต) ผ่านหนังสือมองอเมริกามาแก้ปัญหาไทย. วิทยานพินธ์รัฐศาสตร
 มหาบัณฑิต มหาวทิยาลัยสโุขทยัธรรมาธิราช. 
พระศิลาศักดิ์ สุเมโธ (บุญทอง), ปิยลักษณ์ โพธิวรรณ และวนิัย ผลเจริญ. (2562). การสังเคราะห์
 แนวคิดทางสังคมการเมืองของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตโฺต). 
 Dhammathas Academic Journal, 19(4), 129-141. 
เพิ่มศักดิ์ จะเรียมพันธ์. (2561). ความคิดเก่ียวกับประชาธปิไตยในประเทศไทยจนถึง พ.ศ. 2475 : 
 การก่อรูป การประชันความหมายและการผสมผสาน. วิทยานพินธ์รัฐศาสตรดษุฎีบัณฑติ
 จุฬาลงกรณ์มหาวทิยาลัย. 
สมบูรณ์ ศิริประชยั. (2560). แนวคิดทางการเมือง: จากทฤษฎีสู่การประยุกต์ใช้. กรุงเทพฯ: 
 สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Diamond, L. (2019). Ill Winds: Saving Democracy from Russian Rage, Chinese 
 Ambition, and American Complacency. Penguin Press. 
Heywood, A. (2021). Political ideologies: An introduction (7th ed.). Bloomsbury 
 Academic. 



 

72    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.3 (September-December 2025) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


