
การพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
DEVELOPMENT OF MINDFULNESS CAMP ACTIVITIES IN UBON 

RATCHATHANI PROVINCE  

 
 

1ศิวเดช สมโคตร, 2ศราวุธ ขันธวิชัย และ 3พระสังวาน เขมปญฺโญ 
1Siwadet Somkote, 2Sarawut Khanthawichai and 3Phra Sangwan Kamapanyo 

 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณาชวิทยาลัย, ประเทศไทย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand 

 
1si-wa-@hotmail.com, 2sarawut.kha@mcu.ac.th, 3sangwansainet19@gmail.com 
 
Received: May 18, 2025;    Revised: July 27, 2025;    Accepted: August 25, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

 งานวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์  คือ 1) เพื่อศึกษาองค์ความรู้เรื่องสติในการพัฒนากิจกรรม 
Mindfulness Campในจั งหวัด อุบลราชธานี  2) เพื่ อศึกษาวิธีการจัดกิจกรรมเสริมสร้าง 
Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี และ 3) เพื่อเสนอแนวทางส่งเสริมการกิจกรรม
เสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัด อุบลราชธานี  ผลการวิจัยพบว่า สติตามหลัก
พระพุทธศาสนาสติเป็นธรรมมีอุปการะมากคือทำให้ตื่นตัวอยู่เสมอเป็นเจตสิกชนิดหนึ่ง สติมี
ประโยชน์มหาศาลไม่ว่าจะเป็นการงาน ความสัมพันธ์กับบุคคลอ่ืน ๆ การศึกษาวิธีการจัดกิจกรรม
เสริมสร้างส่วนเสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานีมี  4 ประการคือ 1)  
กิจกรรมการใช้สติตามหลักกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน 2) กิจกรรมการใช้สติตามหลักเวทนานุปัสสนา
สติปัฏฐาน 3) กิจกรรมการใช้สติตามหลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน และ 4) กิจกรรมการใช้สติตาม
หลักธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน ส่วนการเสนอแนวทางส่งเสริมการกิจกรรมเสริมสร้าง Mindfulness 
Camp ในจังหวัดอุบลราชธานีเป็นกิจกรรมที่ทำให้ผู้เข้าร่วมกิจกรรมมีสติในกิจกรรมต่างๆมี  4 

 
1 เจ้าหน้าที่, ประจำสำนักงานวิทยาเขต มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
2 อาจารย์, หลักสูตรพุทธศาสตร์บัณฑิต สาขาวิชารัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
3 อาจารย์, หลักสูตรพุทธศาสตร์บัณฑิต สาขาวิชารฐัศาสตร์ มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วิทยาเขตอุบลราชธาน ี
 



 

50    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

กิจกรรม คือ 1) กิจกรรมการเคลื่อนไหวแบบบมีสติ  2) กิจกรรมในการพิจารณากาย เวทนา จิต 
และธรรม 3) กิจกรรมระบายความทุกข์ และ 4) กิจกรรมพิจารณาความผิดพลาดของตนเอง 

 

คำสำคัญ : การพัฒนา, วิปัสสนากรรมฐาน, จังหวัดอุบลราชธานี  
 

Abstract 
 

This research has three objectives: 1 )  to study knowledge about 
mindfulness in the development of Mindfulness Camp activities in Ubon 
Ratchathani province, 2 )  to study methods for organizing activities to promote 
Mindfulness Camp in Ubon Ratchathani province, and 3) to propose guidelines for 
promoting activities. Strengthen the Mindfulness Camp in Ubon Ratchathani 
Province through document analysis and interviews, as well as writing research 
reports accordingly.The research results found that Mindfulness according to the 
principles of Buddhism, mindfulness is a dharma that has a great upholding, that is, 
it makes you always alert. It is a type of mental attitude. Mindfulness has 
enormous benefits, whether it be work. Relationships with other people. Study 
methods for organizing activities to strengthen  The Mindfulness Camp in Ubon 
Ratchathani province has 4 parts: 1) Activities to use mindfulness according to the 
principles of Kayanupassana Satipatthana. 2) Activities using mindfulness according 
to the principles of Vedānupassana Satipatthana, 3) Activities using mindfulness 
according to the principles of Cittanupassana Satipatthana, and 4) Activities using 
mindfulness according to the principles of Dhammanupassana Satipatthana. As for 
suggestions and promotion of mindfulness-building activities Ubon Ratchathani 
Camp is an activity with mindfulness in various activities. There are 4 activities: 1) 
mindful control activities, 2) activities for exercising the body, mind, and Dhamma, 
3) activities for releasing suffering, and 4) considering the matter. that 
 

Keywords: Development, Vipassana Meditation,Ubon Ratchathani Province  
 
 



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |     51 

 

 

บทนำ 
  สภาวการณ์ปัจจุบันประเทศต่าง ๆ ได้พยายามพัฒนาด้านความเจริญของวัตถุเพื่อความ
เจริญมั่นคงทางด้านเศรษฐกิจของประเทศและเพื่อความอยู่ดีกินดีของชนในชาติ แต่ละชาติจึงหันมา
ให้ความสำคัญกับการพัฒนาอุตสาหกรรม ทำงานแข่งกับเวลา มีการแข่งขันทางด้านการผลิตและ
การครองชีพอย่างเสรี เป็นเหตุให้มีการแก่งแย่งชิงดีชิงเด่นกัน มีการแสวงหาความสุขและหลงใหล
ในความสุข จิตใจของบุคคลในสังคมจึงเต็มไปด้วยความเห็นแก่ตัวมากขึ้นและหาทางออกที่ผิดต่อ
ศีลธรรม มีการประหัตประหารกัน การมีความสัมพันธ์ที่ดีต่อกันและมีความสุขกับการทำงาน
ร่วมกันหรือมีความสุขในการอยู่ร่วมโลกน้อยลง เพราะขาดความรักต่อกัน ยิ่งในยุคโลกาภิวัตน์
(Globalization) ที่เป็นยุคแห่งเทคโนโลยีการสื่อสารไร้พรมแดนที่เข้ามามีบทบาทต่อการดำเนิน
ชีวิตคนในสังคมมาก ความเจริญทางด้านวัตถุทำให้การติดต่อสัมพันธ์ด้านเศรษฐกิจ  
  การศึกษาการสื่อสารและการเปลี่ยนแปลงทางด้านวัฒนธรรมเกิดขึ้นอย่างรวดเร็ว มี
เหตุการณ์ที่สำคัญเกิดขึ้นในโลกสังคมรับรู้กันได้หมด มีอิทธิพลครอบงำโลก ทำให้คนตกอยู่ใน
อำนาจของวัตถุ สภาพความเป็นอยู่ของชุมชมสังคมโลกเปลี่ยนไป ส่งผลต่อจิตใจให้โน้มเอียงไป
ในทางที่ต้องการเพื่อความสะดวกสบายมากข้ึน ให้ความสำคัญเร่ืองวัตถุมากกว่าจิตใจ แสวงหาวัตถุ
มาเพื่อความสะดวกสบายมากกว่าที่จะแสวงหาความจริงคือธรรมชาติ ขาดการขัดเกลาจิตใจซึ่งจาก
เหตุที่กล่าวมานี้ก็จะเป็นตัวชี้วัดศักยภาพของคนในสังคมได้ว่าขณะนี้คนส่วนใหญ่ในสังคมยังขาด
การพัฒนาด้านจิตใจอย่างจริงจังและขาดความต่อเนื่อง ซึ่งเหตุนี้นับเป็นปัญหาสำคัญที่จะส่งผลให้
สภาพสังคมส่วนรวมในอนาคตต่อไป มีความเสื่อมโทรมทางศีลธรรมมากขึ้น(พระเมธีธรรมมาภรณ์ 
(ประยูร ธมฺมจิตฺโต), 2539:11) 
  ขณะที่สังคมยังมีความวุ่นวายอยู่มากทั้งทางการเมือง เศรษฐกิจและสังคมก็เพราะมนุษย์
ส่วนใหญ่มุ่งการพัฒนาทางด้านวัตถุมากกว่าการพัฒนาด้านจิตใจ เพราะวิวัฒนาการสมัยใหม่ช่วยให้
มนุษย์ได้รับความสะดวกสบายกว่าแต่ก่อนมาก จึงทำให้ความเจริญทางด้านจิตใจตามไม่ทันกับ
ความเจริญทางด้านวัตถุ สังคมจึงเกิดวิกฤตการณ์ต่าง ๆ จึงจำเป็นอย่างยิ่งที่คนในปัจจุบันจะต้องหัน
มาสนใจกับความเจริญในด้านจิตใจ แล้วช่วยกันพัฒนาจิตใจของตนรวมทั้งชี้นำส่งเสริมให้บุคคลที่
อยู่ใกล้เคียงได้พัฒนาจิตใจของตน และถ้าทุกคนมีการพัฒนาจิตใจได้แล้วเชื่อว่า ทุกคนในองค์การ
และสังคมอยู่ร่วมกันและทำงานร่วมกันอย่างมีความสุข ส่งผลให้องค์การนั้น เป็นองค์การที่มี
ทรัพยากรมนุษย์ที่มีประสิทธิภาพด้วย จำเป็นอย่างยิ่งที่หน่วยงานหรือองค์การต่างๆ ทางสังคมใน
ประเทศไทยทั้งทางภาครัฐและเอกชนจะต้องร่วมมือกันพัฒนาทรัพยากรบุคคลหรือบุคลากรใน
สังคมเพื่อเป็นพื้นฐานในการพัฒนาสังคมต่อไปโดยจะต้องมุ่งเน้นไปที่ภาพรวมของสังคม เพราะ 
“สังคม” นั้นก็คือที่รวมของหน่วยย่อยของสิ่งต่างๆ รวมทั้งมนุษย์ด้วย 



 

52    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

 ในพระพุทธศาสนามีหลักคำสอนทีพ่ัฒนาและส่งเสริมการพัฒนาคุณภาพชีวิตจำนวนหลาย
ชุดแต่ชุดคำสอนที่เป็นหัวใจสำคัญพระพุทธศาสนาคือ ละความชั่ว ทำความดีและทำใจตใจให้ผ่องใส 
เพื่อให้เกิดความรู้ ตื่น และเบิกบาน การเข้าถึงพุทธธรรมได้ทุกเพศ ทุกวัย ทุกเวลา และด้วยผลบุญ
จากการแสวงหาพระธรรมด้วยการปฏิบัติธรรมสร้างสติในกาย เวทนา จิตและธรรมซึ่งเป็นเร่ืองของ
สติปัฏฐานทั้ง 4 ประการคือมีสติรู้ตัว ทั่วพร้อมอยู่ในกาย เพื่อเพิ่มพูน “สติ” ให้ดำรงชีวิตอยู่อย่าง
ไม่ประมาท สติเปรียบเสมือนหัวใจสำคัญในการใช้ชีวิตอยู่ในโลกของมนุษย์ทุกเพศทุกวัย ทั้งชีวิต
ทางโลกของปุถุชน ทั่วไปหรือชีวิตทางธรรม เช่น นักบวช กิจกรรมเพื่อการเสริมสร้างสติจึงมีการ
พัฒนาขึ้นทั้งจากภาครัฐและเอกชนเพื่อส่งเสริมให้บุคคลากรในองค์กรเกิดการพัฒนาอย่างมี
ประสิทธิภาพในการทำงาน เนื่องจากการฝึกให้มีสติในชีวิตประจำวันการพัฒนาเพื่อก่อให้เกิดสติทำ
ให้เกิดการเปลี่ยนแปลงล อะไรบ้าง การฝึกสติและสมาธิเป็นประจำสม่ำเสมอทุกวัน เช่น มีสติอยู่กับ
งานที่ทำได้ตลอดทั้งวัน การนั่งสมาธิวันละ 10-30นาทีทุกวัน จะช่วยให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในตัว
บุคคล เช่น 1) ควบคุมการทำงานของร่างกายส่วนต่างๆ ได้ดีขึ้น 2) สมองส่วนต่าง ๆสามารถ
ติดต่อสื่อสารกันได้อย่างมี ประสิทธิภาพมากขึ้น 3) ควบคุมอารมณ์ของตนเองได้ดีขึ้น และ
แสดงออกอย่างระมัดระวังมากขึ้น 4) มีความยืดหยุ่นมากขึ้น ทั้งในมุมมองต่อโลกและการดำเนิน
ชีวิต 5) เห็นอกเห็นใจผู้อ่ืนมากขึ้น 6) ตระหนักรู้ตัวเองและสามารถพัฒนาตัวเองให้ดีขึ้น 7) ควบคุม
ความกลัวได้ดีทำให้มีความกล้ามากขึ้น 8) มีสหัสญาณหรือสัมผัสที่ 6 เป็นความสมารถในการหยั่งรู้
โดยสัญชาติญาณหรือประสบการณ์ ความเชี่ยวชาญที่สะสมไว้ 9) มีคุณธรรม และ 10) มีความ
เมตตาต่อตนเองและผู้อ่ืน จะเห็นว่าพระพุทธศาสนามีหลักคำสอนในเรื่องของการเจริญสติถือเป็น
แนวทางที่สำคัญต่อการศึกษาและปฏิบัติธรรมของนักบวช ตลอดจนอุบาสกอุบาสิกา รวมไปถึงผู้สนใจ
ใคร่เรียนรู้ธรรมทั่วไป พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติแนวทางการเจริญสติในพระพุทธศาสนาโดยเรียกว่า 
“สติปัฏฐาน 4”  
  การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาเป็นกระบวนการฝึกฝนและพัฒนาตนเองให้เกิดสติปัญญาใน
การแก้ปัญหาและหนทางแห่งการพ้นทุกข์ของชีวิต โดยทำให้เกิดปัญญาเห็นสภาพความเป็นจริง
ของสิ่งทั้งหลาย ไม่หลงฟุ้งเฟ้อไปตามอารมณ์หรือสภาวะสิ่งที่มากระทบทั้งทางด้านร่างกาย จิตใจ
จนนำไปสู่ความหลงผิดด้วยอำนาจของอวิชชา กิเลสตัณหา เกิดการกระทาผิดทางกาย วาจาใจสร้าง
ความทุกข์ ความเดือดร้อน แก่ตนเองและสังคม ซึ่งหนทางที่จะแก้ปัญหาดังกล่าวนั้นก็ด้วยการ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยฝึกมีสติเข้าไปสังเกตระลึกรู้เท่าทันอารมณ์ต่างๆ ที่มากระทบทางกาย
และใจ เพราะวิปัสสนาว่า คือ การเห็นแจ้ง หรือวิธีการทำให้เกิดการเห็นแจ้ง หมายถึง  ข้อปฏิบัติ
ต่าง ๆ ในการฝึกอบรมปัญญาให้เกิดการเห็นแจ้งรู้ชัดสิ่งทั้งหลายตรงต่อสภาวะของมัน คือให้เข้าใจ
ตามความเป็นจริงหรือตามที่สิ่งเหล่านั้นมันเป็นของมันเอง (ไม่ใช่เห็นไปตามที่วาดภาพให้มันเป็น



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |     53 

 

 

ด้วยความชอบความชัง ความอยากได้ หรือความขัดเคืองใจของเรา) รู้แจ้งชัดเข้าใจจริง จนถอน
ความหลงรู้ผิด และยึดติดในสิ่งทั้งหลายได้ ถึงขั้นเปลี่ยนท่าที่ต่อโลกและชีวิต ทั้งท่าทีแห่งการมอง 
การรับรู้ การวางใจ และความรู้สึกทั้งหลาย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558:427 )การ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา คือการเจริญสติเพื่อให้เกิดปัญญารู้เท่าทันตามความเป็นจริงของสภาวะ
ทั้งหลายตามที่มันเป็น ตลอดจนรู้ถึงเหตุปัจจัยจนนาไปสู่การแก้ปัญหาอย่างมีประสิทธิภาพ ทั้งยัง
ช่วยให้สามารถดาเนินชีวิตในปัจจุบันได้อย่างถูกต้องดีงาม มีความสงบสุขสามารถรู้เท่าทันการ
เปลี่ยนแปลงของโลกตามความเป็นจริง ดังพระดำรัสของพระพุทธองค์ที่ว่า“วิปัสสนาที่ภิกษุเจริญ
แล้วย่อมให้สำเร็จประโยชน์ คือ ย่อมให้ปัญญาเจริญปัญญาที่เจริญแล้วย่อมให้สำเร็จประโยชน์ คือ 
ย่อมละอวิชชาได้” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539:36) มนุษย์จึงจำเป็นจะต้องปฏิบัติ
วิปัสสนาเพื่อเป็นการพัฒนาด้านจิตใจให้ละความเห็นผิดจนเกิดปัญญา จนนำไปสู่การดำเนินชีวิตที่
ถูกต้องตามหลักพระพุทธศาสนา ดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสว่าการฝึกจิตที่ควบคุมได้ยากเปลี่ยนแปลง
ง่ายชอบใฝ่หาแต่อารมณ์ที่ปรารถนาจัดว่าเป็นความดี เพราะจิตที่ฝึกแล้วย่อมนำสุขมาให้ (มหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539:36), 
 เพราะฉะนั้นการฝึกเร่ืองของสติผ่านกิจกรรมต่าง ๆ ตามหลักของสติปัฏฐานนั้นจึงเป็นการ
ฝึก "สติ" โดยการนำแนวทางของสติปัฏฐาน 4 มาใช้ในการฝึกเพื่อเจริญสติคนที่มาฟังธรรมหรือ
ปฏิบัติธรรมที่วัดไม่สามารถจัดสรรเวลาที่ตน สะดวกเพราะด้วยภาระหน้าที่ทางครอบครัวในฐานะที่
เป็นคฤหัสถ์ อีกทั้งวัดหรือสถานปฏิบัติธรรมบาง แห่งจะเน้นกิจกรรมที่เคร่งครัดต่อการปฏิบัติ
สำหรับคฤหัสถ์โดยส่วนมากจะเน้นแนวทางการฝึกซึ่ง เป็นรูปแบบของนักบวชมากกว่าที่จะเอ้ือ
ประโยชน์ต่อคฤหัสถ์ ซึ่งทำให้หลายคนที่ได้มีโอกาสมาปฏิบัติ ธรรมรู้สึกว่าการปฏิบัติธรรมนั้นยาก 
จะไม่มาอีกแล้ว เห็นเรื่องการบวชหรือการถือศีล 8 เนกขัมมะ เป็นเรื่องที่น่าเบื่อและยากสำหรับ
บุคคลทั่วไป เมื่อนักปฏิบัติเกิดความเห็นว่า กิจกรรมไม่เหมาะกับจุดประสงค์ของการเข้ามาปฏิบัติ
ธรรม ก็จะทำให้คฤหัสถ์รู้สึกท้อแท้และไม่อยากจะกลับมาปฏิบัติธรรมส่งผลทำให้การปฏิบัติธรรม
เป็นกลุ่ม หมู่ คณะ ไม่สามารถที่จะกระทำได้ เมื่อเกิดการ เปลี่ยนแปลงอย่างรุนแรง เกิดขึ้นทำให้
บุคคลทั้งหลายต้องปรับตัวในการดำรงชีวิตที่เปลี่ยนแปลง โดยใช้เทคโนโลยีที่เข้ามามีบทบาทสำคัญ
ในการเรียนรู้ สื่อสารหรือติดต่อถึงการทำงานในชีวิตประจำวันมากขึ้น ดังนั้น สติจึงเปรียบเสมือน
หัวใจสำคัญในการใช้ชีวิตอยู่ในโลกของมนุษย์ทุกเพศทุกวัย ทั้งชีวิต  ทางโลกของปุถุชนทั่วไปหรือ
ชีวิตทางธรรม เช่น นักบวช กิจกรรมเพื่อการเสริมสร้างสติจึงมีการพัฒนาขึ้นทั้งจากภาครัฐและ
เอกชนเพื่อส่งเสริมให้บุคคลากรในองค์กรเกิดการพัฒนาอย่างมีประสิทธิภาพในการทำงานเนื่องจาก
การฝึกให้มีสติในชีวิตประจำวัน  



 

54    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

  จากเหตุผลข้างต้นจะเห็นว่า ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาวิจัยเรื่อง“การพัฒนากิจกรรม 
Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี” เป็นสาเหตุที่มีความเชื่อมโยงของโครงการวิจัย
ภายใต้แผนงานวิจัยเร่ือง วิปัสสนากรรมฐานกับการยกระดับคุณภาพชีวิตของประชาชนในจังหวัด
อุบลราชธานีต่อไป  
 

วัตถุประสงค์การวิจัย 
   1. เพื่อศึกษาองค์ความรู้เรื่องสติในการพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัด
อุบลราชธานี 
  2. เพื่อศึกษาวิธีการจัดกิจกรรมเสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
  3.เพื่อเสนอแนวทางส่งเสริมการกิจกรรมเสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัด
อุบลราชธานี 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
  การพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี  ผู้วิจัยได้กำหนด
วิธีดำเนินการวิจัยตามลำดับดังนี้  
  1. ประชากรและกลุ่มเป้าหมาย 
  ประชากรและกลุ่มเป้าหมาย คือ ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informant) ได้แก่ นักศึกษา 
และนักเรียนจาก  1) วิทยาลัยพยาบาลบรมราชชนนี สรรพสิทธิประสงค์ 224 ถนนพลแพน ตำบลใน
เมือง อำเภอเมือง จังหวัดอุบลราชธานี และ2) โรงเรียนเบ็ญจะมะมหาราชอำเภอเมืองอุบลราชธานี 
อุบลราชธานี ที่มีความเต็มจและสมัครใจให้การสัมภาษณ์ข้อมูล จำนวน 30 คน 
 การพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานีเป็นการวิจัยระหว่าง
การวิ จั ย เชิ ง เอกสาร(Documentary Research) และการวิจั ย เชิ งคุณ ภาพ  (Qualitative 
Research) โดยการสัมภาษณ์ คำถามปลายเปิด (Open-ended questions) เป็นการสัมภาษณ์
เชิงลึกเก่ียวกับการพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
  2. เครื่องมือที่ใช้ในการรวบรวมข้อมูล 
 เครื่องมือที่ใช้ในการรวบรวมข้อมูล คือ แบบสัมภาษณ์ ผู้วิจัยได้ใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-
depth Interviews) สำหรับพระภิกษุสงฆ์ ผู้นำชุมชนและประชาชนทั่วไป โดยพัฒนาเป็นแบบสัมภาษณ์
จากเอกสาร รายงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพื่อหาแนวคิด หลักการและกระบวนการการพัฒนากิจกรรม 
Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี  
  



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |     55 

 

 

  3. การวิเคราะห์ข้อมูล 
 การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์และการสังเกตมา
พิจารณาตรวจสอบความสมบูรณ์และความถูกต้องของข้อมูล แล้วจึงนำมาสรุปข้อมูล แยกข้อมูลไว้
เป็นหมวดหมู่ ตามลักษณะของข้อมูลและประเด็นในการศึกษาข้อมูลมาวิเคราะห์เนื้อหา (Content 
Analysis) ตีความหมายอธิบายตามลักษณะของความสัมพันธ์เชื่อมโยงในประเด็นต่าง ๆ ใน
ภาพรวมผ่ านการวิ เคราะห์ข้อมู ล โดยใช้หลั กความ เป็ น เหตุ เป็ นผลอาศั ยการตี ความ 
(Interpretation) จากเนื้อหาข้อมูลในเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก ( In-depth Interview) 
รวมทั้งตรวจสอบข้อมูลเชิงคุณภาพ เพื่อทำให้ทราบและเข้าใจการพัฒนากิจกรรม Mindfulness 
Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
 

ผลการวิจัย 
      1. องค์ความรู้เรื่องสติในการพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
คำว่า สติ หมายถึง ความระลึกได้ โดยสติในพระพุทธศาสนาทำหน้าที่ทำให้ไม่หลงลืมและมี
ประโยชน์ในการสำรวมระวังรักษาจิต หรือมีภาวะมุ่งหน้าสู่อารมณ์เป็นผลเฉพาะหน้ามีความจำได้
หมายรู้มั่นคงเป็นทางดำเนินหรือมีสติในกาย แต่พึงเข้าใจว่าสตินั้นเป็นประดุจเสาระเนียด เพราะ
ตั้งอยู่ในอารมณ์อย่างมั่นคง และเป็นดุจนายประตู คอยระวังรักษาประตูไม่ให้เกิดความประมาท มี
สติตื่นตัวอยู่ตลอดเวลาไม่หลงลืมในการงานทั้งปวงสติเป็นธรรมมีอุปการะมาก คือทำให้ตื่นตัวอยู่
เสมอเป็นเจตสิกชนิดหนึ่งสตินั้นหากนำมาใช้กับทางโลกทั่วไปก็ย่อมมีประโยชน์มหาศาล ไม่ว่าจะ
เป็นการงาน ความสัมพันธ์กับบุคคลอ่ืน ๆ การคิดอ่านย่อมเป็นระบบ จิตย่อมมีสมาธิในการทำ
กิจการงานใด ๆ อารมณ์มักจะเป็นปกติไม่ค่อยโกรธ เครียดหรือทุกข์ใจอะไรมากๆ กล่าวโดยรวมคือ
ย่อมเกื้อกูลชีวิตประจำวันทางโลกได้อย่างดีซึ่งเป็นประโยชน์ที่เห็นได้ชัดเจน สติมีใช้ในอีกหลาย
ความหมาย เช่น กำหนดรู้ ตระหนักรู้ ระลึกรู้ สัมผัสรู้ รู้สึกตัว และอ่ืนๆ ที่ใช้ในความหมายการทำ
ความกำหนดรู้สึกตัวในปัจจุบันต่อผัสสะใด ๆ ที่เกิดขึ้นมาเพื่อให้กำหนดรู้ เฉพาะหน้า ให้เท่าทันต่อ
สัมผัสตามความเป็นจริงต่อสิ่งที่ปรากฏขึ้นมา ให้จิตเป็นอิสระต่อสิ่งที่มา กระทบในฐานะเป็นเพื่อผู้
เฝ้ารู้เฉย ด้วยการเพิ่มการรับรู้ทางประสาทสัมผัส โดยลดการคิดนึกปรุงแต่ง ความรู้สึกอ่ืน ๆ สติใช้
เพื่อที่จะรู้เท่าทันในสังขาร 3 ดังนี้ 1) รู้เท่าทันในการเคลื่อนไหว (กายสังขาร) ในอันที่จะการสร้าง
กรรมใด ๆ นั่นคือศีล 3) รู้เท่าทันในอารมณ์ที่ปรุงแต่งจิต (จิตสังขาร) จนจิตเป็นอิสระจากอารมณ์ นี่
คือสมาธิ และ 3) รู้เท่าทันความคิดทั้งหลาย (มโนสังขาร) ว่าความคิดเป็นเหตุเป็นผลหรือไม่ (โยนิโส 
มนสิการ) นี้คือ ปัญญา สติตามหลักพระพุทธศาสนาสติเป็นธรรมมีอุปการะมากคือทำให้ตื่นตัวอยู่
เสมอเป็นเจตสิกชนิดหนึ่ง สตินั้นหากนำมาใช้กับทางโลกทั่วไปก็ย่อมมีประโยชน์มหาศาลอยู่แล้วไม่



 

56    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

ว่าจะเป็นการงาน ความสัมพันธ์กับบุคคลอื่น ๆ การคิดอ่านย่อมเป็นระบบ จิตย่อมมีสมาธิในการทำ
กิจการงานใด ๆ อารมณ์มักจะเป็นปกติไม่ค่อยโกรธ เครียด หรือทุกข์ใจอะไรมากๆ กล่าวโดยรวม
คือย่อมเกื้อกูลชีวิตประจำวันทางโลก ได้อย่างดีซึ่งเป็นประโยชน์ที่เห็นได้ชัดเจน ถ้ารู้เนือง ๆ มาก ๆ 
เข้าจนเป็นมหาสติจะได้ประโยชน์จากทางธรรมด้วยการที่เรามีสติอยู่เนือง ๆ รู้ตัวบ้าง ไม่รู้ตัวบ้างทำ
อย่างติดต่อกันเป็นระยะเวลานาน ก็เพื่อให้สติเกื้อกูลต่อการเห็นความจริงความจริงนี้เป็นสิ่งที่ใกล้
ตัวที่สุดก็คือกายกับใจจุดหมาย ของการรู้ก็เพื่อให้เห็นความจริง อันได้แก่อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา ว่า
กายและใจเราเป็นสิ่งไม่ เที่ยง เป็นทุกข์ และไม่ใช่ตัวเราประโยชน์ของสติ มีดังนี้  

 1. สติช่วยให้ไม่เกิดความง่วงเหงา เกียจคร้าน อันเป็นมารชีวิตที่ขัดขวางทางก้าวหน้า  
 2. สติ ช่วยให้การศึกษามีประสิทธิภาพ ความจำดี ไม่เกิดความสับสน ได้หน้าลืมหลัง 
 3. สติ ช่วยให้การทำงานมีคุณภาพ ลำดับงานก่อนหลังได้ถูกต้องวางหรือเก็บไว้แล้วไม่ลืม  
 4. สติช่วยให้การนัดหมายไม่ผิดพลาดไม่เสียมิตรเสียงาน เสียเวลา เสียคน (เพราะขี้ลืม)  
5. สติช่วยให้ไม่ลืมสั่งเสีย ไม่ลืมปิดประตู หน้าต่าง ไม่ลืมใส่กุญแจประตูบ้าน ประตูรถ  
 6. สติช่วยให้ไม่เกิดไฟไหม้ เพราะลืมดับไฟ ธูป เทียน เตาไฟ ลืมปิดถังแก๊ส  
7. สติช่วยให้ไม่เจ็บตัว ไม่เกิดอันตรายเพราะเดินซุ่มซ่าม ไม่ระมัดระวังมือเท้าและร่างกาย 
8. สติ ช่วยป้องกันอุบัติเหตุ เก่ียวกับทรัพย์สินและชีวิตจากการทำงาน ขับรถ ขับเร่ือ  
9. สติ ช่วยให้ความโกรธที่พลุ่งพล่าน ระงับลงได้และไม่เป็นคนขี้โกรธง่าย หงุดหงิด  
10. สติ ช่วยให้จิตใจไม่ฟุ้งซ่าน รำคราญ ทำให้นอนหลับง่าย และหลับเป็นสุข  
11. สติ ช่วยให้ไม่เป็นโรคประสาท โรคหัวใจ โรคความดันโลหิต โรคกระเพาะ โรคเครียด  
12. สติ ช่วยให้ไม่ประมาทในวัยและชีวิต 
13. สติ ช่วยให้คนเจ็บไข้ไม่ทุรนทุราย บ่นเพ้อจู่จี้ อารมณ์จนญาติมิตรและผู้พยาบาล  
14. สติ ช่วยให้เป็นคนไม่หลงลืมในยามแก่ชรา และเมื่อจะดับจิตมีสติ ย่อมไปเกิดในสุคติ  
15. สติ ช่วยยับยั้งไม่ให้ทำความชั่ว แม้ท าชั่วแล้ว สติก็สามารถระลึกให้เกิดการงดเว้นได้  
16. สติ ช่วยให้ไม่กล้าที่จะละเมิดศีล แต่จะหนุนให้เกิดธรรมฉันทะในการทำความดี ยิ่งๆขึ้นไป  
17. สติ ช่วยประกบปัญญา มิให้ปัญญาเพ้อเจ้อ เกิดการยกตนดูหมิ่นผู้อ่ืน ด้วยหลงลืมตัว  
18. สติ ช่วยให้ใกล้ชิดพระพุทธเจ้า เป็นหลักในการเจริญอานาปานสติ และสติปัฏฐาน 
19. สติ ช่วยกั้นกิเลสตัณหา เป็นด่านหน้าของธรรมะทุกประการ ทั้งคดีโลกและคดีธรรม  
 จากประโยชน์ของสติสามารถเบื้องต้นจะเห็นว่า สติ คือ ธรรมมีอุปการะมากทำให้ตื่นตัว 

อยู่เสมอสตินำมาใช้กับทางโลกทั่วไปก็ย่อมมีประโยชน์มหาศาลในทุกเรื่องๆไม่ว่าจะเป็นการงาน  
ความสัมพันธ์กับบุคคลอ่ืน ๆ การคิดอ่านย่อมเป็นระบบจิตย่อมมีสมาธิในการทำกิจการงานใด ๆ  



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |     57 

 

 

อารมณ์มักจะเป็นปกติไม่ค่อยโกรธ เครียดหรือทุกข์ใจอะไรมากๆ กล่าวโดยรวมคือย่อมเกื้อกูล  
ชีวิตประจำวันทางโลกได้อย่างดีซึ่งเป็นประโยชน์ที่เห็นได้ชัดเจน 
  2. วิธีการจัดกิจกรรมเสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี โดยมี
กิจกรรมที่ใช้สติตามหลักของสติปัฏฐานสูตรมี 4  ประการ คือ 
  2.1 กิจกรรมการใช้สติตามหลักกายานุปัสสนาสติปัฏฐานเป็นเร่ืองของการใช้สติกําหนดรู้
ลมหายใจเข้าออกคือ พิจารณาลมหายใจเข้าออกโดยการติดตามพิจารณาลักษณะของการหายใจ
เข้าออกอยางใกล้ชิดคือ เม่ือหายใจเข้าหรือออกสั้นยาวอย่างไร ก็ให้รูอ้ย่างแน่ชัด เปรียบเหมือนนาย
ช่างกลึง หรือลูกมือของนายช่างกลึงผู้ชํานาญ เม่ือเขาชักเชือกกลึงยาวก็รู้ชัดว่าเราชักเชือกกลึงยาว 
เมื่อชักเชือกกลึงสั้น ก็รู้ชัดว่าเราชักเชือกกลึงสั้น การเจริญกายานุปัสสนาในมหาสติปัฏฐานสูตรนั้น
รวมไปถึงการกําหนดอิริยาบถใหญ่และอิริยาบถย่อย นอกจากการกําหนดอาการของลมหายใจเข้าออก
แล้ว ผู้ปฏิบัติยังจะต้องกําหนดรู้อาการที่ปรากฏทั้งหลายอ่ืนอีกด้วย เช่น อาการเคลื่อนไหวของอิริยาบถ
ต่าง ๆ มี ยืน เดิน นั่ง นอน การแลดู การเหลียวดู การคู่อวัยวะ ฯลฯ ในทุกขณะที่เคลื่อนไหว การทํากิจ
ประจําวันต่าง ๆ ก็ต้องกําหนดรู้อยู่ทุกขณะเช่นเดียวกัน เช่น การกิน การดื่ม การเคี้ยว การนุ่งห่ม การ
ถ่าย อุจจาระ ปัสสาวะ การดู การได้ยิน การได้กลิ่น การรู้รส การสัมผัส ยิ่งไปกว่านั้นอาการที่
ปรากฏทางนามธรรมอันได้แก่ เวทนา จิต และธรรมนั้น ให้กําหนดได้ทันทีที่สภาวะเหล่านี้ปรากฏ
แก่จิตชัดเจนกว่าอาการของลมหายใจเข้าออก  
  2.2 กิจกรรมการใช้สติตามหลักเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานการใช้สติกําหนดรู้อาการของ
เวทนาคือ ขณะที่กําลังติดตามพิจารณาลมหายใจเข้าออกอย่างใกล้ชิดอยู่นั้น ถ้าเกิดมีเวทนาที่
ปรากฏชัดเจนเข้าแทรกซ้อนก็ให้กําหนดรู้ในเวทนานั้น ตามกําหนดดูอาการของสุขหรือทุกข์ที่กําลัง
เกิดขึ้นว่า อาการของสุขหรือทุกข์เป็นอย่างไร หรือเมื่อรู้สึกว่าไม่สุขไม่ทุกข์ก็รูช้ัดแก่ใจ หรือสุขหรือ
ทุกข์เกิดขึ้นจากอะไรเป็นมูลเหตุ เช่น เกิดจากเห็นรูป หรือได้ยินเสียง หรือได้กลิ่น หรือได้ลิ้มรส 
หรือได้สัมผัส ก็รู้ชัดแจ้งหรือเมื่อรูส้ึกเจ็บ หรือปวดหรือเมื่อย หรือเสียใจ แค้นใจ อ่ิมใจ ฯลฯ ก็มีสติรู้
กําหนดรู้ชัดว่ากําลังรู้สึกเช่นนั้นอยู่ เมื่อเวทนานั้นๆ ดับไปด้วยอํานาจการตามกําหนดรู้นั้นแล้ว จึง
กลับไปกําหนดกายานุปัสสนาอย่างเดิม โดยมีวิธีขณะปวด กำหนดว่า ปวดหนอๆ ขณะเจ็บ กำหนด
ว่า เจ็บหนอๆ ขณะชา กำหนดว่าหนอๆ ขณะคัน กำหนดว่า คันหนอๆ ขณะเมื่อย กำหนดว่า เม่ือย
หนอๆ ขณะแสบ กำหนดว่า แสบหนอๆ เป็นต้น การกำหนดเวทนารู้เวทนานี้ผู้ปฏิบัติต้องมีความ
อดทนค่อนข้างมาก เพราะถ้ามีความอดทนน้อยคอยเปลี่ยนอิริยาบถอยู่บ่อยๆ จะทำให้เสียสมาธิ
มาก ถ้าทนไม่ไหวจริงๆ ก็ควรกำหนดเวลาในการนั่งให้น้อยลงและค่อยๆ เพิ่มไปทีละ 3 - 5 - 10
นาที เมื่อครบตามเวลาทีตั้งใจไว้แล้วก็ให้เปลี่ยนอิริยาบถไปเดินจงกรม เมื่อเดินจงกรมครบตามเวลา
ที่ได้กาหนดไว้ก็กลับมานั่ง พยายามเดินนั่งสลับกันไม่ควรจะเดินหรือนั่งอย่างเดียว เพราะจะทาให้



 

58    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

อิริยาบถหรืออินทรีย์ ไม่สม่ำเสมอกัน ถ้าเป็นไปได้ควรเดินและนั่ง ให้เท่าๆ กันไปตั้ง แต่เริ่มต้น การ
ตามกำหนดรู้เวทนานี้ นับเนื่องในเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานจะวางใจอย่างไร ในเมื่อต้องเผชิญหน้า
กับทุกขเวทนา ผู้ปฏิบัติต้องวางใจให้เป็นกลางอย่าไปอยากให้หาย อย่าไปอยากเอาชนะ อย่าไป
อยากรู้ว่ามันจะดับหรือไม่ดับอย่างไร ให้ทาหน้าที่เพียงแค่การเฝ้าดูอย่างมีสติเท่านั้นวิธีการกำหนด
เวทนามีอยู่ 3 วิธี 1) การกำหนดแบบเผชิญหน้า คือ ตั้ง ใจกาหนดแบบไม่ท้อถอยตายเป็นตายโดย
เอาจิตไปจดจ่อที่อาการปวด จี้ลงไปบริเวณที่กำลังปวดมากที่สุด วิธีนี้ผู้ปฏิบัติจะค่อนข้างเหน็ด
เหนื่อย เพราะต้องใช้พลังจิตอย่างทุ่มเทและจดจ่อมากที่สุด แต่ก็มีประโยชน์ในการรู้แจ้งทุกข์
ลักษณะอย่างพิเศษ 2) การกำหนดแบบลอบทาร้าย คือ ตั้งใจกำหนดแบบจู่โจมในตอนแรกๆ พอ
รู้สึกว่ากำลังความเพียรมีน้อยก็ถอยออกมาเตรียมความพร้อมใหม่ เมื่อพร้อมแล้วก็เข้าไปกำหนดอีก
ครั้ง หนึ่งเช่นขณะกำหนดปวดอยู่นั้น ความปวดกลับทวีความรุนแรงมากขึ้นจนไม่สามารถทนไหว 
จึงหยุดกำหนดรู้อาการปวดแต่เปลี่ยนไปกำหนดรู้อาการพอง-ยุบ หรืออารมณ์อื่นๆ แทนแต่ยังไม่ถึง
ขั้น ที่ต้องเปลี่ยนอิริยาบถไปยืนหรือเดินในขณะนั้น และ 3) การกำหนดแบบเฝ้าดูหรือสังเกตการณ์ 
คือ เมื่อรู้สึกว่าปวดหรือเจ็บมากก็มิได้ไป กำหนดตอกย้ำลงไปอีก เพียงแต่กาหนดรู้ดูด้วยสติปัญญา
อยู่เฉยๆ เช่น กาหนดว่าปวดหนอๆ เจ็บหนอๆ เม่ือยหนอๆ ชาหนอๆ หรือ รู้หนอๆ เป็นต้น ไม่เน้น
หรือย้าอุปมาเหมือนทหารที่เฝ้าดูข้าศึกอยู่บนทีสูงหรือหอสังเกตการณ์ ไม่ได้ทำการสู้รบกับข้าศึกแต่
ประการใด เพียงแต่เฝ้าสังเกตการณ์เคลื่อนไหวของข้าศึกเท่านั้น 
 2.3 กิจกรรมการใช้สติตามหลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน กิจกรรมการใช้สติตามหลักจิต
ตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การใช้สติกําหนดรู้อาการที่ปรากฏทางวิญญาณขันธ์ คือ ขณะที่กําลัง
ติดตามพิจารณาลมหายใจเข้าออกอย่างใกล้ชิดอยู่นั้น ถ้าเกิดจิตมี อาการแตกต่างไปจากปกติ
ปรากฏอย่างชัดแก่จิตเข้ามาแทรกซ้อน ก็ให้กําหนดรู้อารมณ์นั้นในทันทีว่า มีอารมณ์อย่างไร เช่น 
เมื่อจิตมีราคะ โทสะ โมหะ ความหดหู่ ความฟุ้งซ่าน ความสงบ ความไม่สงบ ฯลฯ ก็รู้ชัดว่า จิตมี
อารมณ์อย่างนั้นๆ ตามความเป็นจริง เมื่อจิตนั้นๆ ดับไปด้วยอํานาจการตาม กําหนดรู้นั้นแล้ว จึง
กลับไปกําหนดกายานุปัสสนาอย่างเดิม หลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ วิธีพิจารณาการใช้สติ
กำหนดรู้อาการที่ปรากฏทางจิต ถ้าความคิดเกิดขึ้นในขณะที่กำลังเดินจงกรมหรือนั่งสมาธิ ความคิด
นั้นจะเป็นไปในทางที่ดีหรือไม่ดีก็ให้กำหนดสติว่า คิดหนอ ๆ การที่ความคิดเกิดขึ้นก็เพราะจิตจะนึก
ถึงความบกพร่องของตนเองจึงคิด ลักษณะเช่นนี้ควรเตือนจิตของตนว่า สิ่งที่ล่วงมาแล้วอย่าได้เก็บ
เอามาคิด สิ่งที่ยังมาไม่ถึงก็อย่าคิดขอให้ใช้สติกำหนดอยู่กับปัจจุบันให้ดีที่สุดโดยพิจารณาเห็นในจิต
เนือง ๆ ดังนี้ การปฏิบัติในข้อนี้ก็เพื่อจะกำจัดซึ่งความเห็นว่าเป็นของเที่ยง หรือบรรเทาเสียซึ่งความ
เที่ยงที่จะเข้าไปยึดไปถือความเที่ยงนัน้ไม่ว่าจะเป็นความเปลีย่นแปลงอันใดที่เกิดขึ้นในชีวิต ผู้ปฏิบัติ
จะได้มองความเปลี่ยนแปลงนั้น โดย ไม่รู้สึกเสียใจอะไรจะอย่างไรก็ได้ เพราะพิจารณาแล้วว่าใน



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |     59 

 

 

ชีวิตของคนเราย่อมมีความเปลี่ยนแปลง แล้วก็มองดูด้วยสติว่ามันเป็นอย่างนี้เอง การกำหนดต้นจิต 
เป็นการกำหนดรู้นามที่เป็นใหญ่ในกองสังขาร ซึ่งทำหน้าที่สั่งการควบคุมพฤติกรรมทั้งหมดของรูป
เพื่อให้โยคีบุคคลรู้เท่าทันจิตที่ต้องการเปลี่ยนจากอิริยาบถหนึ่งไปสู่อีกอิริยาบถหนึ่ง ใจจะน้อมว่า
ต้องการขึ้นมาก่อน เช่น จิตอยากจะคู้ก็กำหนด“อยากจะคู้หนอ ๆๆ”จิตอยากจะเดินก็กำหนด
“อยากจะเดินหนอ ๆๆ”เป็นต้น ให้กำหนด 3 ครั้งเพื่อให้เกิดความชัดเจน มากยิ่งขึ้นถ้ากำหนดครั้ง
หรือสองครั้งก็น้อยไป หากกำหนดเกิน 3 คร้ัง ก็มากเกินไปทำให้เสียเวลาปทำให้เสียเวลา 
 2.4 กิจกรรมการใช้สติตามหลักธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน  กิจกรรมการใช้สติตามหลักธัม
มานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การสติตั้ งมั่นพิจารณาเนืองๆ  ((มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย
,2539:338) ซึ่งธรรม 5 หมวด คือ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์7 และ อริยสัจ 4 การใช้
สติตามดูสิ่งที่จิตรู้หรือสิ่งที่มาประกอบกับจิตปรุงแต่งจิตเรียกให้ตรงกับสภาวะของผู้ปฏิบัติก็ได้แก่
สภาวธรรม ซึ่งผู้ปฏิบัติควรเอาใจใส่เฝ้าดูและกำหนดรู้ให้ทันปัจจุบันโดยอาศัยความเพียรมีสติระลึก
รู้อยู่ทุกขณะดังนี้ขณะเห็น กำหนดว่า เห็นหนอๆ โดยกำหนดเพียงอาการเงาๆ ลางๆ ของรูป ไม่ต้อง
กำหนดที่ตาและในขณะกำหนดก็ไม่ต้องไปจ้องดูรูป เพราะกิเลสจะเข้า ขณะได้ยิน กำหนดว่า ได้ยิน
หนอๆ โดยกำหนดเพียงแค่อาการที่ได้ยินเสียงเท่านั้น ไม่ต้องเอาจิตไปจดจ่อที่หูหรือกำหนดที่หู โดย
กำหนดเพียงอาการที่ปสาทหูรับเสียงเท่านั้นเพราะจริง ๆ แล้วหูกับเสียงต่างคนต่างอยู่ขณะได้กลิ่น 
กำหนดว่า กลิ่น หนอๆ โดยกำหนดขณะที่จมูกฆานประสาทรับรู้กลิ่นในชั้น แรกๆ ไม่ต้องแยกแยะ
ว่าหอมหรือเหม็นให้กำหนดเพียงแค่กลิ่นเท่านั้นเมื่อสมาธิญาณแก่กล้าแล้ว จะสามารถกำหนดได้
เองขณะรู้รส กำหนดว่า รสหนอๆ โดยกำหนดขณะที่ลิ้น (ชิวหาประสาท) รับรู้รส ในชั้นต้นนี้ให้
กำหนดเพียงแค่รสเท่านั้นยังไม่ต้องกำหนดละเอียดมากนัก เพราะถ้ากำหนดละเอียดในขณะที่สมาธิ
ญาณยังไม่เจริญเพียงพออาจกลับกลายเป็นความฟุ้งซ่านหรือเครียดไปขณะถูกต้องสัมผัส กำหนดว่า
ถูกหนอๆ โดยกำหนดที่กายประสาทกระทบสัมผัสในขณะนั้นๆ เช่นขณะเย็นกำหนดว่า เย็นหนอๆ
ขณะร้อน กำหนดว่า ร้อนหนอๆ ขณะอ่อนกำหนดว่า อ่อนหนอๆ ขณะแข็ง กำหนดว่าแข็งหนอ ๆ 
 3. แนวทางส่งเสริมการกิจกรรมเสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
พบว่า กิจกรรมที่ส่งเสริมแนวทางการมีสติหรือการใช้สติตามลำดับดังนี้  
  3.1 กิจกรรมการฝึกโยคะ กิจกรรมการฝึกโยคะเป็นกิจกรรมที่สอดคล้องตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4 ในการพิจารณากายานุปัสสนา ตามหลักอิริยาบถบรรพ คือ กาหนดรู้อิริยาบถใหญ่ 4 
ประการ คือ เดิน ยืน นั่ง นอน และ สัมปชัญญบรรพ หลักปฏิบัติเกี่ยวกับอิริยาบถย่อย เช่น การ
ก้าวไป การถอยกลับ การแลดู เหลียวดู การคู้ การเหยียด การครองสังฆาฏิ บาตร จีวร การฉัน การ
เค้ียว การถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะ เป็นต้น 



 

60    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

  3.2 กิจกรรมบันทึกประจำวันในการพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม เป็นกิจกรรมจาก
การเขียนบันทึกประจำวันตามหลักสติปัฏฐาน 4 พิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม กิจกรรมนี้
สอดคล้องตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในการพิจารณาให้เห็นความเป็นจริงของชีวิตที่อยู่ในภาวะไม่เที่ยง
เป็นทุกข์ และบังคับสิ่งใดใด ไม่ได้เลย เพื่อละสังโยชน์ 10 ทั้งหลาย คลายอุปทาน ความยึดนถือมั่น
ในสิ่งต่างๆ ว่าเป็นของเรา เพื่อให้เกิดปัญญารู้แจ้งในสัจจธรรมความเป็นจริงชีวิต 
  3.3 กิจกรรมระบายความทุกข์ เป็นกิจกรรมเป็นการระบายความรู้สึกในสิ่งที่เรากำลัง
ทุกข์ ที่รู้สึกอึดอัดและหาทางแก้ไขปัญหาต่าง ๆ นั้นไม่ได้ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติได้ระบายความรู้สึก เพื่อให้
เกิดความผ่อนคลายและคลายความตึงเครียด และได้แนวทางการแก้ไขปัญหาจากพระวิปัสสนา
จารย์ ร่วมถึงเรื่องราวต่างนั้นได้เป็นธรรมทานให้กัลยาณมิตรท่านอ่ืนได้นำไปพิจารณาธรรมตาม
หลักสติปัฏฐาน 4 ต่อไป  
    3.4 กิจกรรมพิจารณาความผิดพลาดของตนเองใน ผู้ปฏิบัติได้บรรยายในข้อผิดพลาด
ของตนเองเพื่อฝึกลดสักกายะทิฐิ ลดตัวตน เพื่อคลายความตึงเครียด คลายความทุกข์ และได้
ทบทวนข้อผิดพลาดของตนเองเพื่อเป็นบทเรียนและสิ่งที่ต้องแก้ไข ผู้ปฏิบัติได้แนวทางการแก้ไข
ข้อผิดพลาดของตนเองจากพระวิปัสสนาจารย์  
 

อภิปรายผล 
  จากการศึกษาเร่ือง การพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี มี
ประเด็นที่สามารถอภิปรายผล ดังนี ้

1. องค์ความรู้เรื่องสติในการพัฒนากิจกรรม Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
โดยสติในพระพุทธศาสนาทำหน้าที่ทำให้ไม่หลงลืมและมีประโยชน์ในการสำรวมระวังรักษาจิต หรือ
มีภาวะมุ่งหน้าสู่อารมณ์เป็นผลเฉพาะหน้ามีความจำได้หมายรู้มั่นคงเป็นทางดำเนินหรือมีสติในกาย 
แต่พึงเข้าใจว่าสตินั้นเป็นประดุจเสาระเนียด เพราะตั้งอยู่ในอารมณ์อย่างมั่นคง และเป็นดุจนาย
ประตู คอยระวังรักษาประตูไม่ให้เกิดความประมาท มีสติตื่นตัวอยู่ตลอดเวลาไม่หลงลืมในการงาน
ทั้งปวงสติเป็นธรรมมีอุปการะมาก คือทำให้ตื่นตัวอยู่เสมอเป็นเจตสิกชนิดหนึ่งสตินั้นหากนำมาใช้
กับทางโลกทั่วไปก็ย่อมมีประโยชน์มหาศาล ไม่ว่าจะเป็นการงาน ความสัมพันธ์กับบุคคลอ่ืนๆการ
คิดอ่านย่อมเป็นระบบ จิตย่อมมีสมาธิในการทำกิจการงานใด ๆ อารมณ์มักจะเป็นปกติไม่ค่อยโกรธ 
เครียดหรือทุกข์ใจอะไรมากๆ กล่าวโดยรวมคือย่อมเกื้อกูลชีวิตประจำวันทางโลกได้อย่างดีซึ่งเป็น
ประโยชน์ที่เห็นได้ชัดเจน สติมีใช้ในอีกหลายความหมาย เช่น กำหนดรู้ ตระหนักรู้ ระลึกรู้ สัมผัสรู้ 
รู้สึกตัว และอ่ืนๆที่ใช้ในความหมายการทำความกำหนดรู้สึกตัวในปัจจุบนัตอ่ผัสสะใด ๆ ที่เกิดขึ้นมา
เพื่อให้กำหนดรู้ เฉพาะหน้า ให้เท่าทันต่อสัมผัสตามความเป็นจริงต่อสิ่งที่ปรากฏขึ้นมา ให้จิตเป็น



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |     61 

 

 

อิสระต่อสิ่งที่มา กระทบในฐานะเป็นเพื่อผู้เฝ้ารู้เฉย ด้วยการเพิ่มการรับรู้ทางประสาทสัมผัส โดยลด
การคิดนึกปรุงแต่ง ความรู้สึกอ่ืน ๆ สติใช้เพื่อที่จะรู้เท่าทันในสังขาร 3 ดังนี้ 1) รู้เท่าทันในการ
เคลื่อนไหว (กายสังขาร) ในอันที่จะการสร้างกรรมใด ๆ นั่นคือศีล 3) รู้เท่าทันในอารมณ์ที่ปรุงแต่ง
จิต (จิตสังขาร) จนจิตเป็นอิสระจากอารมณ์ นี่คือสมาธิ และ 3) รู้เท่าทันความคิดทั้งหลาย (มโน
สังขาร) ว่าความคิดเป็นเหตุเป็นผลหรือไม่ (โยนิ โส  มนสิการ) นี้คือ ปัญญา  สติตามหลัก
พระพุทธศาสนาสติเป็นธรรมมีอุปการะมากคือทำให้ตื่นตัวอยู่เสมอเป็นเจตสิกชนิดหนึ่ง สตินั้นหาก
นำมาใช้กับทางโลกทั่วไปก็ย่อมมีประโยชน์มหาศาลอยู่แล้วไม่ว่าจะเป็นการงาน ความสัมพันธ์กับ
บุคคลอ่ืนๆ การคิดอ่านย่อมเป็นระบบ จิตย่อมมีสมาธิในการทำกิจการงานใด ๆ อารมณ์มักจะเป็น
ปกติไม่ค่อยโกรธ เครียด หรือทุกข์ใจอะไรมากๆ กล่าวโดยรวมคือย่อมเก้ือกูลชีวิตประจำวันทางโลก 
ได้อย่างดีซึ่งเป็นประโยชน์ที่เห็นได้ชัดเจน  

ทั้งนี้จะเห็นได้ว่า สติ คือ ธรรมมีอุปการะมากทำให้ตื่นตัว อยู่เสมอสตินำมาใช้กับทางโลก
ทั่วไปก็ย่อมมีประโยชน์มหาศาลในทุกเรื่องๆไม่ว่าจะเป็นการงาน ความสัมพันธ์กับบุคคลอื่น ๆ การ
คิดอ่านย่อมเป็นระบบจิตย่อมมีสมาธิในการทำกิจการงานใดๆ อารมณ์มักจะเป็นปกติไม่ค่อยโกรธ 
เครียดหรือทุกข์ใจอะไรมากๆ กล่าวโดยรวมคือย่อมเกื้อกูล ชีวิตประจำวันทางโลกได้อย่างดีซึ่งเป็น
ประโยชน์ที่เห็นได้ชัดเจน สอดคล้องกับพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558:427 )ด้วยการ
ปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา โดยฝึกมีสติเข้าไปสังเกตระลึกรู้เท่าทันอารมณ์ต่างๆ ที่มากระทบทางกาย
และใจ เพราะวิปัสสนาว่า คือ การเห็นแจ้ง หรือวิธีการทำให้เกิดการเห็นแจ้ง หมายถึง  ข้อปฏิบัติ
ต่าง ๆ ในการฝึกอบรมปัญญาให้เกิดการเห็นแจ้งรู้ชัดสิ่งทั้งหลายตรงต่อสภาวะของมัน คือให้เข้าใจ
ตามความเป็นจริงหรือตามที่สิ่งเหล่านั้นมันเป็นของมันเอง (ไม่ใช่เห็นไปตามที่วาดภาพให้มันเป็น
ด้วยความชอบความชัง ความอยากได้ หรือความขัดเคืองใจของเรา) รู้แจ้งชัดเข้าใจจริง จนถอน
ความหลงรู้ผิด และยึดติดในสิ่งทั้งหลายได้ ถึงขั้นเปลี่ยนท่าที่ต่อโลกและชีวิต ทั้งท่าทีแห่งการมอง 
การรับรู้ การวางใจ และความรู้สึกทั้งหลาย  
  2. วิธีการจัดกิจกรรมเสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี โดยมี
กิจกรรมที่ใช้สติตามหลักของสติปัฏฐานสูตรมี 4 ประการ คือ 
  2.1 กิจกรรมการใช้สติตามหลักกายานุปัสสนาสติปัฏฐานเป็นเร่ืองของการใช้สติกําหนดรู้
ลมหายใจเข้าออกคือ พิจารณาลมหายใจเข้าออกโดยการติดตามพิจารณาลักษณะของการหายใจ
เข้าออกอยางใกล้ชิดคือ เม่ือหายใจเข้าหรือออกสั้นยาวอย่างไร ก็ให้รูอ้ย่างแน่ชัด เปรียบเหมือนนาย
ช่างกลึง หรือลูกมือของนายช่างกลึงผู้ชํานาญ เม่ือเขาชักเชือกกลึงยาวก็รู้ชัดว่าเราชักเชือกกลึงยาว 
เมื่อชักเชือกกลึงสั้น ก็รู้ชัดว่าเราชักเชือกกลึงสั้น การเจริญกายานุปัสสนาในมหาสติปัฏฐานสูตรนั้น
รวมไปถึงการกําหนดอิริยาบถใหญ่และอิริยาบถย่อย นอกจากการกําหนดอาการของลมหายใจเข้าออก



 

62    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

แล้ว ผู้ปฏิบัติยังจะต้องกําหนดรู้อาการที่ปรากฏทั้งหลายอ่ืนอีกด้วย เช่น อาการเคลื่อนไหวของอิริยาบถ
ต่าง ๆ มี ยืน เดิน นั่ง นอน การแลดู การเหลียวดู การคู่อวัยวะ ฯลฯ ในทุกขณะที่เคลื่อนไหว การทํากิจ
ประจําวันต่าง ๆ ก็ต้องกําหนดรู้อยู่ทุกขณะเช่นเดียวกัน เช่น การกิน การดื่ม การเคี้ยว การนุ่งห่ม การ
ถ่าย อุจจาระ ปัสสาวะ การดู การได้ยิน การได้กลิ่น การรู้รส การสัมผัส ยิ่งไปกว่านั้นอาการที่
ปรากฏทางนามธรรมอันได้แก่ เวทนา จิต และธรรมนั้น ให้กําหนดได้ทันทีที่สภาวะเหล่านี้ปรากฏ
แก่จิตชัดเจนกว่าอาการของลมหายใจเข้าออก  
  2.2 กิจกรรมการใช้สติตามหลักเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานการใช้สติกําหนดรู้อาการของ
เวทนาคือ ขณะที่กําลังติดตามพิจารณาลมหายใจเข้าออกอย่างใกล้ชิดอยู่นั้น ถ้าเกิดมีเวทนาที่
ปรากฏชัดเจนเข้าแทรกซ้อนก็ให้กําหนดรู้ในเวทนานั้น ตามกําหนดดูอาการของสุขหรือทุกข์ที่กําลัง
เกิดขึ้นว่า อาการของสุขหรือทุกข์เป็นอย่างไร หรือเมื่อรู้สึกว่าไม่สุขไม่ทุกข์ก็รูช้ัดแก่ใจ หรือสุขหรือ
ทุกข์เกิดขึ้นจากอะไรเป็นมูลเหตุ เช่น เกิดจากเห็นรูป หรือได้ยินเสียง หรือได้กลิ่น หรือได้ลิ้มรส 
หรือได้สัมผัส ก็รู้ชัดแจ้งหรือเมื่อรู้สึกเจ็บ หรือปวดหรือเมื่อย หรือเสียใจ แค้นใจ อ่ิมใจ ฯลฯ ก็มีสติรู้
กําหนดรู้ชัดว่ากําลังรู้สึกเช่นนั้นอยู่ เมื่อเวทนานั้นๆ ดับไปด้วยอํานาจการตามกําหนดรู้นั้นแล้ว จึง
กลับไปกําหนดกายานุปัสสนาอย่างเดิม โดยมีวิธีขณะปวด กำหนดว่า ปวดหนอๆ ขณะเจ็บ กำหนด
ว่า เจ็บหนอๆ ขณะชา กำหนดว่าหนอๆ ขณะคัน กำหนดว่า คันหนอๆ ขณะเมื่อย กำหนดว่า เม่ือย
หนอๆ ขณะแสบ กำหนดว่า แสบหนอๆ เป็นต้น การกำหนดเวทนารู้เวทนานี้ผู้ปฏิบัติต้องมีความ
อดทนค่อนข้างมาก เพราะถ้ามีความอดทนน้อยคอยเปลี่ยนอิริยาบถอยู่บ่อยๆ จะทำให้เสียสมาธิ
มาก ถ้าทนไม่ไหวจริงๆ ก็ควรกำหนดเวลาในการนั่งให้น้อยลงและค่อยๆ เพิ่มไปทีละ 3 - 5 - 10
นาที เมื่อครบตามเวลาทีตั้งใจไว้แล้วก็ให้เปลี่ยนอิริยาบถไปเดินจงกรม เมื่อเดินจงกรมครบตามเวลา
ที่ได้กาหนดไว้ก็กลับมานั่ง พยายามเดินนั่งสลับกันไม่ควรจะเดินหรือนั่งอย่างเดียว เพราะจะทำให้
อิริยาบถหรืออินทรีย์ ไม่สม่ำเสมอกัน ถ้าเป็นไปได้ควรเดินและนั่ง ให้เท่าๆ กันไปตั้ง แต่เริ่มต้น การ
ตามกำหนดรู้เวทนานี้ นับเนื่องในเวทนานุปัสสนาสติปัฏฐานจะวางใจอย่างไร ในเมื่อต้องเผชิญหน้า
กับทุกขเวทนา ผู้ปฏิบัติต้องวางใจให้เป็นกลางอย่าไปอยากให้หาย อย่าไปอยากเอาชนะ อย่าไป
อยากรู้ว่ามันจะดับหรือไม่ดับอย่างไร  
 2.3 กิจกรรมการใช้สติตามหลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน กิจกรรมการใช้สติตามหลักจิต
ตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การใช้สติกําหนดรู้อาการที่ปรากฏทางวิญญาณขันธ์ คือ ขณะที่กําลัง
ติดตามพิจารณาลมหายใจเข้าออกอย่างใกล้ชิดอยู่นั้น ถ้าเกิดจิตมี อาการแตกต่างไปจากปกติ
ปรากฏอย่างชัดแก่จิตเข้ามาแทรกซ้อน ก็ให้กําหนดรู้อารมณ์นั้นในทันทีว่า มีอารมณ์อย่างไร เช่น 
เมื่อจิตมีราคะ โทสะ โมหะ ความหดหู่ ความฟุ้งซ่าน ความสงบ ความไม่สงบ ฯลฯ ก็รู้ชัดว่า จิตมี
อารมณ์อย่างนั้นๆ ตามความเป็นจริง เมื่อจิตนั้นๆ ดับไปด้วยอํานาจการตาม กําหนดรู้นั้นแล้ว จึง



 

วารสาร มจร อุบลปริทรรศน์ ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |     63 

 

 

กลับไปกําหนดกายานุปัสสนาอย่างเดิม หลักจิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ วิธีพิจารณาการใช้สติ
กำหนดรู้อาการที่ปรากฏทางจิต ถ้าความคิดเกิดขึ้นในขณะที่กำลังเดินจงกรมหรือนั่งสมาธิ ความคิด
นั้นจะเป็นไปในทางที่ดีหรือไม่ดีก็ให้กำหนดสติว่า คิดหนอๆ การที่ความคิดเกิดขึ้นก็เพราะจิตจะนึก
ถึงความบกพร่องของตนเองจึงคิด ลักษณะเช่นนี้ควรเตือนจิตของตนว่า สิ่งที่ล่วงมาแล้วอย่าได้เก็บ
เอามาคิด สิ่งที่ยังมาไม่ถึงก็อย่าคิดขอให้ใช้สติกำหนดอยู่กับปัจจุบันให้ดีที่สุดโดยพิจารณาเห็นในจิต
เนืองๆ ดังนี้ การปฏิบัติในข้อนี้ก็เพื่อจะกำจัดซึ่งความเห็นว่าเป็นของเที่ยง หรือบรรเทาเสียซึ่งความ
เที่ยงที่จะเข้าไปยึดไปถือความเที่ยงนัน้ไม่ว่าจะเป็นความเปลีย่นแปลงอันใดที่เกิดขึ้นในชีวิต ผู้ปฏิบัติ
จะได้มองความเปลี่ยนแปลงนั้น โดยไม่รู้สึกเสียใจอะไรจะอย่างไรก็ได้  
 2.4 กิจกรรมการใช้สติตามหลักธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน  กิจกรรมการใช้สติตามหลักธัม
มานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การสติตั้งมั่นพิจารณาเนืองๆ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539:338) ซึ่งธรรม 5 หมวด คือ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์ 7 และ อริยสัจ 4 การใช้
สติตามดูสิ่งที่จิตรู้หรือสิ่งที่มาประกอบกับจิตปรุงแต่งจิตเรียกให้ตรงกับสภาวะของผู้ปฏิบัติก็ได้แก่
สภาวธรรม ซึ่งผู้ปฏิบัติควรเอาใจใส่เฝ้าดูและกำหนดรู้ให้ทันปัจจุบันโดยอาศัยความเพียรมีสติระลึก
รู้อยู่ทุกขณะดังนี้ขณะเห็น กำหนดว่า เห็นหนอๆ โดยกำหนดเพียงอาการเงาๆ ลางๆ ของรูป ไม่ต้อง
กำหนดที่ตาและในขณะกำหนดก็ไม่ต้องไปจ้องดูรูป เพราะกิเลสจะเข้า ขณะได้ยิน กำหนดว่า ได้ยิน
หนอๆ โดยกำหนดเพียงแค่อาการที่ได้ยินเสียงเท่านั้น ไม่ต้องเอาจิตไปจดจ่อที่หูหรือกำหนดที่หู โดย
กำหนดเพียงอาการที่ปสาทหูรับเสียงเท่านั้นเพราะจริงๆ แล้วหูกับเสียงต่างคนต่างอยู่ขณะได้กลิ่น 
กำหนดว่า กลิ่น หนอๆ โดยกำหนดขณะที่จมูกฆานประสาทรับรู้กลิ่นในชั้นแรกๆ ไม่ต้องแยกแยะว่า
หอมหรือเหม็นให้กำหนดเพียงแค่กลิ่นเท่านั้นเมื่อสมาธิญาณแก่กล้าแล้ว จะสามารถกำหนดได้เอง
ขณะรู้รส กำหนดว่า รสหนอๆ โดยกำหนดขณะที่ลิ้น (ชิวหาประสาท) รับรู้รส ในชั้นต้นนี้ให้กำหนด
เพียงแค่รสเท่านั้นยังไม่ต้องกำหนดละเอียดมากนัก  
 3. แนวทางส่งเสริมการกิจกรรมเสริมสร้าง Mindfulness Camp ในจังหวัดอุบลราชธานี 
พบว่า กิจกรรมที่ส่งเสริมแนวทางการมีสติหรือการใช้สติตามลำดับดังนี้  
    3.1 ส่งเสริมกิจกรรมการฝึกโยคะ กิจกรรมการฝึกโยคะเป็นกิจกรรมที่สอดคล้อง
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในการพิจารณากายานุปัสสนา ตามหลักอิริยาบถบรรพ คือ กาหนดรู้
อิริยาบถใหญ่ 4 ประการ คือ เดิน ยืน นั่ง นอน และ สัมปชัญญบรรพ หลักปฏิบัติเก่ียวกับอิริยาบถ
ย่อย เช่น การก้าวไป การถอยกลับ การแลดู เหลียวดู การคู้ การเหยียด การครองสังฆาฏิ บาตร 
จีวร การฉัน การเคี้ยว การถ่ายอุจจาระ ปัสสาวะ เป็นต้น 
       3.2 มีกิจกรรมบันทึกประจำวันในการพิจารณา กาย เวทนา จิต ธรรม  เป็น
กิจกรรมจากการเขียนบันทึกประจำวันตามหลักสติปัฏฐาน 4 พิจารณากาย เวทนา จิต ธรรม 



 

64    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

กิจกรรมนี้สอดคล้องตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในการพิจารณาให้เห็นความเป็นจริงของชีวิตที่อยู่ใน
ภาวะไม่เที่ยงเป็นทุกข์ และบังคับสิ่งใดใด ไม่ได้เลย เพื่อละสังโยชน์ 10 ทั้งหลาย คลายอุปทาน 
ความยึดนถือมั่นในสิ่งต่างๆว่าเป็นของเรา เพื่อให้เกิดปัญญารู้แจ้งในสัจจธรรมความเป็นจริงชีวิต 
   3.3 มีกิจกรรมระบายความทุกข์ เป็นกิจกรรมเป็นการระบายความรู้สึกในสิ่งที่เรา
กำลังทุกข์ ที่รู้สึกอึดอัดและหาทางแก้ไขปัญหาต่าง ๆ นั้นไม่ได้ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติได้ระบายความรู้สึก 
เพื่อให้เกิดความผ่อนคลายและคลายความตึงเครียด และได้แนวทางการแก้ไขปัญหาจากพระ
วิปัสสนาจารย์ ร่วมถึงเร่ืองราวต่างนั้นได้เป็นธรรมทานให้กัลยาณมิตรท่านอ่ืนไดน้ำไปพิจารณาธรรม
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ต่อไป  
     3.4 มีกิจกรรมพิจารณาความผิดพลาดของตนเองใน ผู้ปฏิบัติได้บรรยายใน
ข้อผิดพลาดของตนเองเพื่อฝึกลดสักกายะทิฐิ ลดตัวตน เพื่อคลายความตึงเครียด คลายความทุกข์ 
และได้ทบทวนข้อผิดพลาดของตนเองเพื่อเป็นบทเรียนและสิ่งที่ต้องแก้ไข ผู้ปฏิบัติได้แนวทางการ
แก้ไขข้อผิดพลาดของตนเองจากพระวิปัสสนาจารย์  
 

เอกสารอ้างอิง 

 

ขนิฏฐา กาญจนรังษีนนท์ และวไลทัศน์ วรกุล. (2547). แนวคิด แนวทางและกรณีตัวอย่างการ 
  ดำเนินงานศูนย์ประสานงานเครือข่ายองค์กรชุมชน. กรุงเทพฯ: เอ ที เอ็นโปรดักชั่น. 
พระเมธีธรรมมาภรณ์ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) (2539). พระพุทธศาสนาในยุคโลกาภิวัตน์. 
  พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ : มูลนิธิพุทธธรรม. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), (2558). พุทธธรรมฉบับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 41. กรุงเทพฯ:  

สำนักพิมพ์ผลิธัมม์ ในเครือบริษัท สำนักพิมพ์เพ็ทแอนด์โฮม จำกัด. 
วริยา ชินวรรโณ. (2544). สมาธิในพระไตรปิฎก : วิวัฒนาการตีความคำสอนเร่ืองสมาธิใน 
  พระพุทธศาสนาฝ่ายเถรวาทในประเทศไทย. กรุงเทพฯ : สำนักพิมพ์จุฬาลงกรณ์ 

มหาวิทยาลัย. 
สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระยาวชิรญาณวโรรส.(2557). นวโกวาท, พิมพ์ครั้งที่ 83, กรุงเทพฯ: 
 มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สนธยา พลศรี.(2544). เครือข่ายของการเรียนรู้ในงานพัฒนาชุมชน.พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพฯ:  

โอเดียนสโตร์. 
เสรี พงศ์พิศ.(2548). เครือข่าย:ยุทธวิธีเพื่อประชาคมเข้มข้นชุมชนเข้มแข็ง. กรุงเทพฯ:สถาบัน 

ส่งเสริมวิสาหกิจชุมชน. 


