
จิตใจทีถู่กครอบงำ: การตีความทางจิตวิทยาขององคุลิมาล 
และพลังแห่งคำตรัส 'เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหรจ่ะหยุด?' 

A MIND OVERWHELMED: PSYCHOLOGICAL INTERPRETATION OF 
ANGULIMALA AND THE POWER OF THE BUDDHA’S WORDS,  

'I HAVE STOPPED, WHEN WILL YOU?' 

 
 

1สุรัตน์ หารวย, 2เด่นดวงดี ศรีสุระ และ 3ชนฏ์พงศ์ เคลือศิริ 
1Surat Haruay, 2Denduangdee Srisura  and 3Chanapong Kuasiri,  

 

มหาวิทยาลัยราชภัฏอุบลราชธานี, ประเทศไทย 
Ubon Ratchathani Rajabhat University, Thailand 

 
1surat.h@ubru.ac.th, 2denduangdee.s@ubru.ac.th, 3chanapong.k@ubru.ac.th 

 
Received: July 3, 2025;      Revised: July 28, 2025;     Accepted: August 25, 2025 

 

บทคัดย่อ 
 

  บทความนี้วิเคราะห์สภาพจิตใจขององคุลิมาล จากบุคคลในองคุลิมาลสูตร ที่เปลี่ยนจาก
ฆาตกรสู่พระอรหันต์ โดยมุ่งสำรวจพัฒนาการจิตใจผ่านมุมมองจิตวิทยาและตีความคำตรัสของ
พระพุทธเจ้า “เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่จะหยุด?”งานนี้อาศัยข้อมูลจากพระไตรปิฎกและอรรถกถา 
วิเคราะห์ด้วยทฤษฎี เช่น Cognitive Dissonance, Moral Disengagement, และ Speech Act 
Theory เพื่ออธิบายการเปลี่ยนจากความภักดีที่บิดเบือนสู่ความรุนแรง และการหยุดยั้งด้วยคำพูด 
ผลการวิเคราะห์พบว่า จิตใจขององคุลิมาลถูกครอบงำโดยอิทธิพลของอาจารย์ จนสูญเสียตัวตน แต่
คำตรัสของพระพุทธเจ้ากระตุ้นการตระหนักรู้ในตนเอง (self-awareness) และการตัดสินใจหยุด 
(autonomy) นำไปสู่การไถ่บาป การยอมรับผลกรรม และการเยียวยาผ่านการปฏิบัติธรรม 
การศึกษานี้เผยถึงพลังของคำพูดในการเปลี่ยนพฤติกรรมและการบูรณาการระหว่างพุทธศาสนากับ

 
1 ผู้ช่วยศาสตราจารย์, สาขาสาธารณสุขชุมชน คณะสาธารณสขุศาสตร ์มหาวทิยาลยัราชภัฏอุบลราชธาน ี
2 ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ว่าที่ รต.ดร., สาขาสาธารณสุขชุมชน คณะสาธารณสขุศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฏอุบลราชธาน ี
3อาจารย์, สาขาสาธารณสุขชุมชน คณะสาธารณสุขศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภัฏอุบลราชธาน ี



 

162    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

จิตวิทยา โดยเสนอว่าแนวคิดนี้สามารถประยุกต์ในจิตบำบัดสมัยใหม่ เช่น CBT และ Mindfulness 
เพื่อเยียวยาจิตใจที่ถูกครอบงำ บทความนี้เน้นย้ำความสำคัญของการศึกษาข้ามศาสตร์ในการเข้าใจ
ศักยภาพของมนุษย์ในการเปลี่ยนแปลง 
 

คำสำคัญ : องคุลิมาล, จิตวิทยา, พุทธศาสนา, การตระหนักรู้ 
 

Abstract 
 

  This article examines the psychological state of Angulimala, a figure from the 
Angulimala Sutta, who transformed from a murderer to an arahant, focusing on his 
mental evolution and the interpretation of the Buddha’s words, “I have stopped, when 
will you?” Drawing on the Pali Canon and its commentaries, the study employs 
psychological theories such as Cognitive Dissonance, Moral Disengagement, and Speech 
Act Theory to analyze his shift from distorted loyalty to violence and its cessation 
through verbal intervention. The findings reveal that Angulimala’s mind was dominated 
by his teacher’s influence, leading to a loss of identity, but the Buddha’s paradoxical 
statement triggered self-awareness and autonomous decision-making, resulting in 
redemption, acceptance of karmic consequences, and complete healing through 
Buddhist practice. This analysis highlights the power of words in altering behavior and 
integrates Buddhist philosophy with psychology, suggesting applications in modern 
psychotherapy, such as Cognitive Behavioral Therapy (CBT) and Mindfulness, to address 
dominated minds. The study underscores the significance of interdisciplinary approaches 
in understanding human potential for profound transformation. 
 

Keywords: Angulimala, Psychology, Buddhism, Self-Awareness 
 

บทนำ 
องคุลิมาล (Angulimala) เป็นบุคคลสำคัญในพระพุทธศาสนาเถรวาท ปรากฏใน  

องคุลิมาลสูตร (Majjhima Nikaya, MN 86) ซึ่งบันทึกการเปลี่ยนแปลงอันน่าทึ่งของเขาจาก
ฆาตกรที่สังหารผู้คนเกือบหนึ่งพันคน สู่การเป็นพระอรหันต์ผ่านการเผชิญหน้ากับพระพุทธเจ้า 
(Ñāṇamoli & Bodhi, 1995 ) เดิ ม ชื่ อ  อ หิ งส กะ  (Ahimsaka) ห รือ “ผู้ ไม่ เบี ยด เบี ยน ”  
เขากลายเป็นองคุลิมาล—“ผู้สวมพวงมาลัยนิ้วมือ”—หลังจากถูกอาจารย์หลอกให้ฆ่าคนและตัด



 

        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน ์ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    163 

 

 

นิ้วมือเพื่อเป็นเครื่องบรรณาการ (Buddhaghosa, 1999) ชีวิตของเขาเริ่มต้นจากความภักดีที่
บริสุทธิ์ แต่จบลงด้วยความโหดร้าย จนกระทั่งคำตรัสของพระพุทธเจ้า“เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่
จะหยุด?” ได้หยุดยั้งวงจรแห่งความรุนแรงนั้น 

บทความนี้มุ่งวิเคราะห์สภาพจิตใจขององคุลิมาลผ่านมุมมองจิตวิทยาสมัยใหม่ โดยสำรวจ
ว่า ปัจจัยใดทำให้เขากลายเป็นฆาตกร และคำกล่าวของพระพุทธเจ้าทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทาง
จิตใจได้อย่างไร การศึกษานี้ใช้ทฤษฎี เช่น Moral Disengagement ของ Bandura (1999) เพื่อ
อธิบายการตัดขาดศีลธรรมของเขา และ Speech Act Theory ของ Austin (1962) เพื่อตีความ
พลังของคำตรัสที่กระตุ้นการตระหนักรู้ในตนเอง (self-awareness) วัตถุประสงค์คือการสำรวจ
กลไกที่คำกล่าวนี้ปลดปล่อยจิตใจที่ถูกครอบงำ และเชื่อมโยงแนวคิดจากพุทธศาสนาเข้ากับ
จิตวิทยาในการอธิบายการเยียวยาพฤติกรรมรุนแรง 

ความสำคัญของงานนี้อยู่ที่การแสดงให้เห็นว่า คำพูดที่ทรงพลังสามารถเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมได้ แม้ในบุคคลที่จิตใจถูกครอบงำโดยอิทธิพลภายนอก การบูรณาการข้ามศาสตร์ระหว่าง
พุทธปรัชญากับจิตวิทยาไม่เพียงเผยให้เห็นความลึกซึ้งของคำสอนในองคุลิมาลสูตร แต่ยังเสนอ
แนวทางที่อาจนำไปประยุกต์ในงานจิตบำบัดสมัยใหม่ เช่น การใช้ mindfulness หรือ Cognitive 
Behavioral Therapy (CBT) เพื่อฟื้นฟูจิตใจจากความรุนแรง การวิเคราะห์นี้จึงเป็นสะพานเชื่อม
ระหว่างภูมิปัญญาโบราณและวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ที่มีคุณค่าต่อการศึกษาในยุคปัจจุบัน 

 

พื้นฐานและบริบทขององคุลิมาล 
องคุลิมาล (Angulimala) เป็นบุคคลที่มีพัฒนาการชีวิตอันน่าทึ่งในพระพุทธศาสนาเถร

วาท ตามที่บันทึกใน องคุลิมาลสูตร (Majjhima Nikaya, MN 86) และขยายความใน มัชฌิมนิกาย
อรรถกถา โดยพระพุทธโฆสะ (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995 ; Buddhaghosa, 1999) เดิมชื่อ  
อหิงสกะ (Ahimsaka) ซึ่งแปลว่า “ผู้ไม่เบียดเบียน” เขาเกิดในตระกูลพราหมณ์ในเมืองสาวัตถี 
แคว้นโกศล อรรถกถาระบุว่า พ่อของเขาชื่อคาคะ (Gagga) และแม่ชื่อมันตานี (Mantani) คืนที่เขา
เกิดมีปรากฏการณ์แสงอาวุธวาบทั่วเมือง ซึ่งโหรทำนายถึงอนาคตที่รุนแรง ชื่อ “อหิงสกะ” จึงถูก
ตั้งเพื่อหวังให้เขาเติบโตอย่างสงบสุข (Buddhaghosa, 1999) 

ในวัยหนุ่ม อหิงสกะถูกส่งไปศึกษาที่ตักกสิลา (Taxila) ศูนย์กลางการศึกษาชั้นนำใน
อินเดียโบราณ เขาเป็นศิษย์ที่ฉลาดและภักดีต่ออาจารย์พราหมณ์ แต่ความสามารถของเขากลับ
นำมาซึ่งความอิจฉาจากเพื่อนศิษย์ พวกเขากล่าวหาว่าเขามีสัมพันธ์กับภรรยาของอาจารย์ อาจารย์
เชื่อคำใส่ร้ายและหลอกให้เขาฆ่าคน 1,000 คน โดยตัดนิ้วมือมาร้อยเป็นพวงมาลัยเพื่อเป็น  
“คุรุทักษิณา” หรือเครื่องบรรณาการ (Buddhaghosa, 1999) อหิงสกะเชื่อฟังอย่างไม่มีข้อสงสัย 



 

164    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

และออกจากตักกสิลาไปยังป่าชาลินี (Jalini Forest) ใกล้สาวัตถี เขากลายเป็นโจรที่โหดร้ายในนาม 
องคุลิมาล—“ผู้สวมพวงมาลัยนิ้วมือ”—ฆ่าผู้คนไปเกือบ 1,000 คน จนหมู่บ้านร้างและกษัตริย์
ต้องส่งกองทัพไปปราบ (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) 

บริบททางสังคมและวัฒนธรรมในสมัยพุทธกาลมีบทบาทสำคัญต่อการเปลี่ยนแปลงของ
เขา การเคารพครู (guru) เป็นค่านิยมหลักในสังคมอินเดียโบราณ โดยเฉพาะในระบบการศึกษาของ
พราหมณ์ ซึ่งศิษย์ต้องปฏิบัติตามคำสั่งของครูอย่างเคร่งครัด (Basham, 1954) ความภักดีนี้ถูก
บิดเบือนโดยอาจารย์ของอหิงสกะ ซึ่งใช้ประโยชน์จากอำนาจเพื่อแก้แค้นส่วนตัว อิทธิพลของ
อาจารย์ทำให้อหิงสกะสูญเสียการตัดสินใจด้วยตนเอง และยอมรับคำสั่งที่ขัดแย้งกับชื่อและตัวตน
ดั้งเดิมของเขา สภาพแวดล้อมในป่าที่โดดเดี่ยวยิ่งเสริมให้เขากลายเป็นฆาตกรเต็มตัว โดยปราศจาก
การท้าทายจากสังคมภายนอก (Buddhaghosa, 1999) 

พัฒนาการจากอหิงสกะสู่องคุลิมาลสะท้อนถึงจุดเปลี่ยนที่เกิดจากอิทธิพลภายนอก
มากกว่าความชั่วร้ายภายใน ตามที่พระสูตรระบุ เขากลายเป็น “ผู้มีมือเปื้อนเลือด ไม่มีความ
เมตตา” (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995, p. 710) แต่จุดวิกฤตเกิดขึ้นเมื่อเขาตั้งใจฆ่าแม้แต่แม่ของ
ตนเพื่อให้ครบ 1,000 นิ้ว ซึ่งเป็นจุดที่พระพุทธเจ้าเสด็จมาหยุดยั้งทันเวลา บริบทนี้เป็นรากฐาน
สำหรับการวิเคราะห์จิตใจที่ถูกครอบงำ และการเปลี่ยนแปลงที่เกิดจากคำตรัสของพระพุทธเจ้าใน
ส่วนต่อไป  
 

การวิเคราะห์สภาพจิตใจขององคุลิมาล 

การเปลี่ยนแปลงขององคุลิมาลจากอหิงสกะ  (Ahimsaka) ผู้มีชื่ อแปลว่า  “ผู้ ไม่
เบียดเบียน” สู่ฆาตกรที่โหดร้ายในนามองคุลิมาล เป็นกรณีศึกษาที่น่าสนใจในการวิเคราะห์
พัฒนาการทางจิตใจ ตามที่บันทึกใน องคุลิมาลสูตร (Majjhima Nikaya, MN 86) และ มัชฌิม
นิกายอรรถกถา (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995 ; Buddhaghosa, 1999) การวิ เคราะห์นี้ แบ่ ง
พัฒนาการของเขาออกเป็นสามระยะ—ก่อนความรุนแรง ระยะฆาตกร และจุดวิกฤต— 
โดยประยุกต์ทฤษฎีจิตวิทยาเพื่ออธิบายสภาพจิตใจที่ถูกครอบงำและนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงใน
ภายหลัง 

ระยะก่อนความรุนแรง: ความเชื่อฟังและความขัดแย้งภายใน 
ในฐานะอหิงสกะ เขาเติบโตในตระกูลพราหมณ์และถูกส่งไปศึกษาที่ตักกสิลา ซึ่งเขาแสดง

ถึงความฉลาดและความภักดีต่ออาจารย์ (Buddhaghosa, 1999) ลักษณะจิตใจในระยะนี้สามารถ
วิเคราะห์ผ่านทฤษฎี Cognitive Dissonance ของ Festinger (1957) ซึ่งอธิบายถึงความขัดแย้ง
ภายในเมื่อความเชื่อหรือตัวตนขัดแย้งกับการกระทำ ชื่อ “อหิงสกะ” และการเลี้ยงดูในตระกูล



 

        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน ์ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    165 

 

 

พราหมณ์น่าจะปลูกฝังค่านิยมแห่งความไม่เบียดเบียน แต่เมื่ออาจารย์สั่งให้ฆ่าคน 1,000 คนเพื่อ
เป็นเครื่องบรรณาการ เขากลับยอมรับคำสั่งนั้นโดยไม่ตั้งคำถาม ความขัดแย้งนี้ถูกระงับด้วยความ
ภักดีต่อครู ซึ่งเป็นค่านิยมเด่นในสังคมสมัยพุทธกาล (Basham, 1954) ความเชื่อฟังนี้ทำให้เขา
เร่ิมต้นเส้นทางที่ขัดแย้งกับตัวตนดั้งเดิม โดยขาดการไตร่ตรองถึงผลกระทบทางศีลธรรม 

ระยะฆาตกร: การตัดขาดศีลธรรมและความชินชา 
เมื่ออหิงสกะกลายเป็นองคุลิมาล เขาอาศัยในป่าชาลินีและฆ่าผู้คนอย่างต่อเนื่องจนเกือบ

ครบ 1,000 คน โดยตัดนิ้วมือมาร้อยเป็นพวงมาลัย (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) พระสูตรระบุว่า 
เขากลายเป็น “ผู้มีมือเปื้อนเลือด ไม่มีความเมตตาต่อสรรพสัตว์” (p. 710) สภาพจิตใจในระยะนี้
สอดคล้องกับแนวคิด Moral Disengagement ของ Bandura (1999) ซึ่งอธิบายว่าบุคคลสามารถ
ตัดขาดความรู้สึกผิดโดยมองการกระทำรุนแรงว่าเป็นสิ่งที่ชอบธรรมหรือจำเป็น องคุลิมาลมองการ
ฆ่าเป็น “ภาระหน้าที่” เพื่อตอบสนองคำสั่งของอาจารย์ แทนที่จะเป็นความชั่วร้ายส่วนตัว กลไกนี้
เสริมด้วย Desensitization (การชินชาต่อความรุนแรง) ซึ่งเกิดจากการฆ่าซ้ำๆ จนความรู้สึกเห็นอก
เห็นใจ (empathy) มลายไป การใช้ชีวิตโดดเดี่ยวในป่าโดยปราศจากการท้าทายจากสังคมยิ่งตอก
ย้ำพฤติกรรมนี้ (Buddhaghosa, 1999) สภาพจิตใจของเขาในระยะนี้จึงถูกครอบงำโดยเป้าหมายที่
กำหนดจากภายนอก โดยสูญเสียการควบคุมตนเอง (self-regulation) 

จุดวิกฤต: การเชื่อฟังอำนาจและการสูญเสียตัวตน 
จุดวิกฤตเกิดขึ้นเมื่อองคุลิมาลตั้งใจฆ่าแม่ของตน (มันตานี) เพื่อให้ครบ 1,000 นิ้ว 

หลังจากฆ่าผู้คนไปแล้ว  999 คน (Buddhaghosa, 1999) การตัดสินใจนี้สะท้อนถึงภาวะ 
Obedience to Authority ตามทฤษฎีของ Milgram (1974) ซึ่งแสดงว่าบุคคลยอมทำตามคำสั่งที่
ขัดต่อศีลธรรมเมื่ออยู่ภายใต้อำนาจที่รับรู้ ความภักดีต่ออาจารย์กลายเป็นแรงผลักดันที่แข็งแกร่ง
กว่าความสัมพันธ์ทางครอบครัวหรือศีลธรรมส่วนบุคคล การกระทำนี้ยังบ่งบอกถึงการสูญเสียตัวตน 
(loss of identity) อย่างสิ้นเชิง อหิงสกะที่เคยเป็นเด็กหนุ่มผู้บริสุทธิ์หายไป เหลือเพียงองคุลิมาลที่
ถูกครอบงำโดยเป้าหมายที่ไร้เหตุผล การตั้งใจฆ่าแม่เป็นจุดสูงสุดของความรุนแรงที่ขาดการยับยั้ง 
ซึ่งนำไปสู่การเผชิญหน้ากับพระพุทธเจ้าในเวลาต่อมา 

การประยุกต์ทฤษฎีจิตวิทยา 
พัฒนาการขององคุลิมาลสามารถวิเคราะห์เพิ่มเติมผ่าน Behavioral Psychology ซึ่งมอง

ว่าพฤติกรรมรุนแรงของเขาเป็นผลจากการเรียนรู้  (conditioning) จากคำสั่ งของอาจารย์   
โดยปราศจากการเสริมแรงเชิงลบ (negative reinforcement) จากสังคมในป่า ทฤษฎี Moral 
Development ของ Kohlberg (1984) ยังช่วยอธิบายว่า เขาอยู่ในระดับ Preconventional 
Morality (ระดับที่ 1-2) ซึ่งเน้นการเชื่อฟังเพื่อหลีกเลี่ยงผลร้ายหรือเพื่อผลประโยชน์ส่วนตัว (เช่น 



 

166    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

การสำเร็จการศึกษา) การขาดการพัฒนาไปสู่ระดับที่สูงกว่า เช่น Conventional Morality ซึ่งยึด
ตามบรรทัดฐานสังคม อาจเกิดจากอิทธิพลที่ครอบงำของอาจารย์และการแยกตัวจากชุมชน  
สภาพจิตใจของเขาก่อนพบพระพุทธเจ้าจึงเป็นตัวอย่างของการถูกครอบงำโดยอำนาจภายนอก  
จนสูญเสียทั้งศีลธรรมและตัวตน 

การวิเคราะห์นี้เผยให้เห็นว่า จิตใจขององคุลิมาลถูกกำหนดโดยบริบทและอิทธิพลรอบตัว
มากกว่าความโหดร้ายโดยกำเนิด ความเชื่อฟังที่บิดเบือนนำไปสู่ความขัดแย้งภายใน การตัดขาด
ศีลธรรม และการสูญเสียตัวตน ซึ่งเป็นรากฐานสำหรับการเปลี่ยนแปลงครั้งใหญ่เมื่อเผชิญคำตรัส
ของพระพุทธเจ้าในภายหลัง 
 

พลังแห่งคำตรัส "เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่จะหยุด?" 
จุดเปลี่ยนสำคัญในชีวิตขององคุลิมาลเกิดขึ้นจากการเผชิญหน้ากับพระพุทธเจ้า  

และคำตรัสที่ทรงพลัง “เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่จะหยุด?” (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995, p. 711) 
คำกล่าวนี้ไม่เพียงหยุดยั้งการกระทำรุนแรงของเขา แต่ยังนำไปสู่การเปลี่ยนแปลงจิตใจอย่างลึกซึ้ง 
การวิเคราะห์นี้จะสำรวจบริบทของคำตรัส ตีความผ่านมุมมองจิตวิทยา และเชื่อมโยงกับหลักพุทธ
ธรรม เพื่อแสดงว่าคำพูดสามารถปลดปล่อยจิตใจที่ถูกครอบงำได้อย่างไร 

บริบทของคำกล่าว 
ตาม องคุลิมาลสูตร (Majjhima Nikaya, MN 86) เหตุการณ์เกิดขึ้นเมื่อพระพุทธเจ้าเสด็จ

ไปยังป่าชาลินี  แม้ชาวบ้านจะเตือนถึงอันตรายจากองคุลิมาล (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995)  
องคุลิมาลเห็นพระพุทธเจ้าและตั้งใจฆ่าเป็นเหยื่อคนที่  1,000 เขาวิ่งไล่ตามด้วยดาบในมือ แต่ไม่
สามารถตามทันได้ แม้ว่าพระพุทธเจ้าจะเดินด้วยความเร็วปกติ (Buddhaghosa, 1999) ความ
ล้มเหลวนี้ทำให้เขาตะโกนให้พระพุทธเจ้าหยุด พระองค์ตอบว่า “เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่จะ
หยุด?” บริบทนี้เผยถึงความแตกต่างระหว่างความสงบของพระพุทธเจ้ากับความโกลาหลของ  
องคุลิมาล ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการเปลี่ยนแปลง คำกล่าวนี้มีความหมายสองชั้น คือ การหยุดทาง
กายภาพ (การเคลื่อนไหว) และการหยุดทางจิตใจ (วงจรแห่งความรุนแรง) (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) 

การตีความทางจิตวิทยา 
คำตรัสของพระพุทธเจ้าสามารถตีความผ่านทฤษฎีจิตวิทยาหลายมิติ  ซึ่งแสดงถึงพลังใน

การกระตุ้นการเปลี่ยนแปลงในจิตใจขององคุลิมาล 
Paradoxical Effect (ผลกระทบจากความขัดแย้ง) 
คำกล่าว “เราหยุดแล้ว” ขัดแย้งกับการที่พระพุทธเจ้ายังเดินอยู่  สร้าง Cognitive 

Disruption หรือการหยุดชะงักทางความคิด (Watzlawick et al., 1974) ความขัดแย้งนี้บังคับให้



 

        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน ์ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    167 

 

 

องคุลิมาลหยุดการกระทำอัตโนมัติ (automatic behavior) และเร่ิมตั้งคำถามถึงสถานการณ์ ตาม
แนวคิดของจิตบำบัดแบบ Paradoxical Intervention การเผชิญหน้ากับคำพูดที่ดูขัดแย้งสามารถ
กระตุ้นให้บุคคลทบทวนพฤติกรรมของตนเอง (Watzlawick et al., 1974) ในกรณีนี้  ความ
ล้มเหลวในการไล่ตามและคำกล่าวที่ท้าทายทำให้เขาหยุดคิดชั่วขณะ ซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการ
เปลี่ยนแปลง 

Mirroring Technique (เทคนิคการสะท้อน) 
วลี “เธอเมื่อไหร่จะหยุด?” เป็นการสะท้อนพฤติกรรมขององคุลิมาลกลับไปที่ตัวเขาเอง 

กระตุ้น Self-Reflection (การสะท้อนตนเอง) และ Moral Awakening (การตื่นตัวทางศีลธรรม) 
(Rogers, 1961) เทคนิคนี้คล้ายกับวิธีการของ Carl Rogers ในจิตบำบัดแบบ humanistic ซึ่งใช้
การสะท้อนเพื่อให้บุคคลตระหนักถึงความรู้สึกและการกระทำของตน การเปรียบเทียบโดยนัย
ระหว่างความสงบของพระพุทธเจ้ากับความรุนแรงของเขา ทำให้องคุลิมาลเผชิญหน้ากับความ
ขัดแย้งในจิตใจ และเร่ิมตั้งคำถามถึงเป้าหมายที่ครอบงำเขามาตลอด 

Speech Act Theory (ทฤษฎีการกระทำด้วยคำพูด) 
ตามทฤษฎีของ Austin (1962) คำตรัสนี้ไม่ใช่แค่การบอกเล่า (locutionary act) แต่เป็น 

Performative Utterance ที่ มีพลั งในการชักชวน  (illocutionary force) และก่อให้ เกิดผล 
(perlocutionary effect) คำว่ า  “ เราหยุ ดแล้ ว”  แสดงถึ งการกระทำที่ ส ำ เร็ จแล้ วของ
พระพุทธเจ้า—การหยุดกิเลสและความรุนแรง—ขณะที่ “เธอเมื่อไหร่จะหยุด?” เป็นคำเชิญชวนให้
องคุลิมาลลงมือหยุดด้วยตนเอง พลังของคำพูดนี้อยู่ที่การเปลี่ยนจากการบอกเล่าเป็นการกระตุ้นให้
เกิดการตัดสินใจ (Austin, 1962) ซึ่งนำไปสู่การทิ้งดาบของเขาในเวลาต่อมา 

ผลกระทบ: การตื่นรู้และการตัดสินใจ 
ผลกระทบของคำตรัสปรากฏชัดเมื่อองคุลิมาลทิ้งดาบและขอบวช (Ñāṇamoli & Bodhi, 

1995) กระบวนการนี้สามารถอธิบายผ่าน Metacognition หรือ “อภิปัญญา (การรู้ความคิด)” 
(Flavell, 1979) คำกล่าวของพระพุทธเจ้าทำให้เขาทบทวนพฤติกรรมและเป้าหมายที่ครอบงำเขา 
ส่งผลให้เกิดการตระหนักรู้ถึงทางเลือกใหม่ นอกจากนี้ ตาม Self-Determination Theory ของ 
Deci และ Ryan (1985) การตัดสินใจหยุดด้วยตนเองสะท้อนถึงการฟื้นคืน  “autonomy”  
(การควบคุมตนเอง) ซึ่งถูกกดทับโดยอำนาจของอาจารย์มาโดยตลอด คำตรัสนี้ปลดปล่อยเขาจาก
การถูกครอบงำ และจุดประกายความรับผิดชอบต่อการกระทำของตน 

การเชื่อมโยงกับพุทธธรรม 
ในบริบทของพุทธศาสนา การหยุดของพระพุทธเจ้าไม่ใช่แค่การหยุดทางกาย แต่หมายถึง

การตัดกิ เลส (ตัณหา โทสะ โมหะ) และวงจรแห่งกรรม (kamma) อันเป็นรากของทุกข์  



 

168    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

(Thanissaro, 1996) คำว่า “เธอเมื่อไหร่จะหยุด?” เป็นการชี้ให้องคุลิมาลเห็นถึงความเป็นไปได้ใน
การตัดวงจรนี้เช่นกัน การหยุดของเขาคือการหยุดการฆ่า (อกุศลกรรม) และเร่ิมต้นเส้นทางสู่การ
หลุดพ้น ซึ่งสอดคล้องกับหลักสติ (mindfulness) และการเจริญปัญญา (vipassana) ในพุทธธรรม 
(Buddhaghosa, 1999) การเปลี่ยนแปลงนี้แสดงถึงพลังของคำสอนที่เรียบง่ายแต่ลึกซึ้งในการ
เยียวยาจิตใจ 

การสังเคราะห์ 
คำตรัส “เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่จะหยุด?” เป็นมากกว่าคำพูดธรรมดา มันเป็นเครื่องมือ

ที่กระตุ้นการหยุดชะงักทางความคิด สะท้อนตัวตน และชักชวนให้ลงมือเปลี่ยนแปลง ผ่านกลไก
ทางจิตวิทยาเช่น Cognitive Disruption, Self-Reflection และ Performative Utterance คำ
กล่าวนี้ปลดปล่อยองคุลิมาลจากจิตใจที่ถูกครอบงำ สู่การตื่นรู้และการควบคุมตนเอง ซึ่งสะท้อนถึง
ความเชื่อมโยงระหว่างพุทธปรัชญากับจิตวิทยาในการเยียวยาความรุนแรง 
 

การเปลี่ยนแปลงและผลลัพธ์ 
 

 การเผชิญหน้ากับพระพุทธเจ้าและคำตรัส  “เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่จะหยุด?”  
เป็นจุดเริ่มต้นของการเปลี่ยนแปลงครั้งยิ่งใหญ่ในชีวิตขององคุลิมาล  จากฆาตกรที่โหดร้ายสู่ 
พระอรหันต์ผู้หลุดพ้น ตามที่บันทึกใน องคุลิมาลสูตร (Majjhima Nikaya, MN 86; Ñāṇamoli & 
Bodhi, 1995) กระบวนการนี้สะท้อนถึงการเยียวยาจิตใจที่ถูกครอบงำ และการฟื้นฟูตัวตนผ่านการ
ปฏิบัติธรรม การวิเคราะห์นี้แบ่งผลลัพธ์ออกเป็นสามระยะ: การทิ้งดาบและบวช การเผชิญผลกรรม 
และการบรรลุอรหันต์ 
 การทิ้งดาบและบวช: การไถ่บาปและการฟื้นฟูตัวตน 
 หลังจากได้ยินคำตรัสของพระพุทธเจ้า  องคุลิมาลทิ้งดาบลงเหวและคุกเข่าขอบวช  
โดยพระพุทธเจ้าตรัสว่า “มาเถิด ภิกษุ” (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995, p. 712) การเปลี่ยนจาก
ฆาตกรสู่ภิกษุนี้สามารถตีความผ่านแนวคิด Redemption (การไถ่บาป) และ Restoration of 
Moral Identity (การฟื้นฟูอัตลักษณ์ทางศีลธรรม) ตามทฤษฎีจิตวิทยาของ Erikson (1968)  
ซึ่งมองว่าบุคคลสามารถก้าวข้ามวิกฤตตัวตนผ่านการยอมรับอดีตและสร้างเป้าหมายใหม่   
การตัดสินใจทิ้งดาบแสดงถึงการปฏิเสธวงจรความรุนแรงที่ครอบงำเขา และการบวชเป็นการเร่ิมต้น
ชีวิตใหม่ที่สอดคล้องกับชื่อดั้งเดิม “อหิงสกะ” (Buddhaghosa, 1999) กระบวนการนี้ยังสะท้อนถงึ
การฟื้นคืน “autonomy” หรือการควบคุมตนเอง ตาม Self-Determination Theory (Deci & 
Ryan, 1985) ซึ่งเขาเคยสูญเสียไปภายใต้อิทธิพลของอาจารย์ 
 



 

        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน ์ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    169 

 

 

 การเผชิญผลกรรม: ความยืดหยุ่นและการยอมรับ 
 หลังจากบวช องคุลิมาลยังต้องเผชิญผลกรรมจากอดีต เมื่อออกบิณฑบาต เขาถูกชาวบ้าน
ที่โกรธแค้นขว้างปาด้วยหินและไม้ จนเลือดไหล แต่เขายอมรับด้วยความสงบและกลับไปกราบทูล
พระพุทธเจ้า (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) การตอบสนองนี้แสดงถึง Resilience (ความยืดหยุ่น) 
และ Acceptance (การยอมรับ) ตามแนวคิดของจิตวิทยาเชิงบวก (Seligman, 2011) ความ
ยืดหยุ่นช่วยให้เขาทนต่อความทุกข์กายโดยไม่ตอบโต้ด้วยความโกรธ ซึ่งแตกต่างจากตัวตนในอดีต
อย่างสิ้นเชิง การยอมรับผลกรรมยังสอดคล้องกับหลักพุทธธรรมที่ว่า กรรมเก่าไม่อาจลบล้างได้  
แต่สามารถเผชิญด้วยสติและปัญญา (Thanissaro, 1996) อรรถกถาระบุว่า เขาเห็นเหตุการณ์นี้
เป็นโอกาสในการชำระกรรม และคงความสงบไว้ได้ด้วยการเจริญสติ (Buddhaghosa, 1999) 
 การบรรลุอรหันต์: การเยียวยาจิตใจอย่างสมบูรณ์ 
 สุดท้าย องคุลิมาลบรรลุธรรมเป็นพระอรหันต์ ซึ่งพระสูตรยืนยันผ่านการกล่าวคำสัมผัส 
(gatha) ที่แสดงถึงการหลุดพ้นจากกิเลส (Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) การเยียวยาจิตใจอย่าง
สมบูรณ์นี้เกิดจากการปฏิบัติธรรม โดยเฉพาะการเจริญสติและวิปัสสนา ซึ่งช่วยให้เขาก้าวข้ามอดีต
และตัดวงจรแห่งกรรม (Buddhaghosa, 1999) จากมุมมองจิตวิทยา การบรรลุอรหันต์คล้ายกับ
แนวคิด Self-Actualization ของ Maslow (1954) ซึ่งเป็นจุดสูงสุดของการพัฒนาตนเองที่บุคคล
ตระหนักถึงศักยภาพสูงสุดและปราศจากความขัดแย้งภายใน การที่เขาเคยช่วยหญิงคลอดบุตรด้วย
สัจจวาจา (คำกล่าวความจริง) ยังแสดงถึงการฟื้นฟูความเมตตา ซึ่งเป็นการยืนยันถึงการเยียวยาที่
สมบูรณ ์(Ñāṇamoli & Bodhi, 1995) 
 การสังเคราะห์ 
 การเปลี่ยนแปลงขององคุลิมาลเผยให้เห็นกระบวนการเยียวยาจิตใจที่ถูกครอบงำผ่านการ
ไถ่บาป การยอมรับผลกรรม และการปฏิบัติธรรม การทิ้งดาบและบวชเป็นจุดเร่ิมต้นของการฟื้นฟู
ตัวตน การเผชิญผลกรรมด้วยความสงบแสดงถึงความยืดหยุ่น และการบรรลุอรหันต์คือผลลัพธ์ของ
การเยียวยาที่สมบูรณ์ กระบวนการนี้สะท้อนถึงพลังของคำตรัสของพระพุทธเจ้าที่จุดประกายการ
ตื่นรู ้และการปฏิบัติธรรมที่นำไปสู่การหลุดพ้น ซึ่งเชื่อมโยงจิตวิทยากับพุทธศาสนาได้อย่างลงตัว 
 

บทสรุป 
 เรื่องราวขององคุลิมาลใน องคุลิมาลสูตร (Majjhima Nikaya, MN 86) เผยให้เห็นพลัง
ของคำพูดในการเปลี่ยนแปลงจิตใจที่ถูกครอบงำ จากฆาตกรสู่พระอรหันต์ (Ñāṇamoli & Bodhi, 
1995) การวิเคราะห์นี้แสดงถึงการบูรณาการที่ลึกซึ้งระหว่างพุทธศาสนากับจิตวิทยาสมัยใหม่   
คำตรัสของพระพุทธเจ้า “เราหยุดแล้ว เธอเมื่อไหร่จะหยุด?” ไม่เพียงหยุดยั้งความรุนแรงของ 



 

170    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

องคุลิมาล แต่ยังกระตุ้นการตระหนักรู้ในตนเอง (self-awareness) และการฟื้นฟูตัวตน (moral 
identity) ผ่ า น ก ล ไก  เช่ น  Cognitive Disruption, Self-Reflection แ ล ะ  Performative 
Utterance (Austin, 1962; Watzlawick et al., 1974) การเปลี่ยนแปลงนี้สะท้อนถึงความ
เชื่อมโยงระหว่างพุทธปรัชญา—ที่เน้นการตัดกิเลสและวงจรกรรม—กับจิตวิทยา—ที่มุ่งเยียวยา
พฤติกรรมผ่านการปรับเปลี่ยนความคิดและการตัดสินใจ (Bandura, 1999; Deci & Ryan, 1985) 
การบูรณาการนี้แสดงให้เห็นว่า คำพูดที่ทรงพลังสามารถเป็นสะพานเชื่อมระหว่างภูมิปัญญาโบราณ
และวิทยาศาสตร์สมัยใหม่ในการจัดการกับจิตใจที่หลงทาง 
 ความหมายของการศึกษานี้อยู่ที่การยืนยันว่า  แม้แต่จิตใจที่ถูกครอบงำโดยอิทธิพล
ภายนอก เช่น ความภักดีที่บิดเบือนหรือความชินชาต่อความรุนแรง ก็สามารถเปลี่ยนแปลงได้ด้วย
การตระหนักรู้และคำแนะนำที่ถูกต้อง กรณีขององคุลิมาลแสดงให้เห็นว่า การหยุดชะงักทาง
ความคิด (cognitive disruption) ที่เกิดจากคำตรัส นำไปสู่การทบทวนตนเอง (metacognition) 
และการตั ดสิ น ใจหยุ ดด้ วยตน เอง  (autonomy) (Flavell, 1979 ; Deci & Ryan, 1985 )  
การยอมรับผลกรรมและการบรรลุอรหันต์ยิ่งตอกย้ำว่า  การเยียวยาไม่ใช่แค่การหยุดพฤติกรรม  
แต่เป็นการฟื้นฟูจิตใจอย่างสมบูรณ์ผ่านสติและปัญญา (Thanissaro, 1996) ความหมายนี้ชี้ให้เห็น
ถึงศักยภาพของมนุษย์ในการก้าวข้ามอดีตที่มืดมนเมื่อได้รับการชี้แนะที่เหมาะสม 
 ข้อเสนอแนะจากงานนี้คือการนำแนวคิดขององคุลิมาลไปใช้ในงานจิตบำบัดสมัยใหม่  
Cognitive Behavioral Therapy (CBT) สามารถประยุกต์ใช้เทคนิคการสะท้อน (mirroring) และ
การท้าทายความเชื่อ (cognitive restructuring) เพื่อช่วยผู้ป่วยตระหนักถึงพฤติกรรมที่ถูกครอบงำ 
และปรับเปลี่ยนมุมมองต่อตนเองได้  (Beck, 1976) ในทำนองเดียวกัน Mindfulness-Based 
Interventions ซึ่งมีรากจากพุทธศาสนา สามารถใช้การเจริญสติเพื่อพัฒนาความยืดหยุ่น 
(resilience) และการยอมรับ (acceptance) คล้ายกับที่องคุลิมาลเผชิญผลกรรม (Kabat-Zinn, 
1990) แนวทางเหล่านี้สามารถช่วยบุคคลที่เผชิญความรุนแรงหรือการถูกครอบงำ  ให้กลับมา
ควบคุมจิตใจและชีวิตของตนได้ 
 โดยสรุป การศึกษาเรื่ององคุลิมาลเน้นย้ำถึงความสำคัญของการบูรณาการข้ามศาสตร์
ระหว่างพุทธศาสนากับจิตวิทยาในการเข้าใจและเยียวยาจิตใจ พลังของคำตรัสและการปฏิบัติธรรม
ไม่เพียงเปลี่ยนชีวิตของเขา แต่ยังเสนอแบบอย่างสำหรับการจัดการกับความขัดแย้งภายในในบริบท
สมัยใหม่ การวิเคราะห์นี้ไม่เพียงเป็นเครื่องมือทางวิชาการ แต่ยังเป็นแรงบันดาลใจให้สำรวจ
ศักยภาพของมนุษย์ในการเปลี่ยนแปลงอย่างลึกซึ้ง 
 

 



 

        วารสาร มจร อุบลปริทรรศน ์ปีท่ี 10 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม-สิงหาคม 2568) |    171 

 

 

กิตติกรรมประกาศ 
 

 ผู้เขียนขอขอบคุณ Grok 3 (https://grok.com/) ซึ่งเป็นปัญญาประดิษฐ์ที่พัฒนาโดย xAI 
ที่ช่วยในการรวบรวมข้อมูล วิเคราะห์ และสังเคราะห์เนื้อหาจากแหล่งข้อมูลต่างๆ สำหรับ
การศึกษาคร้ังนี้ 
 

เอกสารอ้างอิง 
 

Austin, J. L. (1962). How to do things with words. Oxford University Press. 
Bandura, A. (1999). Moral disengagement in the perpetration of inhumanities. 
 Personality and Social Psychology Review, 3(3), 193-209. 
 https://doi.org/10.1207/s15327957pspr0303_3 
Basham, A. L. (1954). The wonder that was India: A survey of the culture of the 
 Indian sub-continent before the coming of the Muslims. Sidgwick & Jackson. 
Beck, A. T. (1976). Cognitive therapy and the emotional disorders. International 
 Universities Press. 
Buddhaghosa. (1999). Majjhima Nikaya Atthakatha (Commentary on the Middle 
 Length Discourses) (V. Nanamoli, Trans.). Buddhist Publication Society. 
 (Original work published 5th century CE) 
Deci, E. L., & Ryan, R. M. (1985). Intrinsic motivation and self-determination in 
 human behavior. Plenum Press. 
Erikson, E. H. (1968). Identity: Youth and crisis. W. W. Norton & Company. 
Festinger, L. (1957). A theory of cognitive dissonance. Stanford University Press. 
Flavell, J. H. (1979). Metacognition and cognitive monitoring: A new area of 
 cognitive-developmental inquiry. American Psychologist, 34(10), 906-911. 
 https://doi.org/10.1037/0003-066X.34.10.906 
Kabat-Zinn, J. (1990). Full catastrophe living: Using the wisdom of your body and 
 mind to face stress, pain, and illness. Delacorte Press. 
Kohlberg, L. (1984). The psychology of moral development: The nature and  

validity of moral stages. Harper & Row. 
Maslow, A. H. (1954). Motivation and personality. Harper & Row. 

https://grok.com/


 

172    | Journal of MCU Ubon Review, Vol.10 No.2 (May-August, 2025) 

 

Milgram, S. (1974). Obedience to authority: An experimental view. Harper & Row. 
Ñāṇamoli, B., & Bodhi, B. (1995). The middle length discourses of the Buddha: A 
 translation of the Majjhima Nikaya. Wisdom Publications. 
Rogers, C. R. (1961). On becoming a person: A therapist’s view of psychotherapy. 
 Houghton Mifflin. 
Seligman, M. E. P. (2011). Flourish: A visionary new understanding of happiness and 
 well-being. Free Press. 
Thanissaro, B. (1996). The wings to awakening: An anthology from the Pali Canon. 
 Barre Center for Buddhist Studies. 
Watzlawick, P., Weakland, J. H., & Fisch, R. (1974). Change: Principles of problem 
 formation and problem resolution. W. W. Norton & Company. 
 

 
 
 
 


