
วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

57 
 

แนวคิดเรื่องแม่อินเดีย : ภาพของสตรีในเรือ่งสั้น  
“My mother Pattu” ของซาราส มานิคคาม 

The Concept of Mother India: The Images of Women  
in the Short Story “My Mother Pattu” of Saras Manickam 

ศิริวิจิตร ปานตระกูล 
Sirivijit Pantrakul1  

คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย 
sirivijit@eau.ac.th 

นฤมล สมบูรณ์  
Narumon Somboon2  

คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยอีสเทิร์นเอเชีย 
narumons@eau.ac.th 

Received: 22 October 2024           Revised: 26 March 2025                 Accepted: 7 April 2025 

บทคัดย่อ  

 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาภาพของสตรีผ่านความสัมพันธ์ของตัวละครหญิงทั้งสามรุ่น คือคุณ
ยาย แม่พัททู และลลิตาลูกสาวของแม่พัททู บทความนี้ศึกษาภาพลักษณ์ของสตรีในสามรุ่น ได้แก่ คุณยาย 
แม่พัททู และลลิตา ในเรื่องสั้น "My Mother Pattu" ของสารัส มานิคคัม โดยใช้แนวคิดเรื่อง "แม่อินเดีย" 
การศึกษาแสดงให้เห็นว่าสตรีเหล่านี้มีคุณลักษณะที่เชื่อมโยงกับทั้งเทพีศักติผู้เป็นตัวแทนของความเมตตาและ
เทพีสมาชนากาลีผู้เป็นตัวแทนของความชั่วร้าย ภาพลักษณ์ทั้งสองนี้สะท้อนถึงอุดมคติที่ซับซ้อนและขัดแย้ง
ของ "แม่อินเดีย" ความเชื่อเรื่อง "แม่อินเดีย" ดั้งเดิม ซึ่งยังคงอยู่ในการรับรู้ของชาวทมิฬที่อพยพมายังมาเลเซีย 
ได้หล่อหลอมความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในครอบครัว และก่อให้เกิดความขัดแย้งภายในครอบครัว โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งระหว่างคุณยายและแม่พัททู อย่างไรก็ด ีลลิตาผู้เป็นหลานสาวเป็นตัวแทนของ "แม่อินเดีย" ยุคใหม ่ซึ่ง
เป็นดั่งแสงสว่างให้แก่สังคม ความเห็นอกเห็นใจและความสามารถในการประสานความเชื่อที่หลากหลายใน
ชุมชนของเธอท้าทายแนวคิดที่ล้าสมัยว่าการมีลูกสาวนำมาซึ่งความเศร้าโศก ประเด็นที่สำคัญคือ เธอฟื้นฟู

 
1 Bachelor Degree:  Bachelor of Arts (French), Faculty of Humanities, Kasetsart University 
  Master Degree: Master of Arts (French), Faculty of Arts, University of Khartoum 
  Doctoral Degree: Doctor of Philosophy, Program in Comparative Literature, Chulalongkorn University 
2 Bachelor Degree: Bachelor of Arts (English), Faculty of Humanities, Ramkhamhaeng University 
   Master Degree: Master of Arts (Teaching English as a Foreign Language), Faculty of Humanities, Srinakharinwirot University 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

58 
 

ความสุขและกลายเป็นศูนย์กลางของชุมชนที่ผู้คนหลากหลายความเชื่ออยู่ร่วมกัน  ซึ่งแสดงให้เห็นว่าสตรี
สามารถดำเนินชีวิตอยู่ในสังคมที่หลากหลายได้แทนที่จะต้องถูกจำกัดจากบรรทัดฐานทางสังคมที่เข้มงวด 

คำสำคัญ : แม่อินเดีย สตรีมาเลย์ แม่พัททู         

Abstract 

This article examines the portrayal of women across three generations, Grandmother, 
Mother Pattu, and Lalita, in Saras Manickam's “My Mother Pattu,” through the concept of 
'Mother India.' The study shows how these women embody characteristics linked to both the 
kind Shakti and fierce Samashan Kali. These two images reflect the complex and contrasting 
ideals of 'Mother India.' The traditional 'Mother India' belief, maintained by Tamil migrants in 
Malaysia, shapes intergenerational relationships and creates conflict within the family, 
particularly between the grandmother and Mother Pattu. However, the granddaughter Lalita 
emerges as a modern 'Mother India,' serving as a light for society. Her empathy and ability to 
reconcile diverse community beliefs challenge outdated notions of daughters bringing sorrow, 
and she becomes the center of a community where people with diverse beliefs coexist.  
Importantly, she restores happiness and demonstrates how women can live their lives in 
diverse societies beyond rigid social norms. 

Keywords: Mother India, Malay women, Mother Pattu 
 

 บทนำ 
  เรื่องสั้น “My Mother Pattu” สะท้อนภาพสตรีเชื้อสายทมิฬสามช่วงวัยซึ่งอาศัยอยู่ในชุมชนที่มีผู้คน
สามชาติพันธุ์หลักอาศัยร่วมกันได้แก่ ชาวจีน ชาวอินเดีย และชาวมุสลิม ซึ่งประสบการณ์ของแต่ละตัวละครทำ
ให้เกิดการตระหนักรู้ถึงความจำเป็นต่อการปรับตัวกับการเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ ที่ไม่อาจหลีกเลี่ยง โดยผู้เขียนได้
นำเสนอนิยามใหม่ของ “แม่อินเดีย” ในอุดมคติท่ีเปลี่ยนแปลงไปจากนิยามแบบดั้งเดิม จากเดิม “แม”่ คือ
บุคคลสำคัญที่เป็นเสาหลักของสังคมโดยยึดโยงกับความเชื่อหลักศาสนาและจารีต ทำให้ “แม่อินเดีย” แบบ
ดั้งเดิมต้องถูกยึดโยงต่อหน้าที่ต่าง ๆ ทั้งในบริบทของครอบครัวและสังคม  แต่ “แม่อินเดีย” ในสังคมยุคใหม่
ไม่ใช่แม่ในความหมายเดิม คำว่า “แม่” ในสังคมยุคใหม่อาจไม่ใช่แม่ผู้ให้กำเนิดหรือทำหน้าที่แม่ในรูปแบบเดิม 
บทความนี้ศึกษาเปรียบเทียบตัวละครหญิงในเรื่องสั้น “My Mother Pattu” กับตัวละครหญิงจากภาพยนตร์
เรื่อง Mother India  หรือ ธรณีกรรแสง โดยได้นำแนวคิดทวิลักษณ์มาใช้ในการวิเคราะห์ตัวละคร เพ่ือเป็นการ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

59 
 

สะท้อนความเชื่อในเรื่อง “แม่อินเดีย” ซึ่งหยั่งรากลึกในสังคมมาอย่างยาวนาน และส่งผลต่อวิถีการดำเนินชีวิต
ของสตรีตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน โดยความเชื่อเรื่องในเรื่องดังกล่าวมีที่มาจากตำนานของศาสนาฮินดูคือรา
มายณะและมหาภารตะ ซึ่งคุณลักษณะของสตรีในมหากาพย์ของชาวฮินดูมีลักษณะสำคัญดังนี้ ได้แก่ สิตา หรือ
นางสีดาเป็นสาวพรหมจรรย์ผู้มีความบริสุทธิ์ผุดผ่อง ราดา ผู้มีความงามท่ีเย้ายวน พระนางลักษมีซึ่งเป็นภาพ
แทนของความเจริญรุ่งเรือง ตรงข้ามกับพระแม่กาลี ผู้เป็นเทพีแห่งการทำลายร้าง  อาจกล่าวได้ว่าตัวละครหญิง
ในตำนานของอินเดียมีลักษณะทวิลักษณ์ ด้านหนึ่งคือภาพแทนแห่งความงามและความรุ่งเรือง และอีกด้าน
หนึ่งคือภาพแทนแห่งทำลายล้าง 

คำว่า “Binary Opposition” หรือ ทวิลักษณ์ เป็นแนวคิดเกี่ยวกับความตรงข้าม แนวคิดดังกล่าวมี
จุดเริ่มต้นจากแฟร์ดีนองด์ เดอ โซสซูร์ (Ferdinand de Saussure) นักภาษาศาสตร์เชิงโครงสร้างชาวสวิส ซึ่ง
ศึกษาแนวคิดพ้ืนฐานทางภาษา โดยให้ความสนใจกับการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ของส่วนประกอบย่อยใน
ประโยค โดยเชื่อว่าไม่มีอะไรมีความหมายในตัวเอง แต่สิ่งหนึ่งสิ่งจะมีความหมายเมื่อนำไปสัมพันธ์กับสิ่งหนึ่ง 
หากนำคำว่า “ดี” มาเข้าคู่กับคำว่า “เลว” ก็จะทำให้เห็นว่าความหมายของคำว่า “ดี” ได้ชัดเจนที่สุด จึงอาจ
กล่าวได้ว่า หากพิจารณาความหมายของคำตามแนวคิดนี้ คำต่าง ๆ จะไม่ได้มีความหมายในตัวมันเอง แต่จะ
เข้าใจคำ ๆ หนึ่งได้ต้องพิจารณากับคำตรงข้าม จึงเป็นลักษณะหนึ่งของวัฒนธรรมซึ่งทำหน้าที่จัดวางโครงสร้าง
การรับรู้ของเราให้เข้าสู่ระเบียบกฎเกณฑ์และความหมายของสังคม (O’ Sullivan, 1994, p.30) และมักพบว่า
คำคู่ตรงข้ามจะมีนัยยะของการให้ความหมายสิ่งหนึ่งอยู่เหนือกับสิ่งหนึ่ง เช่น พระเอก กับ ผู้ร้าย หรือ ความดี 
กับความชั่ว ทำให้ระบบดังกล่าวถูกวิจารณ์เป็นอย่างมาก เนื่องจากแนวคิดดังกล่าวสร้างการแบ่งแยกข้ึนมาเป็น
สิ่งที่ไม่มีความยืดหยุ่นและขาดการประนีประนอม 

  ช่วงเวลาของภาพยนตร์เรื่อง Mother India และเรื่องสั้น “My Mother Pattu” เป็นช่วงเวลา
ใกล้เคียงกันกล่าวคือ เรื่อง Mother India   ซึ่งกำกับการแสดงโดยเมห์บูบ ข่าน (Mehboob Khan) ถูกสร้าง
ขึ้นในป ี ค.ศ.1957 เป็นช่วงเวลาที่ประเทศอินเดียอยู่ในช่วงการพัฒนาประเทศ ด้วยการปฏิวัติสีเขียวซึ่งอินเดีย
ต้องการผลักดันให้ประเทศพัฒนาไปสู่การเป็นประเทศทางด้านเกษตรที่ทันสมัย ภาพยนตร์เรื่องนี้ถือเป็นมหา
กาพย์ภาพยนตร์ และถูกสร้างขึ้นโดยนำแนวคิดเรื่อง “แม่อินเดีย” มาใช้เพ่ือสนับสนุนนโยบายของมหาตมะ 
คานธีที่มีเป้าหมายให้ประเทศได้รับเอกราชโดยไม่สูญเสียเลือดเนื้อ และขจัดความยากจนโดยพัฒนาให้
ภาคอุตสาหกรรมและเกษตรกรรมมีความทันสมัยและส่งเสริมซึ่งกันและกัน อันจะนำไปสู่ความรุ่งเรืองของ
ประเทศ ส่วนเรื่องสั้น “My Mother Pattu” เขียนโดยซาราส มานิคคาม สะท้อนเรื่องราวของตัวละครช่วง
ประมาณปีค.ศ. 1960  โดยมีลำดับเหตุการณ์ต่อเนื่องมา จากช่วงปี ค.ศ.1957 ซึ่งเป็นช่วงเวลาที่ประเทศ
มาเลเซียเพิ่งได้รับเอกราช ช่วงเวลาดังกล่าวชาวทมิฬซึ่งเป็นชนกลุ่มใหญ่ผู้มีเชื้อสายอินเดียในประเทศมาเลเซีย
ได้รับแรงกดดันทั้งด้านการเมือง เศรษฐกิจและสังคม อาทิ เรื่องการไม่ได้รับสิทธิ์การเป็นพลเมืองของประเทศ
เนื่องจากรัฐธรรมนูญฉบับค.ศ.1957 กำหนดให้สิทธิ์การเป็นพลเมืองเป็นของบุคคลที่เกิดในประเทศเท่านั้น การ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

60 
 

ถูกจำกัดสิทธิ์ให้ทำงานเฉพาะในด้านการเกษตรกรรมการปลูกยาง ซึ่งไม่มีความมั่นคงเมื่อเทียบกับอุตสาหกรรม
ด้านอื่น ๆ ซึ่งเป็นอุตสาหกรรมที่ผลักดันการพัฒนาประเทศ อีกทั้งการถูกจำกัดสิทธิ์ในการดำรงชีวิตตามความ
เชื่อและวิถีปฏิบัติดั้งเดิมของชาวทมิฬเนื่องจากนโยบายรัฐให้สิทธิ์กับพิเศษกับคนท้องถิ่น ในการดำรงชีวิตตาม
ขนบดั้งเดิมของชาวมาเลย์ (Tharoor, 2016, p.45) ดังนั้นการนำเสนอภาพของสตรีผู้เป็น “แม่” จึงมีลักษณะที่
แตกต่างกันและมีความเป็นขั้วตรงข้ามเนื่องจากภาพของตัวละคร “แม่อินเดีย” อยู่ในบริบททางสังคมที่
แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง 

แม้อินเดียจะสามารถผ่านกฎหมายหลายฉบับในช่วงทศวรรษ 1950 โดยรัฐบาลแห่งชาติอินเดียที่นำ
โดยนายกรัฐมนตรีชวาหะรลาล เนห์รู เพ่ือปฏิรูปกฎหมายส่วนบุคคลของชาวฮินดู โดยรัฐบาลอินเดียโดยได้
ยกเลิกกฎหมายศาสนาและใช้ประมวลกฎหมายจารีตประเพณีแทน สถานภาพของสตรีชาวอินเดียยังมีลักษณะ
ที่ขัดแย้งกันคือ “รุ่งเรืองแต่ไร้อำนาจ” ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ดังที่ไมท์เรยิ กฤชณะราช (Krishnaraj, 2010, 
p.10) ได้ศึกษาพบว่า อัตลักษณ์ของสตรีชาวอินเดียสัมพันธ์กับความเป็นแม่มาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน ในอดีต
กาลภาพของสตรีจะปรากฏทั้งในตำนานเรื่องเล่า วรรณกรรม รวมทั้งในศาสนสถานในฐานะของผู้ให้กำเนิดชีวิต 
จนถึงปัจจุบันเราจะพบว่าความเชื่อเรื่อง “แม่อินเดีย” ยังคงปรากฏอยู่ในภาพยนตร์อินเดีย ซึ่งมักสะท้อน
ความสัมพันธ์ระหว่างแม่กับลูกชาย โดยแม่จะต้องอุทิศชีวิตเพ่ือลูกชายและลูกชายจะยังคงปกป้องแม่จากศัตรูที่
คิดร้ายต่อแม่และยังคงต้องสาบานต่อหน้าแม่รวมทั้งยังคงให้เกียรติแม่อย่างสูงสุด ดังนั้นแม้ “แม่อินเดีย” จะ
ได้รับเกียรติสูงสุดในฐานะแม่แต่การได้รับเกียรตินี้จะเชื่อมโยงกับหน้าที่การให้กำเนิดบุตรชาย ทำให้สตรีไม่มี
โอกาสเลือกเส้นทางชีวิตได้ตามที่ปรารถนาและในทางตรงกันข้ามหากสตรีไม่สามารถให้กำเนิดบุตรชายได้ สตรี
จะได้รับแรงกดดันในสังคมดังปรากฏในบทความวิชาการและงานวิจัยต่าง ๆ มากมายอาทิ ในบทความเรื่อง 
“Motherhood : Different Voices” เขียนโดย ดิฟย่า แพนดีย์ (DIvya Pandey) ได้กล่าวถึงงานวิจัยของเธอ
ที่ได้สัมภาษณ์สตรีที่ตั้งครรภ์และเข้ามาพบแพทย์ในสถานพยาบาลแห่งหนึ่ง โดยสรุปจากการสัมภาษณ์พบว่า
สตรีส่วนใหญ่อยู่ภายใต้แรงกดดันของครอบครัวและสังคมเนื่องจากเธอต้องมีหน้าที่ตั้งครรภ์ และให้กำเนิด
บุตรชายตลอดจนเลี้ยงดูบุตรเป็นอย่างดี และหากสตรีคนใดประสบปัญหาเรื่องสุขภาพและไม่สามารถตั้งครรภ์
ได้จะทุกข์ทรมานจากการกดดันทางสังคมเป็นอย่างมาก (Pandey, 2010, p.294)  

ตัวละคร “แม่” ในภาพยนตร์เรื่อง My Mother India และในเรื่องสั้น “My Mother Pattu” สะท้อน
คุณลักษณะความเป็นขั้วตรงข้ามของ “แม่อินเดีย”  กล่าวคือตัวละคร “แม่” ในภาพยนตร์เรื่อง “Mother 
India”  เป็นภาพแทนของความงามและความรุ่งเรือง เธอเป็นสตรีชนชั้นแรงงานชาวอินเดียที่ถูกมองว่าเป็น
สตรีในอุดมคติ เธอถูกสร้างภาพให้เป็นเจ้าสาว แม่ และผู้ผลิตลูก เธอมีหน้าที่ต้องธำรงรักษาหน้าที่ของตัวเอง 
เธอจึงต้องทนทุกข์ทรมาน อดทน มีเพียงความรักต่อลูกและความยึดมั่นต่อความเชื่อของของสังคมที่มีมาตั้งแต่
อดีตกาลตามแนวคิด “แม่อินเดีย” อย่างไรก็ตามการสะท้อนภาพของสตรีอินเดียตามแนวคิด “แม่อินเดีย” อาจ
เป็นการผลิตซ้ำความเชื่อซึ่งสังคมให้สตรีเป็นผู้แบกภาระทางสังคมโดยไม่คำนึงถึงสิทธิของสตรีในการดำรงชีวิต



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

61 
 

ในแต่ละวัน ส่วนตัวละคร “แม่” ในเรื่องสั้น “My Mother Pattu” ต้องเผชิญความท้าทายในบริบททางสังคม
ที่เปลี่ยนไป การดำรงชีวิตโดยการรักษาขนบความเชื่อเดิมอย่างเข้มงวด กลายเป็นสิ่งที่อาจปิดกั้นการเรียนรู้
สถานการณ์จริงที่เกิดขึ้น อีกทั้งเป็นอุปสรรคสำหรับการสื่อสารของผู้คนในสังคม ด้วยเหตุผลดังกล่าว การดำรง
ความเป็น “แม่อินเดีย” ท่ามกลางความหลากหลายทางเชื้อชาติอาจมีพัฒนาการในหลากหลายมิติมากข้ึน ดัง
ปรากฏในเรื่องสั้น “My Mother Pattu” ซึ่งตัวละครหลักคือพัททูมีลักษณะที่ตรงข้ามกับตัวละครราดา 
เนื่องจากเธอปฏิเสธความเป็นแม่ ดังนั้นภาพของแม่อินเดียในเรื่องสั้นจึงมีลักษณะทวิลักษณ์เม่ือเปรียบเทียบกับ
ภาพ “แม่อินเดีย” ในภาพยนตร์เรื่อง “Mother India” ด้านหนึ่งคือเทพีแห่งความดี อีกด้านหนึ่งคือเทพีแห่ง
การทำลายล้าง เพ่ือตั้งคำถามกับความเชื่อเดิมในสังคม และเพ่ือสร้างภาพของแม่อินเดียในบริบทสังคมยุคใหม่ 

ในบทความนี้ได้มีการนำทฤษฎีการพัฒนาจิตสังคมและวิกฤติด้านตัวตน (Cherry, 2023) มาวิเคราะห์
ตัวละครคู่ตรงข้ามอีกคู่หนึ่งคือแม่พัททูและลลิตาลูกสาว ตัวละครทั้งสองตัวมีความขัดแย้งกันเนื่องจากผู้เป็นแม่
ปฏิเสธการทำหน้าที่ของแม่ และการปฏิสัมพันธ์กับคนในสังคม ส่วนอีกคนหนึ่งคือลูกที่เรียกหาความรักจากผู้
เป็นแม่ แต่ถูกปฏิเสธเพราะอุดมการณ์ความเชื่อและการดำเนินวิถีชีวิตแตกต่างกัน  

 
ซาราส มานิคคาม : สตรีชาวมาเลย์เชื้อสายอินเดียกับการต่อต้านการเหยียดเชื้อชาติ 

“ไม่มีใครหนีพ้นจากเรื่องศาสนาและการเมืองได้” (Bhasin, 2023)  

 ซาราส มานิคคามคือนักเขียนเรื่องสั้น “My Mother Pattu” เป็นเรื่องสั้นที่ได้รับรางวัลจากการ
แข่งขันเรื่องสั้นเครือจักรภพเมื่อปี ค.ศ. 2019  เรื่องสั้นดังกล่าวถูกรวมไว้ในหนังสือชุด “The Art and Craft of 
Asian Stories” โดยกลุ่มบลมูส์เบอร์รี่ นอกจากนี้เรื่องสั้น “My Mother Pattu” ถูกคัดเลือกให้ตีพิมพ์ในรวม
เรื่องสั้นชุด “The Best of Malaysian Short Fiction in English 2010-202 ซาราส มานิคคามประสบ
ความสำเร็จในฐานะนักเขียน ผลงานของเธออาทิ “Charan” ได้รับรางวัล DK Dutt Award เมื่อปีค.ศ. 2017 
รวมทั้งงานเขียนอ่ืน ๆ ของเธอมีรายชื่อเข้าชิงในการประกวดเรื่องสั้นรายการ Master Review Summer 
Short Story ป ีค.ศ. 2021 ด้วยประสบการณ์ทำงานของเธอตั้งแต่ปีค.ศ. 2002 ในฐานะครูสอนภาษาอังกฤษ 
นักเขียนตำรา กองบรรณาธิการหนังสือ ทำให้เธอมีประสบการณ์ในการถ่ายทอดเรื่องราวแทนตัวละครที่ไม่
สามารถถ่ายทอดความรู้สึกในประเด็นต่าง ๆ ออกมาอย่างเปิดเผยได้ (Maniar, 2025) 

ซาราส มานิคคามได้นำเสนอว่า ปัญหาการเหยียดเชื้อชาติเป็นปัญหาสำคัญในสังคมมาเลเซียนำ ไปสู่
ความเหลื่อมล้ำในสังคมในทุกระดับโดยเฉพาะอย่างยิ่งในสถาบันการศึกษา  ปัญหาดังกล่าวเกิดข้ึนกับกลุ่มผู้
อพยพย้ายถิ่นฐานมาอยู่ประเทศมาเลเซีย อาทิชาวอินเดียมุสลิม ซึ่งคนในสังคมเรียกคนกลุ่มนี้ว่า “Keling” 
หรือออกเสียงในภาษามาเลย์ว่า “เกอลิง” ภาพของชาวเกอลิงถูกนำเสนอในเรื่องสั้น “Call it by its name” 
ซึ่งเป็นเรื่องสั้นเรื่องหนึ่งในรวมเรื่องสั้นชุด “My Mother Pattu” คำนี้กลายเป็นคำที่มีนัยยะของการเหยียดเชื้อ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

62 
 

ชาติและนำบาดแผลมาสู่ชนกลุ่มนี้อย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ อย่างไรก็ตามมีการกล่าวกันว่าในอดีต คำว่า “Keling” 
ไม่ได้มีนัยยะของการเหยียดเชื้อชาติ  แต่มีเรื่องราวและประวัติศาสตร์ที่เกี่ยวข้องกับคำว่า “Keling” มากมาย 
อาทิ คำนี้มีหมายถึงผู้คนที่มาจากอาณาจักรคาลิงกะซึ่งเป็นอาณาจักรโบราณของชาวอินเดีย ในปัจจุบันคือรัฐโอ
ริสสะของประเทศอินเดีย ตำนานดังกล่าวถูกกล่าวถึงในหนังสือ “ประวัติศาสตร์มลายู” หรือ “Sejarah 
Melayu” (Elankovan, 2018) นอกจากนี้มีเรื่องเล่าว่า คำว่า “Keling” มาจากเสียง “kling kling” ซึ่งเป็น
เสียงกำไลข้อเท้าของสตรีอินเดีย ต่อมาก็กลายเป็นคำที่ใช้เรียกลูกหลานของชาวอินเดีย ซึ่งในปัจจุบัน
ความหมายของคำมีนัยยะเปลี่ยนไป 

อาจกล่าวได้ว่า ปัญหาการเหยียดเชื้อชาติเป็นปัญหาที่หยั่งรากลึกในสังคมมาเลเซีย ซึ่งผู้คนในสังคม
ต้องเผชิญ แต่หากพิจารณาถึงสตรีในฐานะแม่ซึ่งแบกรับความคาดหวังของสังคมไว้มากมายในฐานะภรรยา 
และผู้เลี้ยงดูบุตร ปัญหาดังกล่าวถือว่ามีความซับซ้อนมากข้ึนไปอีก ดังที่ผู้เขียนได้กล่าวไว้ในบทสัมภาษณ์ว่า 
“ทุกคนต่างกล่าวว่า “My Mother Pattu” น่าจะต้องเป็นเรื่องราวของแม่ผู้เสียสละ แม่ผู้ยิ่งใหญ่ หรือ แม่ของ
แผ่นดิน แต่พัททูกลับไม่ใช่” (Maniar, 2025) ข้อความดังกล่าวสะท้อนถึงความคาดหวังของสังคมต่อสตรีผู้เป็น
แม่ โดยคุณลักษณะสำคัญของแม่คือมีความเสียสละ อุทิศตนเองเพ่ือความสุขของครอบครัว และในทางตรงข้าม 
เมื่อแม่ถูกคาดหวัง แต่ในความเป็นจริงแม่เป็นเพียงบุคคลธรรมดา ซึ่งไม่สามารถทำทุกอย่างได้ดังแม่ในอุดมคติ 
แม่จึงได้รับบทลงโทษจากสังคม ดังนั้นผู้เขียนได้สะท้อนเรื่องราวของแม่ในบริบทสังคมมาเลเซียในเรื่อง “My 
Mother Pattu” ซึ่งสะท้อนว่ามนุษย์มีความซับซ้อน และผู้หญิงก็เช่นกัน สังคมจึงไม่สามารถไปปิดกั้นให้เธอ
ดำรงชีวิตอยู่เพียงทำหน้าที่ของแม่ตามที่สังคมคาดหวัง 

ในเรื่องสั้น “Number One,  Mambang Lane” ซึ่งเป็นเรื่องสั้นเรื่องแรกในรวมเรื่องสั้นชุด “My 
Mother Pattu” ถือเป็นปฐมบทของการเปิดพ้ืนที่สำหรับเรื่องราวของตัวละครที่สะท้อนปัญหาของชุมชนมัม
บัง ซึ่งเป็นชุมชนที่มีการผสมผสานระหว่างผู้คนต่างชาติพันธุ์ และส่วนใหญ่เป็นครอบครัวของผู้ใช้แรงงาน 
เรื่องราวของชุมชนถูกมองผ่านตัวละครหญิงสาวซึ่งอาศัยอยู่ในปีนัง ซึ่งมองว่าปัญหาของสังคมมีความซับซ้อน 
จากเรื่องราวของตัวละครในชุมชนที่เธอรับรู้และชุมชนแห่งนี้เป็นชุมชนที่ครอบครัวของพัททูตัวละครเอกอาศัย
อยู่ในชุมชนมัมบังซึ่งเป็นชุมชนขนาดเล็ก อาจเป็นภาพแทนหนึ่งของชาวอินเดียเชื้อสายทมิฬ ซึ่งคนอินเดียส่วน
ใหญ่จะใช้ภาษาทมิฬสื่อสารกันแต่คนกลุ่มนี้ย้ายถิ่นฐานเข้ามาอยู่ในประเทศมาเลเซียซึ่งมีเพียงจำนวนประมาณ
ร้อยละ 9 ของจำนวนประชากรทั้งหมดของประเทศ ซึ่งต้องดำรงชีวิตอยู่ภายใต้นโยบายภูมิบุตราซึ่งเป็น
นโยบายที่ให้สิทธิพิเศษท้ังด้านเศรษฐกิจและสังคมกับชาวมลายูและชนพื้นเมืองเดิม รวมทั้งนโยบายด้านอ่ืน ๆ 
อาทิ ด้านภาษาซึ่งถือเป็นประเด็นอ่อนไหวในสังคมเนื่องจากรัฐบาลไม่ให้สิทธิเท่าเทียมกันระหว่างคนพ้ืนเมือง
และกลุ่มผู้อพยพ ดังนั้นแรงกดดันต่าง ๆ ทางสังคมที่ประกอบด้วยผู้คนต่างชาติพันธุ์จึงถูกสะท้อนภาพขึ้นมาใน
ชุมชนแห่งนี้ โดยเฉพาะอย่างยิ่งปัญหาของสตรีในฐานะแม่ซึ่งต้องรักษาขนบดั้งเดิมให้คงอยู่ภายใต้แรงกดดัน
ต่าง ๆ จึงอาจกล่าวได้ว่าในรวมเรื่องสั้นชุด “My Mother Pattu” ให้ความสำคัญกับปัญหาเรื่องการเหยียดเชื้อ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

63 
 

ชาติเป็นสำคัญผ่านมุมมองของสตรี และนำเสนอปัญหาของสตรีในมิติต่าง ๆ ทั้งในระดับครอบครัวและสังคม 
การสะท้อนปัญหาผ่านมุมมองของสตรีทำให้เรื่องสั้นชุดนี้ สะท้อนอารมณ์และความรู้สึกของสตรีต่อสถานการณ์
ต่าง ๆ ได้ลุ่มลึกมากข้ึน ในขณะที่ภาพยนตร์เรื่อง “Mother India” ถูกนำเสนอผ่านมุมมองของบุรุษ มุ่งเน้นที่
การสร้างชาติเป็นสำคัญ ภาพ “แม่อินเดีย” จึงเป็นภาพแม่ในอุดมคติตามแนวคิดของบุรุษ ซึ่งเน้นการเสนอ
คุณลักษณะของแม่ที่สมบูรณ์แบบตามแนวคิดบุรุษ ทำให้ขาดการสะท้อนอารมณ์และความรู้สึกของสตรีต่อ
ปัญหาที่เผชิญ 

 
แนวคิดเรื่อง “แม่อินเดีย” : ภาพของสตรีอินเดียในอุดมคติ 

สังคมอินเดียให้ความสำคัญสูงสุดกับ“แม่อินเดีย”เนื่องจากแม่คือผู้ให้ชีวิต โดยเห็นได้ว่าภาพของแม่จะ
ปรากฏในบทกวีรวมทั้งสุภาษิตต่าง ๆ อาทิ “ไม่มีสิ่งใดดับความกระหายได้เหมือนดั่งน้ำนมมารดา” สุภาษิต
ดังกล่าวสะท้อนถึงความสำคัญของแม่ตามแนวคิดเรื่อง “แม่อินเดีย” ซึ่งเปรียบแม่เสมือนผืนดิน ด้วยเหตุที่ว่า
สิ่งมีชีวิตต่าง ๆจะไม่สามารถดำรงอยู่ได้โดยปราศจากผืนดิน เช่นเดียวกับชีวิตของมนุษย์ หากไร้แม่ก็ไม่สามารถ
มีชีวิตอยู่ได้เพราะมนุษย์จะเติบโตได้อย่างสมบูรณ์ด้วยน้ำนมแม่เท่านั้น 

สุภาษิตดังกล่าวสอดคล้องกับความเชื่อดั้งเดิมของชาวทมิฬคือ แม่อินเดียมีความศักดิ์สิทธิ์และบริสุทธิ์
ดุจน้ำนมของแม่ ตามแนวคิดนี้น้ำนมของแม่คือ “น้ำนมแห่งวีรบุรุษ” ที่จะเลี้ยงลูกชายให้เป็นนักรบและมีความ
กล้าหาญ ตามความเชื่อในสังคมอินเดียแบบดั้งเดิม การที่ลูกชายจะเติบโตขึ้นและมีความกล้าหาญเพียงใด
ขึ้นอยู่กับหน้าอกและมดลูกของแม่ หน้าอกและมดลูกของแม่จึงมีความศักดิ์สิทธิ์ และชาวอินเดียโบราณ
เปรียบเทียบมดลูกของแม่คือ “ถ้ำของเสือ” ซึ่งจะให้กำเนิดบุตรชายที่สง่างามดุจพญาเสือที่พร้อมเข้าสู่สนามรบ 
(Lakshmi, 1990, p.72) 

อุดมการณ์เรื่องการเป็นแม่มีความสำคัญอย่างยิ่งในประเทศอินเดีย เนื่องจากสตรีจะมีสถานภาพสูง
และได้รับการยกย่องในฐานะแม่ แต่นั้นหมายถึงเธอต้องให้กำเนิดบุตรชายเท่านั้น การให้กำเนิดบุตรสาวยังไม่
สามารถทำให้สตรีมีสถานภาพของความเป็นแม่ได้สมบูรณ์เนื่องจากแม่ท่ีให้กำเนิดเพียงลูกสาวจะมีสถานภาพที่
ต่ำต้อยกว่าแม่ท่ีให้กำเนิดลูกชาย เพราะชาวอินเดียมีความเชื่อว่า “ลูกชายคือแสงในสรวงสวรรค์อันสูงสุด” 
(Bhattacharji, 1990, p.50) ด้วยความเชื่อดังกล่าวลูกชายต้องเคารพแม่สูงสุดด้วยเช่นกันดังสุภาษิตของชาว
ทมิฬที่ว่า “ความเป็นชายของชายชาวทมิฬขึ้นอยู่กับการได้ปกป้องแม่ชาวทมิฬ” (Lakshmi, 1990, p.72) 

ภาพยนตร์เรื่อง “แม่อินเดีย” นำเสนอภาพแม่ในอุดมคติซึ่งสะท้อนภาพของสตรีตามแนวคิดดั้งเดิม
ของชาวฮินดู ภาพยนตร์เรื่องดังกล่าวถูกสร้างขึ้นเมื่อปี ค.ศ.1957 ซึ่งนำเสนอแม่อินเดียเปรียบเสมือนชาติภาย
หลังจากท่ีอินเดียได้รับเอกราชเมื่อปี ค.ศ.1947 ในช่วงเวลานี้เองมีการนำแนวคิดเรื่อง “แม่อินเดีย” มาใช้เพ่ือ
ขับเคลื่อนความรู้สึกร่วมกันของคนในชาติ โดยนำเสนอภาพสตรีอินเดียในฐานะแม่ผู้มีคุณธรรมและเป็นแม่ของ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

64 
 

ชุมชน จึงอาจกล่าวได้ว่าภาพยนตร์เรื่อง “แม่อินเดีย” สะท้อนแนวคิดดั้งเดิมของชาวฮินดูสามประการได้แก่ 1) 
สตรีคือสัญลักษณ์แห่งความเจริญรุ่งเรือง 2) สตรีคือแม่ของวีรบุรุษ 3) สตรีคือภาพแทนของเทพีแห่งความดีงาม 

ประการแรกภาพยนตร์สะท้อนให้เห็นว่าความเจริญรุ่งเรืองของบ้านเมืองขึ้นอยู่กับการดำรงอยู่ของแม่
อย่างแท้จริง ภาพแรกท่ีปรากฏในภาพยนตร์คือภาพการก่อสร้างคลองชลประทานในหมู่บ้าน และการทำพิธี
เปิดใช้คลองดังกล่าว ความเจริญในชุมชนจะเกิดขึ้นไม่ได้เลยหากไม่มีแม่ เนื่องจากบทบาทของแม่เชื่อมโยงทั้ง
ในด้านพิธีกรรมและประสบการณ์ของแม่ ที่ต่อสู้กับภัยพิบัติทางธรรมชาติและเป็นศูนย์รวมแห่งกำลังใจของ
ชุมชนที่ร่วมกันพลิกฟ้ืนหมู่บ้านที่ถูกภัยธรรมชาติทำลายจนไม่เหลือแม้แต่ที่อยู่อาศัย กล่าว คือ ทางด้าน
พิธีกรรม ราดาตัวละครแม่ที่ร่างกายชราถูกร้องขอจากบุรุษของหมู่บ้านให้ไปทำพิธีเปิดการใช้คลอง แต่แม่
พยายามบ่ายเบี่ยงไม่ต้องการไปเนื่องจากไม่ต้องการฝืนสังขารออกไป แต่เธอยอมออกไปเพราะหากเธอไม่
ออกไปพิธีการเปิดจะไม่สามารถเกิดขึ้นและผู้คนในชุมชนจะไม่สามารถใช้คลองแห่งนี้ได้ ราดายอมออกไปใน
สภาพที่บุรุษทัง้หลายช่วยกันพยุงร่างออกไป พิธีกรรมเริ่มด้วยการสวมมาลัยดอกไม้ให้ กับราดา การสวมมาลัย
ดอกไม้ เป็นส่วนหนึ่งของพิธีกรรมเพื่อการบูชาเทพเจ้าของชาวฮินดู เช่นเดียวกับในพิธีแต่งงาน เจ้าบ่าวต้องสวม
พวงมาลัยให้เจ้าสาวซึ่งมีนัยยะของการผูกพันเจ้าบ่าวและเจ้าสาวไว้ด้วยกัน การสวมพวงมาลัยให้กับราดาในพิธี
เปิดคลองชลประทานทำให้ราดานึกภาพย้อนกลับไปอดีตของเธอในพิธีแต่งงานซึ่งเธอจะต้องถูกสวมพวงมาลัย
โดยเจ้าบ่าว 

การใช้เทคนิคการเล่าเรื่องย้อนอดีตเพ่ือเล่าเหตุการณ์ในอดีตของตัวละครทำให้ผู้ชมรับรู้ประสบการณ์
ของราดา และทราบว่าจุดเริ่มต้นของความเจริญในชุมชนวันนี้เริ่มจากเหตุการณ์ในวันแต่งงานของเธอซึ่ง
พิธีกรรมต่าง ๆ และความเชื่อทำให้เธอต้องตระหนักในหน้าที่ของภรรยาและการเป็นแม่ ในพิธีแต่งงานของชาว
อินเดีย แนวคิดว่าด้วยสตรีคือสัญญะแห่งความรุ่งเรือง ถูกสะท้อนผ่านทั้งการแต่งกาย พิธีกรรมและความเชื่อ 
ด้านการแต่งกาย สตรีจะสวมใส่ส่าหรีสีแดงซึ่งเป็นสีแห่งความเป็นมงคลและความรุ่งเรือง ใส่ทองและ
เครื่องประดับเพ่ือแสดงความมั่งค่ัง เจ้าบ่าวจะสวมใส่พวงมาลัยดอกไม้ให้เจ้าสาวซึ่งมีนัยยะหมายถึงสายใยแห่ง
ความเจริญรุ่งเรือง นอกจากนี้ความเชื่อเรื่องของสตรีอินเดียในฐานะภาพแทนแห่งความรุ่งเรืองยังได้ถูกพูดผ่าน
ตัวละครแม่สามีซึ่งยอมเอาที่ดินไปจำนองกับสุขีลาล่าเจ้าหนี้เงินกู้จอมขูดรีดของหมู่บ้านเพ่ือมาจัดการแต่งงาน
ใหญ่โตจนเป็นที่กล่าวขานกันทั่วหมู่บ้านเพราะ เธอเชื่อว่าลูกสะใภ้ของเธอที่มีคุณลักษณะที่สมบูรณ์ทั้งความ
งดงามด้านรูปลักษณ์และจิตใจจะนำโชคมาสู่เธอ ดังที่แม่สามีกล่าวกับคนในหมู่บ้านว่า “หากลูกสะใภ้นำโชคมา
ให้จริง เธอจะได้รับที่ดินคืนอย่างแน่นอน” ราดาได้ยินประโยคดังกล่าว เธอรู้สึกเศร้าใจแต่ตระหนักในหน้าที่ที่
จะต้องขยันหมั่นเพียรเพื่อให้ได้ที่ดินคืนมาโดยที่สามีของเธอยังไม่รู้เรื่องการจำนองบ้านกับสุขีลาล่า การเล่า
ย้อนเหตุการณ์ในวันแต่งงานสะท้อนให้เห็นว่าภาระหน้าที่ของเธอในฐานะภรรยาและแม่เริ่มต้นตั้งแต่นั้นเป็น
ต้นมา อาจกล่าวได้ว่าเกียรติยศสูงสุดของแม่อินเดียที่ได้รับจากสังคมเป็นเพียงการชดเชยกับความอุทิศทุ่มเท
ตนเองกับภาระอันหนักอ้ึงของสตรีผู้เป็นแม่    



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

65 
 

เงื่อนไขของสังคมส่งผลต่อการแสดงอัตลักษณ์ของแม่อินเดีย กล่าวคือการที่เธอตระหนักดีว่าการ
ดำรงชีวิตอยู่ในฐานะแม่และภรรยาต้องนำความรุ่งเรืองและความสุขมาสู่ครอบครัวทำให้เธอต้องทำหน้าที่
ภรรยาและแม่ทั้งนอกบ้านและในบ้าน เมื่อราดาถูกจับจ้องโดยคนในชุมชนว่าครอบครัวของเธอจำนองที่ดินกับ
เจ้าหนี้แบบสุขีลาล่า และรับรู้ความคาดหวังของแม่สามีว่าเธอจะนำโชคและความรุ่งเรืองมายังครอบครัว เธอจึง
ทำงานเคียงข้างสามีในทุ่งนาโดยไม่รู้จักเหน็ดเหนื่อย เพ่ือหวังว่าเธอจะปลดหนี้ และได้ที่ดินคืนดังที่แม่สามี
คาดหวัง แต่การต่อสู้ในฐานะผู้ถูกกดข่ีและเอารัดเอาเปรียบโดยเจ้าหนี้กลับทำให้สถานการณ์แย่ลงไปเรื่อย ๆ 
ความโหยหิวของคนในครอบครัวและลูก ๆ ทำให้เธอต้องพยายามจัดสรรอาหารที่มีอยู่อย่างจำกัดให้ทุกคนใน
ครอบครัวโดยเธอจะได้กินเป็นคนสุดท้าย จากเหตุการณ์นี้ภาพของราดาคือแม่ผู้เสียสละและอดทนต่อปัญหา
โดยไม่โอดครวญใด ๆ 

ประการที่สอง ราดาคือแม่ของวีรบุรุษทรชน อาจเป็นคำกล่าวที่สะท้อนบทบาทหลักราดาในฐานะแม่
ของลูกชาย การให้กำเนิดลูกชายคนแรกซึ่งทำให้ครอบครัวยินดีเป็นอย่างมาก เป็นสิ่งที่แสดงความเป็นแม่
สมบูรณ์แบบในตัวราดา เรื่องราวของการต่อสู้ของราดาเชื่อมโยงกับบุตรชายสองคนของเธอเพราะโลกของรา
ดามีเหลือเพียงลูกชาย ส่วนสามีหนีปัญหาหนี้สินและความยากลำบาก ด้วยการหนีออกจากบ้านเพ่ือฆ่าตัวตาย 
ส่วนลูกสาวสองคนเสียชีวิตในเหตุการณ์ภัยพิบัติครั้งใหญ่ของหมู่บ้าน การกล่าวถึงลูกชายของราดาในฐานะ
วีรบุรุษทรชน เกิดจากพฤติกรรมการก้าวร้าวและการโต้กลับเจ้าหนี้จอมโหดด้วยความห้าวหาญ ที่ขูดรีดและเอา
รัดเอาเปรียบทำให้แม่ของเขาต้องยากลำบาก จนทำให้ลูกชายของราดาเติบโตขึ้นมาด้วยสภาพจิตใจที่คับแค้น  
แม้เบื้องลึกในจิตใจของลูกชายจะรักความยุติธรรมแค่ไหนก็ตาม เหตุการณ์การเผชิญหน้าครั้งสำคัญของบียูลูก
ชายของราดากับเจ้าหนี้คือการลักพาตัวลูกสาวเจ้าหนี้ ซึ่งเป็นพฤติกรรมที่แม่ซ่ึงดำรงความยุติธรรมไม่อาจ
ยอมรับได้ แม้จะรักลูกเพียงใดแต่เธอเลือกยิงลูกชายทำให้ลูกชายเสียชีวิตเพ่ือปกป้องหญิงสาวและนำความสงบ
สู่ชุมชน 

ประการที่สาม สตรีชาวอินเดียเป็นภาพแทนของเทพีแห่งความดีงาม อันนำมาสู่ความสงบสุขของ
ครอบครัวและชุมชนอย่างแท้จริง กล่าวคือภาพของเทพีเชื่อมโยงกับอำนาจศักดิ์สิทธิ์ในตัวของแม่ “แม่อินเดีย” 
จึงอยู่ในฐานะแม่ผู้ปกป้อง แม่ผู้มีความรักความอบอุ่น ด้วยความรักและความอบอุ่นของแม่ที่มีต่อลูกแม่จึง
กลายเป็นศูนย์กลางของชุมชน ในภาพยนตร์ “Mother India” สะท้อนภาพแม่อินเดียภายใต้ระบอบปิตาธิป
ไตย ที่มีสภาอาวุโสซึ่งประกอบด้วยบุรุษซึ่งเป็นผู้นำของหมู่บ้านมีอำนาจตัดสินใจเรื่องราวต่าง ๆ ของหมู่บ้าน 
และตัดสินข้อพิพาทต่าง ๆในชุมชนรวมทั้งคดีการกู้ยืมของราดากับสุขีลาล่า ซึ่งทำให้ราดาต้องจ่ายดอกเบี้ยเป็น
ข้าวจำนวนสามในสี่ของจำนวนที่ปลูกได้ การพิพากษาเช่นนี้ส่งผลให้ราดาต้องทำงานหนักตั้งแต่นั้นเป็นต้นมา 
อีกท้ังยังส่งผลให้บียูลูกชายคนเล็กกลายเป็นคนที่มีบุคลิกภาพท่ีก้าวร้าวเพราะเห็นแม่ราดาถูกเอารัดเอาเปรียบ
มาตลอดชีวิต  ความอดอยากของครอบครัวทำให้เห็นความเสียสละอันยิ่งใหญ่ของแม่ที่มีต่อครอบครัวและลูก ๆ 
ที่เผชิญความหิวด้วยการทุ่มเททำงานหนัก รักษาบรรยากาศของบ้านที่มีความโศกเศร้าด้วยความสงบ ภาพ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

66 
 

ดังกล่าวเป็นแบบอย่างให้กับผู้คนในชุมชนที่สิ้นหวังจากความเสียหายของหมู่บ้าน และต้องการหนีออกจาก
หมู่บ้านไปอยู่ที่อ่ืน เธอจึงสามารถเรียกร้องคนในหมู่บ้านให้ตัดสินใจไม่ย้ายออกไปจากหมู่บ้านได้สำเร็จและ
ร่วมกันพลิกฟ้ืนให้หมู่บ้านมีความเจริญรุ่งเรือง  
 

ทวิลักษณ์ในตัวละครแม่พัททูและสตรีอินเดียในอุดมคติ 

ตามแนวคิดเรื่อง “แม่อินเดีย”ปรากฏความเชื่อเรื่องเทพีศักติซ่ึงเป็นภาพแทนแห่งความดีและเทพีสมา
ชนากาลีซึ่งเป็นภาพแทนของความชั่วร้าย ความเชื่อดังกล่าวสะท้อนความเชื่อแบบทวิลักษณ์   อีกท้ังสัมพันธ์กับ
วิถีชีวิตของผู้คนในอดีตซึ่งทำเกษตรกรรม เนื่องจากในการทำเกษตรกรรมจะประกอบด้วยพิธีกรรมเก่ียวกับ
เพาะปลูกด้วยความเชื่อว่าชีวิตต่าง ๆ ถูกสร้างขึ้นจากดิน รวมทั้งพิธีศพและพิธีอ่ืน ๆ ที่เก่ียว กับความตาย 
(Nisha, 2023, p.46) ดังนั้นวงจรด้านเกษตรกรรมสะท้อนภาพสองลักษณะ ภาพหนึ่งคือความเจริญงอกงาม
จากการเติบโตของข้าวในทุ่งนา อีกภาพหนึ่งคือความชั่วร้ายอันเกี่ยวเนื่องจากความสูญเสียหรือความตาย     

ความเชื่อแบบทวิลักษณ์ถูกยึดโยงกับภาพของ “แม่อินเดีย” เนื่องจากในสังคมแบบเกษตรกรรม สตรี
ถือเป็นผู้มีบทบาทสำคัญ ทั้งในมิติของการให้กำเนิดบุตร ทำให้เกิดแรงงานที่ถือเป็นกำลังสำคัญในระบบ
เศรษฐกิจที่พ่ึงพิงกับงานด้านเกษตรกรรมรวมทั้งมิติของความเชื่อซึ่งแม่จะมีบทบาทสำคัญด้านพิธีกรรมต่าง ๆ 
ในการเพาะปลูกและเก็บเก่ียวพืชผล วิถีการเกษตรทำให้ภาพของ ”แม่อินเดีย” ปรากฏสองภาพตามความเชื่อ
เรื่องเทพีทั้งสอง ได้แก่เทพีศักติคือเทพีซึ่งมีความบริสุทธิ์ดุจสีขาวของน้ำนม คุณลักษณะของแม่จึงเป็นผู้ดำรง
ตนเองบนศีลธรรม และความดีงามทั้งปวง ภาพของเทพีแม่มักเชื่อมโยงกับภาพสตรีที่แต่งงานแล้ว เป็นภาพ
แทนของสตรีผู้มีความงามและมีเมตตากรุณา แต่อีกภาพหนึ่งคือพระแม่กาลี คือเทพีผู้มีลักษณะน่ากลัว รูปร่างสี
ดำ ภาพของเทพีจะเชื่อมโยงกับสตรีที่ยังไม่แต่งงาน มีความอิสระ ซึ่งมักขบถต่อขนบต่าง ๆ ของสังคม  ภาพทั้ง
สองภาพมีความย้อนแย้งโดยภาพหนึ่งเป็นผู้หญิงที่สวยงามได้รับการชื่นชมแต่ถูกพันธนาการด้วยหน้าที่ ส่วน
ภาพของพระแม่กาลีที่แม้มีภาพลักษณ์ท่ีน่ารังเกียจแต่กลับมีอำนาจเหนือสิ่งมีชีวิตอ่ืน มีอิสรภาพในการกระทำ
และการพูด 

การนำแนวคิดทวิลักษณ์มาใช้ในการวิเคราะห์ตัวละครพัททู โดยเปรียบเทียบกับตัวละครขั้วตรงข้าม
คือราดา เนื่องจากตัวละครราดาและพัททูยึดมั่นในอุดมการณ์ท่ีตรงข้ามกัน  ราดาเชื่อในความเป็นแม่อินเดียใน
อุดมคติ ดังปรากฏในฉากสุดท้ายของภาพยนตร์ ซึ่งเป็นฉากท่ีเธอมองความเจริญก้าวหน้าที่ปรากฏต่อหน้าเธอ
ด้วยความมุ่งม่ัน สะท้อนให้เห็นว่า เธอยึดมั่นในอุดมการณ์ของความเป็นแม่อินเดียมาโดยตลอดเวลา แม้จะมี
อุปสรรคมากมาย อีกท้ังร่างกายของเธอจะชราอ่อนแรงเพียงใด แต่ในท้ายที่สุดเมื่อสิ่งที่เธอได้พยายามต่อสู้มา
ได้รับความสำเร็จเธอจึงรู้สึกภาคภูมิใจในความ สำเร็จในฐานะของแม่ ในขณะที่ “พัททู” คือตัวละครแม่ ที่



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

67 
 

ปฏิเสธความเป็นแม่ในอุดมคติตามความเชื่อของชาวฮินดู เธอเลือกที่จะปลดพันธนาการจากการทำหน้าที่ของ
แม่  

พัททูไม่อาจกล่าวได้ว่าเป็นแม่ได้สมบูรณ์ตามคำนิยามของ “แม่อินเดีย” เพราะเธอไม่ได้ให้กำเนิด
บุตรชาย เธอมีเพียงบุตรสาวหนึ่งคน เธอไม่มีคุณลักษณะของแม่เหมือนราดา ซึ่งสามารถแลกชีวิตเพ่ือปกป้อง
ลูกแต่กลับมีพฤติกรรมตรงกันข้าม เธอไม่สามารถทำหน้าที่ในฐานะแม่ของชุมชน เพราะได้ถูกปฏิเสธจากทุกคน
ในชุมชนเนื่องจากพฤติกรรมที่ไม่เหมาะสมของเธอในฐานะ “แม่ของลลิตา” การที่ตัวละครทั้งสองตัวมีความ
เชื่อและอุดมการณ์ที่ตรงข้ามกัน ย่อมดำเนินชีวิตในทิศทางที่ตรงข้ามกันและผลลัพธ์จากการกระทำย่อม
แตกต่างกัน ตัวละครราดาสะท้อนภาพแม่ตามนิยามของความเป็นแม่อินเดียในแบบดั้งเดิม ส่วนพัททูสะท้อน
ความจริงในสังคมประการหนึ่งของสตรีผู้มีเชื้อสายอินเดีย ซึ่งดำรงชีวิตอยู่ในบริบททางสังคมท่ีเปลี่ยนไปจาก
เดิม ภาพสองภาพนี้ชวนให้เกิดการตั้งคำถามว่า อุดมการณ์เหล่านี้จะควรถูกส่งต่อไปยังคนรุ่นใหม่หรือไม่และใน
ทิศทางใด 

 
“พัททู”: ความงามอันล้ำค่าที่เธอไม่คู่ควร 

มานิคคามได้ให้ความหมายของ “แม่อินเดีย” ในฐานะผู้สืบสานมรดกอันล้ำค่าของชาวอินเดียมาตั้งแต่
อดีตจนถึงปัจจุบัน  โดยเรียกตัวละครแม่ว่า “พัทท”ู ซึ่งเชื่อมโยงกับคำว่า “Pattu” หมายถึงเครื่องแต่งกายของ
เจ้าสาวชาวอินเดียที่สวมใส่ในวันแต่งงาน การสวมใส่ส่าหรีพัททูสะท้อนถึงวัฒนธรรมเก่าแก่และศิลปะอันล้ำค่า
ของชาวอินเดีย นัยยะของการแต่งกายด้วยส่าหรีบ่งบอกถึงความงามอันล้ำค่าท่ีคงอยู่เหนือการเวลาของ
วัฒนธรรมอินเดีย ส่าหรีชนิดนี้ทำมาจากผ้าไหมและถักทอด้วยลวดลายเฉพาะถิ่นอย่างประณีต การสวมใส่
ส่าหรีประเภทนี้ยังถือเป็นการให้เกียรติกับศิลปินผู้ถักทอผ้าไหมมานานนับศตวรรษจากรุ่นสู่รุ่น นอกจากนี้
ส่าหรีพัททูยังสะท้อนอัตลักษณ์ของชาวอินเดีย เนื่องจากชาวอินเดียมีความเชื่อว่าส่าหรีหมายถึงแสงสว่าง 
ความเจริญรุ่งเรือง และการสวมใส่ส่าหรีเป็นการถักทอระหว่างความรัก วัฒนธรรม และความงามของประเพณี
ที่สืบทอดมาได้อย่างลงตัว 

ตัวละครแม่พัททูคือตัวละครหลัก ชื่อของเธอเป็นชื่อเรียกผ้าส่าหรีประเภทหนึ่งซึ่งถือเป็นมรดกตกทอด
สืบเนื่องมาหลายช่วงอายุคนด้วยเช่นกัน หากจะให้คำจำกัดความส่าหรีประเภทนี้ อาจกล่าวได้ว่าหมายถึง 
“ความงามอันล้ำค่า” ความงามท่ีว่าสื่อถึงความงามท้ังของเนื้อผ้า และความหมายที่ซ่อนอยู่ภายใต้ความงามท่ี
ปรากฏให้ผู้คนภายนอกได้พบเห็น อันได้แก่ สัญลักษณ์แห่งความรัก ความสวยงามของอารยธรรมโบราณ ซึ่งผ้า
ไหมชนิดนี้เปรียบเสมือนสิ่งที่ถักทอความรักระหว่างรุ่นสู่รุ่น ตรงกันข้ามกับพัททูซึ่งเป็นตัวละครแม่ ซึ่งตามขนบ
เดิมของชาวอินเดีย “แม”่ คือภาพแทนความงามและความรักอันบริสุทธิ์ ซึ่งมีความอ่อนโยนและจิตใจอัน
เมตตาโดยเฉพาะอย่างยิ่งกับลูก  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

68 
 

พัททูคันจิปุรัม หรือผ้าไหมคันจิปุรัม ซึ่งเป็นเครื่องแต่งกายสำหรับเจ้าสาวชาวทมิฬนาดู และเป็น
สัญลักษณ์แห่งความงามและความมั่งค่ังของผู้สวมใส่ แต่ในทางตรงข้ามเครื่องแต่งกายชนิดนี้กลับกลายเป็น 
เครื่องหมายแสดงความอัปยศของครอบครัวของพัททู กล่าวคือผ้าไหมคันจิปุรัมมีชื่อเสียงมายาวนานในด้าน
ความงามของเนื้อผ้า สีสันสดใส รวมทั้งการออกแบบที่สวยงาม ถือเป็นงานศิลปะชั้นสูงของชาวทมิฬนาดู ที่มัก
ใช้ในงานแต่งงาน ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของความมั่งคั่งรุ่งเรืองที่ถูกส่งต่อจาก รุ่นสู่รุ่น (Surya, 2023, p.1) แม้ว่า
ส่าหรีชนิดนี้ได้ถูกเลือกใช้ในวันแต่งงานของพัททูเพ่ือสะท้อนถึงสถานภาพทางสังคมของพัททูในวันแต่งงาน  แต่
การแตง่งานของพัททูกลับไม่ได้เป็นสิ่งที่บ่งบอกถึงความมั่งค่ังรุ่งเรือง และไม่ถูกบอกเล่าถึงพิธีกรรมอันศักดิ์สิทธิ์ 
การแต่งงานถูกนำเสนอเพียงผ่านภาพถ่ายซึ่งเป็นพ้ืนที่ความทรงจำอันขมขื่นของครอบครัว โดยเฉพาะลูกสาว 
และภาพถ่ายนี้เป็นหลักฐานยืนยันความอัปยศของครอบครัว และเป็นเครื่องย้ำเตือนความทรงจำให้กับลูกสาว 
และทุกคนในครอบครัวว่าจุดเริ่มของความเจ็บปวดนี้มีสาเหตุจากสิ่งใด  เมื่อสตรีสูงศักดิ์ต้องแต่งงานกับชายเชื้อ
สายจีนที่ถูกพ่อของพัททูเก็บมาเลี้ยงขณะที่เร่ร่อนหิวโหยอยู่ข้างถนน และต้องตอบแทนบุญคุณด้วยการ
รับผิดชอบพัททูซึ่งตั้งครรภ์แบบไม่พึงประสงค์ ส่าหรีคันจิปุรัมที่เลิศหรูก็ไม่อาจปิดท้องของพัททูที่กำลังตังครรภ์
ได้มิด อีกทั้งลักษณะนิสัยที่เย่อหยิ่งและบทบาทของพัททูในฐานะผู้กระทำถูกสะท้อนผ่านสายตา และการวาง
ท่าทางของพัททูจากภาพนิ่งในวันแต่งงาน ลักษณะท่าทางดังกล่าวได้ทำลายความงามของเธอ ซึ่งควรจะมีความ
งามของสตรีวัยแรกรุ่นที่งามดุจรูปปั้น ส่วนภาพของสามีอยู่ในฐานะผู้ถูกกระทำ ทั้งสีหน้าและแววตาหม่นหมอง 
ไร้รอยยิ้ม เพราะถูกบังคับให้แต่งงาน พัททูได้ส่งคลื่นความรู้สึกของการทำลายล้างผ่านแววตา และท่าทางจาก
รูปภาพใบนี้  

ทั้งภาพยนตร์และเรื่องสั้นนี้นำเสนอว่า เหตุการณ์วันแต่งงานคือจุดเปลี่ยนชีวิตของตัวละครราดาและ 
พัททู ในสถานการณ์ที่ทั้งสองตัวละครต่างต้องดำรงชีวิตภายใต้ขนบของสังคม แต่ราดาเลือกที่จะดำเนินชีวิตไป
ตามขนบประเพณีจึงยอมรับการแต่งงานแบบคลุมถุงชน และปฏิบัติตนตามท่ีสังคมคาดหวังจากวัยสาวไปสู่การ
เป็นแม่ จนกระทั่งชีวิตต้องพบกับจุดเปลี่ยนเพราะต้องแบกรับหนี้สินของแม่สามี ความอดอยากของลูก และ
การสูญเสียสามีรวมทั้งลูกสาว แต่ไม่ว่าราดาจะเผชิญอุปสรรคใด ๆ แต่จุดยืนยังคงเหมือนเดิม ส่วนพัททูเธอ
เลือกตอบโต้กับคำสอนของครอบครัว ซึ่งเคร่งครัดในการเลี้ยงลูกสาว และเพ่ือให้ดำเนินชีวิตตามความคาดหวัง
ของสังคมอย่างเข้มงวดจนกระทั่งเธอต้องเสียโอกาสในการเรียนและอนาคตการทำงาน เธอจึงเลือกดำเนินชีวิต
โดยสวนทางกับกฎเกณฑ์ของครอบครัวและความคาดหวังของสังคม ด้วยการตั้งครรภ์ไม่พึงประสงค์กับชาย
ชาวตะวันตกซึ่งเป็นจุดเริ่มต้นของการตอบโต้ครอบครัวและสังคม ดังนั้นพัททูซึ่งหมายถึงผ้าไหมอันล้ำค่า และ
ตัวละครแม่พัททูจึงเปรียบเสมือนสองสิ่งบนเส้นทางคู่ขนาน เนื่องจากสิ่งหนึ่งคือสัญลักษณ์แห่งการถักทอสายใย
ระหว่างรุ่นสู่รุ่น กับอีกสิ่งหนึ่งคือภาพแทนของความขัดแย้งซึ่งความขัดแย้งเกิดขึ้นทั้งในระดับครอบครัวและ
ชุมชนด้วยเหตุผลดังกล่าวราดาได้รับการสรรเสริญ ในฐานะแม่ของชุมชนของตนในฐานะผู้เป็นศูนย์รวมของ
ผู้คนในชุมชน ขณะที่พัททูถูกสะท้อนโดยคนในครอบครัวทั้งสามี ลูก และแม่ของตนเองในลักษณะของหญิงงาม



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

69 
 

เมืองที่มีวาจากริยาหยาบคาย คุณลักษณะของเธอแตกต่างจากขนบโดยสิ้นเชิง จนทำให้คนในสังคมรับรู้ไปใน
ทิศทางเดียวกัน 
 

“พัททู” กับการปฏิเสธหน้าที่ความเป็นแม่ในอุดมคติ 

ข้อความ “ไร้พัททู ย่อมมีแสง” (Manickam, 2023, p.41) ถูกสะท้อนผ่านความคิดของลูกสาวแสดง
ให้เห็นว่าความสุขของครอบครัวและชุมชนจะเกิดขึ้นเมื่อไม่มีพัททู  คำว่า “แสง” มีนัยยะหมายถึง “ความสุข
ของชุมชน” ความสุขและความสนุกของผู้คนมาจากการทำกิจกรรมสันทนาการและสังสรรค์ในชุมชนแห่งนี้ที่
ประกอบด้วยชาวจีน ชาวมุสลิมและชาวฮินดู อาทิ การรับประทานก๋วยเตี๋ยวซึ่งเป็นอาหารของชาวจีน การเล่น
กีฬาในพ้ืนที่ของชาวมุสลิม การรับประทานเมล็ดฟักทองหรือกัวจีระหว่างการพูดคุยแลกเปลี่ยนความเห็นกัน 
และการเข้าเรียนการร้องเพลงคาร์นาติกซึ่งเป็นบทเพลงซึ่งมีที่มาจากคัมภีร์ฮินดูโบราณขับร้องทางตอนใต้ของ
อินเดียรวมทั้งรัฐทมิฬนาดู การเปรียบเทียบพัททูหมายถึงความมืด ซึ่งเป็นสิ่งที่ตรงข้ามกับแสงสว่าง สะท้อนให้
เห็นมุมมองของลูกสาวที่ที่ต่อแม่ว่าเป็นสาเหตุแห่งความทุกข์ทั้งของครอบครัวและชุมชน 

ในมิติครอบครัว “พัทท”ู คือตัวละครแม่ที่ทำลายสายใยแห่งความรักในครอบครัวที่ประกอบด้วยคุณ
ตา คุณยาย พ่อของลลิตาและลลิตา สาเหตุหลักคือพัททูปฏิเสธการเลี้ยงดูของครอบครัวที่เลี้ยงเธอมาด้วยตำรา
การเลี้ยงบุตรสาวตามแบบฉบับของชาวฮินดู และเลือกทำสิ่งที่ท้าทายต่อแนวคิดท่ีถูกสั่งสอนมาตั้งแต่เด็ก พัททู
ตั้งครรภ์โดยไม่พึงประสงค์และไม่ทราบว่าใครเป็นพ่อของลลิตา แต่จากลักษณะภายนอกของลลิตาที่มีตาสีเขียว 
และผมสีทอง อนุมานได้ว่าพ่อของเธอน่าจะเป็นชาวยุโรป ทำให้การแต่งงานระหว่างพัททูกับหนุ่มชาวจีนเด็กใน
บ้านที่คุณตาเก็บมาเลี้ยงจึงเป็นสิ่งที่น่าอับอายสำหรับครอบครัว ลลิตาจึงเป็นสัญลักษณ์ของความอัปยศซึ่งพัททู
ปฏิเสธการทำหน้าที่แม่ 

พัททูคือขั้วตรงข้ามกับลลิตาลูกสาวของเธอ เธอแสดงออกถึงความรู้สึกเกลียดชังกับลูกสาวทุกรูปแบบ 
ทั้งจากคำพูดที่ทำร้ายจิตใจและการกระทำ อาทิ เมื่อลูกถามเธอว่า “แม่รักเธอไหม” เธอตอบแบบไม่รักษาน้ำใจ
ลูกว่า “รักเธอเหรอลลิตา คำถามโง่ ๆ โง่และน่าเกลียดเหมือนตัวเธอ  ตอนฉันอายุ 14 ปี ฉันมีเธอ สิ่งที่เลวร้าย
ที่สุดที่มาอาศัยอยู่ในท้องของฉัน ทำให้ฉันแสบร้อนลิ้นปี่และยังทำให้ฉันเสียโอกาสในชีวิต” (Manickam, 2023, 
P.43) พฤติกรรมดังกล่าวของพัททูอาจวิเคราะห์ได้สองประการได้แก่ 1) การโต้กลับแนวคิด “แม่อินเดีย” 
เพราะตามแนวคิดดังกล่าว การที่ผู้หญิงคนหนึ่งจะเป็นแม่ที่สมบูรณ์และมีสถานภาพสูงส่งในสังคมได้ ต้องให้
กำเนิดลูกชายแต่พัททูมีลลิตาเป็นลูกสาว เธอจึงไม่ใช่ “แม่” ที่สมบูรณ์ในความหมายแบบดั้งเดิมอีกต่อไปเธอจึง
เปรียบลลิตาด้วยคำว่า “สิ่งที่เลวร้ายที่สุด” 2) เธอปฏิเสธภาระหน้าที่ที่เธอไม่ปรารถนาและเป็นอุปสรรคต่อการ
ดำเนินชีวิตที่ต้องการ อีกท้ังเป็นการสะท้อนความทุกข์ของแม่ระหว่างการต้ัง ครรภ์และการคลอดบุตร  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

70 
 

ส่วนลลิตาโต้กลับด้วยการไม่ให้เกียรติพัททูในฐานะแม่ โดยการไม่เรียกเธอว่า “อัมมา”เลยแม้แต่ครั้ง
เดียว  เพราะในสังคมของชาวฮินดูเชื่อกันว่า “อัมมา” เป็นร่างอวตารของพระแม่ซึ่งเป็นเทพีผู้มีความรักให้กับ
สรรพสิ่งบนโลก  การเรียกแม่ว่า“อัมมา”จึงเป็นการให้เกียรติกับแม่อย่างสูงสุด ดังนั้นการไม่เรียกแม่ว่า “อัมมา” 
จึงเป็นการลดทอนคุณค่าของการเป็นแม่และเป็นการโต้กลับของลลิตา ซึ่งมีสาเหตุมาจากประสบการณ์ความ
เจ็บปวดที่เธอเรียนรู้จากพฤติกรรมของแม่ ที่ทั้งรู้สึกโกรธ หวาดกลัวจนกระท่ังนำไปสู่ความรู้สึกเฉยชา  

ในมิติของครอบครัว ทุกคนจะได้รับผลกระทบทางจิตใจจากพฤติกรรมของพัททู เพราะพฤติกรรมของ
เธอที่เป็นคนขี้ขโมย ชอบการด่าทอด้วยคำหยาบคายและแสดงอารมณ์ฉุนเฉียวต่อคนในครอบครัว เธอมี
คุณลักษณะตรงข้ามกับ “แม่อินเดีย” ในอุดมคติซึ่งเป็นสัญญะของความรุ่งเรือง ขณะที่เธอมีพฤติกรรมทำลาย
ทรัพย์สินและชื่อเสียงของครอบครัว ด้วยการขูดรีดทรัพย์สินของครอบครัวและนำไปใช้อย่างสุรุ่ยสุร่ายจนทำให้
พ่อไม่สามารถอดทนกับพฤติกรรมดังกล่าวได้ และไล่ออกไปจากชุมชนและหาบ้านเช่าอยู่ในวันที่พัททูกลับมาที่
บ้าน ทุกคนในครอบครัวแสดงออกด้วยความรู้สึกที่อึดอัดและจะแสดงความรู้สึกโล่งใจเมื่อเธอจากไป อย่างไรก็
ตามคุณยายซึ่งเป็นแม่ของพัททู เป็นเพียงคนเดียวที่ไม่กล้าแสดงความรู้สึกดังกล่าว อาจเป็นเพราะเธอตระหนัก
ถึงบทบาทความเป็นแม่ในอุดมคติที่เธอจะยอมรับกับสถานการณ์ แม้ว่าจะดีหรือเลวร้ายโดยไม่ตอบโต้ใด ๆ  

หากวิเคราะห์ปัญหาของครอบครัวนี้ อาจเริ่มมีมาก่อนเหตุการณ์การแต่งงานของพัททู ทำให้การเลี้ยง
ดูพัททูจึงเกิดปัญหา ความสัมพันธ์ระหว่างคุณตาและคุณยายอาจไม่ราบรื่นเนื่องจากคุณยายไม่ได้ให้กำเนิดลูก
ชาย ทำให้คุณยายก็ไม่มีสถานะของความเป็นแม่ท่ีสมบูรณ์เช่นกัน จะพบว่าไม่มีบทสนทนาใด ๆ ระหว่างคุณตา
และคุณยายปรากฏในเนื้อเรื่อง ส่วนคุณยายไม่มีบทสนทนาในประเด็นอ่ืน ๆ ยกเว้นบทสนทนาเพียงเล็กน้อย
ระหว่างเธอกับพัททูเพ่ือขอร้องให้รักษาน้ำใจของลลิตา และปกป้องลลิตาจากการถูกพัททูทำร้าย คุณยายมัก
เงียบเมื่อเวลาพัททูปรากฏตัวในบ้าน และมีสีหน้าที่แสดงออกถึงการยอมรับความก้าวร้าวของลูกสาวอย่าง
จำนน ความสัมพันธ์ระหว่างคุณตาและคุณยายเปรียบเสมือนสามีภรรยาที่เดินบนเส้นทางคู่ขนาน ด้วยความ
เชื่อแบบดั้งเดิมเรื่องการมีลูกชายเป็นเป้าหมายของการมีครอบครัว คุณตาจึงตัดสินใจที่จะพาเด็กหนุ่มชาวจีน
มาเลี้ยงที่บา้นดุจลูกชายด้วยความสงสารระหว่างที่เด็กหนุ่มผู้นี้เดินซัดเซอยู่บนถนน เพ่ือหนีเอาชีวิตรอดมาจาก
สงครามของญี่ปุ่นที่ยุติลงเมื่อปี ค.ศ. 1965 แต่ความเข้าใจผิดที่เข้าใจว่าหนุ่มคนนี้ทำให้พัททูตั้งครรภ์ทำให้คุณ
ตารู้สึกโกรธเคืองหนุ่มชาวจีนที่คุณตาอุตส่าห์เลี้ยงดูอย่างดีประดุจลูก หนุ่มชาวจีนผู้นี้คือผู้ที่ลลิตาเรียก ว่าเป็น
พ่อแต่เธอไม่เชื่อว่าเป็นพ่อของเธอจริง ๆ พ่อใช้ชีวิตอยู่ในบ้านโดยรักษาอัตลักษณ์ของความเป็นคนจีนไว้อย่าง
ครบถ้วนไม่ว่าจะเป็นการรับประทานอาหารจีน ฟังเพลงจีน แต่งกายแบบชาวจีน ทำให้พ่อใช้ชีวิตลำพัง หรืออยู่
กับเพ่ือนชาวจีนในสมาคมชาวจีนเท่านั้นและแยกตัวออกไปจากคุณยายและลลิตา   เหตุการณ์ในบ้านหลังนี้
สะท้อนสถานการณ์ของชุมชนที่ทุกคนดำเนินชีวิตเสมือนทุกอย่างเป็นปกติแต่มีสิ่งที่ปิดบังซ่อนเร้นอยู่มากมาย 

ส่วนในมิติของชุมชน พัททูไม่มีบทบาทในชุมชนและภาพของพัททูไม่ปรากฏในพื้นท่ีแห่งนี้เลย โดยเห็น
ได้จากกิจกรรมเรียนการร้องเพลงคาร์นาติกซ่ึงเป็นบทเพลงซึ่งมีท่ีมาจากคัมภีร์ฮินดูโบราณ พัททูคือคนเดียวที่



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

71 
 

ไม่ได้รับเชิญมา ร่วมกิจกรรมนี้ พัททูเองก็ต่อต้านกิจกรรมนี้ด้วยการห้ามลลิตาไม่ให้มาร่วมโดยอ้างเหตุผลว่าใน
อนาคตลูกสาวจะได้แต่งงานกับ “ขอทาน” หากยังไม่หยุดมาร่วมงานนี้ การที่พัททูเรียกกลุ่มคนเหล่านี้ว่า 
“ขอทาน” เพ่ือสื่อความหมายว่าเป็นผู้ที่น่าอับอายและไร้ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์  แนวคิดดังกล่าวมาจาก
ประสบการณ์ของตนเองที่ถูกสั่งสมจากครอบครัว ทำให้เชื่อว่าผู้คนที่ใช้ชีวิตโดยยึดโยงกับศาสนา จะไม่สามารถ
ดำรงชีวิตในวิถีที่ตนเองเลือกได้ เท่ากับเสียศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ และในท้ายที่สุดคนกลุ่มนี้ก็ไม่ได้พบกับ
ความสุข  

อาจกล่าวได้ว่าตัวละครพัททูเป็นพื้นที่ของการประท้วงสังคม เนื่องจากชุมชนแห่งนี้เป็นชุนชนที่ผู้คนยัง
ยึดโยงกับความเชื่อเรื่องศาสนา ซึ่งสั่งสอนเรื่องการครองตนในศีลธรรมและห่างไกลจากความชั่วร้าย ด้วย
เหตุผลดังกล่าวเรื่องราวที่ไม่ดีงามท่ีเป็นวิสัยของผู้คนในชุมชนแห่งนี้เช่น การดื่มเหล้า การนอกใจ การติดสินบน 
การทำร้ายร่างกาย และอ่ืน ๆ จึงไม่อาจถูกเปิดเผยในที่สาธารณะ ความจริงบางอย่างจะสามารถถูกเปิดเผย
ออกมาบ้างในวงเหล้าซึ่งหมายถึงบุคคลนั้นพูดเพราะลืมตัวหรือขาดสติ ดังนั้นมีความจริงมากมายที่ถูกปิดบัง
ซ่อนเร้น เพราะมีข้อจำกัดบางประการทำให้ผู้คนต้องดำรงชีวิตอยู่ในสภาพจำยอม ในขณะที่เรื่องราวของตัว
ละครของพัททูคือตัวละครเดียวที่ถูกเปิดเผย และเล่าต่อกันมาจนกลายเป็นตำนานของชุมชน อาทิ การที่เธอถก
ส่าหรีขึ้นมาที่เอวและกระโดดถีบผู้ชายที่แต่งกายดีแต่ต่อว่าเธอเรื่องพฤติกรรมของเธอ การกระทำดังกล่าวเป็น
การโต้กลับผู้ชายซึ่งมีภาพลักษณ์ที่ดีแต่มีพฤติกรรมที่ชอบประเมินคุณค่าของผู้หญิงตามมุมมองของตัวเอง 
เรื่องราวของพัททูท่ีถูกเล่าซ้ำทำให้เกิดประเด็นต่าง ๆ ที่นำไปสู่การขบคิดของสังคม 

 

ลลิตาสตรียุคใหม่ : การผสมผสานทางวัฒนธรรมในชุมชนมัมบัง 

วัฒนธรรมตะวันตกและตะวันออกถือเป็นสองขั้ววัฒนธรรมซึ่งผู้คนมีความเชื่อที่แตกต่างกันอย่าง
สิ้นเชิง ทางตะวันตกมุ่งเน้นเรื่องประชาธิปไตย สิทธิมนุษยชน และการมีเสรีภาพ ในทางตรงกันข้ามทาง
ตะวันออกเชื่อในเรื่องหน้าที่ ความสงบเรียบร้อยทางสังคมและการให้เกียรติผู้มีอาวุโส (Spizzica, 1997, p.248) 
ความเชื่อดังกล่าวนำไปสู่การเกิดวิกฤติอัตลักษณ์ของ “แม่อินเดีย” ดังปรากฏในตัวละครแม่พัททูซึ่งปฏิเสธ
ความเชื่อแบบตะวันออก ทำให้ถูกต่อต้านจากชุมชน สภาวะดังกล่าวส่งผลต่อพฤติกรรมของพัททูทั้งในด้าน
จิตใจและอารมณ์ ด้านความสัมพันธ์และด้านพฤติกรรม  จึงอาจกล่าวได้ว่าผู้เขียนเชิดชูตัวละครลลิตา เธอเป็น
ลูกผสมซึ่งมีแม่เป็นชาวทมิฬและพ่อมีเชื้อสายตะวันตก การนำเสนอตัวละครเด็กหญิงสาวซึ่งเป็นที่รักของคนใน
ชุมชนทุกกลุ่มชาติพันธุ์ สะท้อนให้เห็นความจำเป็นในการสลายความเป็นขั้วตรงข้ามของคนในชุมชนมัมบัง 

ลลิตาคือลูกสาวของพัททู มีบุคลิกภาพและคุณลักษณะที่แตกต่างกับพัททู มีความเอ้ืออาทร เป็นมิตร
กับผู้อ่ืนอย่างจริงใจทำให้เธอเป็นที่รักของทุกคนในชุมชนทั้งผู้ใหญ่และคนรุ่นราวคราวเดียวกันด้วยบุคลิก



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

72 
 

ดังกล่าว ลลิตาเปรียบ เสมือนบุคคลที่เชื่อมความสัมพันธ์ของคนในชุมชน ที่ผู้คนหลายเชื้อชาติอยู่ร่วมกันทั้งชาว
จีน ชาวอินเดียและชาวมุสลิม การเข้าร่วมกิจกรรมทั้งกีฬาและสันทนาการต่าง ๆ ของลลิตา ทำให้ทุกคนใน
ชุมชนสามารถรวมตัวกันได้รวมทั้งการร้องเพลงคาร์นาติกซ่ึงเป็นกิจกรรมที่นิยมของชาวทมิฬนาดู 

ลลิตาเป็นเด็กรุ่นใหม่ซึ่งไม่ได้ยึดโยงกับอุดมการณ์ดั้งเดิมอย่างเหนียวแน่น  ทำให้เธอเป็นตัวละครเพียง
ตัวเดียวที่มีความสุขเพราะเธอสามารถอยู่ในชุมชนได้อย่างกลมกลืน และทำกิจกรรมสันทนาการได้ในทุกพ้ืนที่
ของชุมชน ซึ่งต่างจากคุณตา คุณยาย คุณพ่อรวมทั้งแม่ของเธอ คุณตา คุณยายยึดมั่นขนบธรรมเนียมชาวทมิฬ
อย่างเคร่งครัด ส่วนพ่อยึดวิถีปฏิบัติตามธรรมเนียมของชาวจีน ทำให้พวกเขาไม่สามารถแสดงความคิดหรือ
ความรู้สึกออกมาทั้งในการกระทำและคำ พูด เนื่องจากถูกตีกรอบชีวิตด้วยการให้คุณค่ากับสิ่งที่เป็นความเชื่อ
เดิม ส่วนแม่ของเธอขังตนเองอยู่ในความเกลียดชังผู้คนรอบข้างที่ยึดติดกับขนบธรรมเนียม ตัวละครเหล่านี้
เปรียบเสมือนถูกขังอยู่ในกรอบความคิดเดิม จนต้องแยกตัวจากสังคมซึ่งมีผู้คนหลากหลายชาติพันธุ์อาศัย
ร่วมกัน และดำรงชีวิตอย่างไม่มีความสุขเพราะไม่สามารถหลุดพ้นจากกรอบแนวคิดเดิมได้  

อาจกล่าวว่าต้นเหตุของปัญหาในครอบครัวของเธอมาจากคุณตาเนื่องจากคุณตามีความเคร่งครัดใน
แนวความเชื่อทางศาสนาทำให้เลี้ยงพัททูมาตามตำราคัมภีร์โบราณ คุณตามีความกลัวที่ลูกสาวจะมี
ความสัมพันธ์กับผู้ชายโดยละเมิดขนบของชาวทมิฬโดยเฉพาะอย่างยิ่งชายชาวตะวันตก ทำให้ต้องบังคับพัททู
โดยการกักขังไม่ให้ออกไปดูโลกภายนอก เธอจึงรู้สึกเสมือนติดคุกและต้องหนีออกมาจากบ้านเพ่ือพบกับโลก
ภายนอก เธอเกลียดชังพ่อเพราะปฏิเสธไม่ให้เธอมาเรียนหนังสือเพียงเพราะว่าต้องรักษาพรหมจรรย์จนกระทั่ง
วันแต่งงาน ทั้งท่ีเธอเรียนหนังสือเก่งเป็นที่หนึ่งของห้อง และตอบโต้คำสอนของพ่อที่สอนให้มองว่าชายผิวขาว
คือโลกที่แตกต่าง ด้วยการมีสัมพันธ์กับชายผิวขาวจนตั้งครรภ์ ผลจากการประพฤติของเธอทำให้คุณตาต้องรู้สึก
อับอายจนกระทั่งไล่ลูกสาวออกนอกชุมชน และตนเองก็จมปลักกับความทุกข์และความอับอาย 

สำหรับคุณยายซึ่งเป็นแม่ตามขนบ แม้จะมีความคิดที่ต่างจากสามี แต่เธอเลือกท่ีจะไม่เถียงและไม่นำ
ความจริงเกี่ยวกับลูกสาวมาปรึกษาหารือกัน เพราะเธอตระหนักดีว่าภรรยาเป็นเพียงผู้รับคำสั่ง แต่ใน
ขณะเดียวกันความเป็นแม่ก็ต้องปกปิดความผิดของลูกสาวเพ่ือไม่ให้ลูกถูกลงโทษจนกระทั่งปัญหาที่ซ่อนไว้ปะทุ
ออกมา อาทิ ลูกสาวตั้งครรภ์ไม่พึงประสงค์ ความเกลียดชังของลูกสาวที่มีต่อครอบครัวจนนำมาสู่การทะเลาะ
เบาะแว้งที่รุนแรง และถูกแสดงออกผ่านการกระทำและคำพูด ในท้ายที่สุดเธอก็ต้องเป็นผู้ที่ต้องแบกรับใน
ฐานะตัวกลางที่สื่อสารระหว่างพัททูและคนในครอบครัวเพ่ือให้การต้องพบกันในแต่ละครั้งผ่านไปได้แม้จะทุกข์
แสนสาหัส 

หากวิเคราะห์สาเหตุของปัญหาของครอบครัวพัททู อาจมีปัจจัยมาจากการเลี้ยงดูของครอบครัว เชอร์รี่ 
(Cherry, 2023) ) ซึ่งเป็นผู้เชี่ยวชาญด้านการบำบัดฟ้ืนฟูดูแลสุขภาพจิตได้เสนอว่า แนวคิดการพัฒนาจิตสังคม
และวิกฤติด้านตัวตนสามารถนำมาอธิบายปัญหาเหล่านี้ได้ว่า เกิดจากธรรมชาติของจิตสังคมซึ่งประกอบด้วย



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

73 
 

ความต้องการทางจิตของแต่ละคนซึ่งขัดแย้งกับความต้องการทางสังคม และจากทฤษฎีความสำเร็จในแต่ละ
ระยะส่งผลให้เกิดบุคลิกภาพที่ดี หากเด็กสามารถได้รับอิสรภาพในวัยเด็กในการตัดสินใจเลือกในสิ่งที่ชอบ และ
ไม่ถูกควบคุมเกินไปเด็กจะเกิดความมั่นใจ และจะสามารถหาอัตลักษณ์ตนเองผ่านการค้นหาค่านิยม ความเชื่อ
และเป้าหมาย เด็กจะไม่สับสนและสามารถสร้างอัตลักษณ์ของตนเองได้ และหากเด็กสับสนอาจเกิดวิกฤติด้าน
ตัวตนเพราะการบังคับ อัตลักษณ์อาจทำให้เกิดการต่อต้านและอาจสร้างอัตลักษณ์ทางลบได้ ดังปรากฎในตัว
ละครพัททู  

การกระทบกระทั่งในครอบครัวอย่างรุนแรง อาจพออนุมานได้ว่ามีปัจจัยมาจากภาวะตึงเครียดของ
ครอบครัว เนื่องจากคุณยายเป็นตัวละครที่ได้รับแรงกดดันเรื่องการเลี้ยงดูบุตรสาว และด้านการปรับตัวจาก
การปะทะกันระหว่างวัฒนธรรมในสังคมจนส่งผลกับครอบครัว เพราะคุณตาซึ่งยึดติดกับขนบธรรมเนียมชาว
ทมิฬกดดันให้คุณยายเลี้ยงดูลูกสาวให้มีคุณลักษณะตามขนบ ขณะที่ลูกสาวซึ่งกำลังเติบโตมาท่ามกลางกระแส
วัฒนธรรมตะวันตกปฏิเสธวิธกีารกดดันของครอบครัว เพราะเธอก็ได้รับแรงปะทะความคิดของคุณตาและคุณ
ยาย เห็นได้จากการที่เธอถูกจำกัดพ้ืนที่แต่ในบ้าน ไม่มีโอกาสได้ไปโรงเรียนเพียงเพราะผู้ปกครองไม่ประสงค์ให้
ลูกสาวรับแนวคิดของตะวันตกมาปฏิบัติในชีวิตประจำวัน 

ประเด็นสำคัญของความขัดแย้งกันในครอบครัว ประการหนึ่งอาจมีสาเหตุหลักมาจากการรับแนวคิดท่ี
มีลักษณะสองขั้วที่แตกต่างกันของสมาชิก ได้แก่แนวคิดแบบตะวันตกและตะวันออก ทำให้ส่งผลต่อวิถีการ
ดำเนินชีวิตของแต่ละคนในครอบครัว สถานการณ์ท่ีผลักดันไปสู่จุดแตกหัดทำให้ทุกคนต้องเลือกวิถีชีวิตของ
ตนเองตามที่ต้องการ คือ การเข้าชมภาพยนตร์เพลงตะวันตกของลลิตาเรื่องมนต์รักเพลงสวรรค์ (The Sound 
of Music) ซึ่งมีเพลงฮิตที่ทุกคนร้องกันจนติดปากร่วมกับเพ่ือน ๆ ในชุมชน  การเข้าชมภาพยนตร์ตะวันตกเป็น
สิ่งที่ไม่สามารถเกิดขึ้นในช่วงเวลาที่พัททูเป็นเด็กวัยรุ่นได้เลย เพราะหากย้อนเวลากลับไปเด็กหญิงในยุคนั้นไม่
สามารถเข้าร่วมกิจกรรมที่เก่ียวข้องกับวัฒนธรรมของชาวตะวันตก เพราะถูกสอนว่าโลกของชาวตะวันตกเป็น
โลกที่แตกต่าง ผู้ปกครองห้ามปรามลูกสาวไม่ให้ดูสื่อตะวันตก และร่วมกิจกรรมใด ๆ  เพ่ือกีดกันความรักระหว่าง
ชาวฮินดูและชาวตะวันตกผิวขาว ความโกรธและเกลียดชังพ่อและแม่ที่เคยกีดกั้นตนเอง อาจเป็นสาเหตุที่ทำ
ให้พัททโูต้กลับด้วยวิธีที่ครอบครัวปฏิเสธมาโดยตลอด 

จากคำพูดของลูกสาว คุณยายซึ่งมีบทบาทสำคัญต่อความอยู่รอดของครอบครัว จำเป็นต้องตัดสินใจ
หลายประการ โดยเฉพาะอย่างยิ่งด้านการเลี้ยงดูลลิตาในสถานการณ์ความตึงเครียดที่ขมวดตึงอยู่ในครอบครัว
และในชุมชน แม้ว่าต้องประทะกับลูกสาวของตัวเองก็ตาม  การตัดสินใจของคุณยายเกิดจากการตระหนักรู้ใน
บทบาทหน้าที่ของคุณยายในฐานะแม่ซ่ึงเลี้ยงดูพัททูมาด้วยวิธีทีผิดพลาด  ดังนั้นในบริบท สังคมท่ีเปลี่ยนไปเธอ
ไม่ควรตีกรอบลลิตามากจนเกินไป คุณยายซึ่งเป็นผู้ดูแลลลิตาจึงอนุญาตให้ลลิตาไปชมภาพยนตร์เพลงเรื่อง
มนต์รักเพลงสวรรค์ร่วมกับเพื่อน ๆ ในชุมชน ทำให้เกิดการปะทะทางความคิดระหว่างพัททูและคุณยาย การ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

74 
 

ปะทะครั้งนี้เป็นการแสดงจุดยืนของคุณยายว่าเธอยืนยันจะให้หลานสาวไปร่วมกิจกรรมกับเพื่อน ๆ แม้ว่าพัททู
จะโกรธเพียงใด ส่วนพัททูเองก็ยืนยันในจุดยืนของตนว่าการไปร่วมกิจกรรมกับคนในชุมชนครั้งนี้ จะทำให้ลลิตา
ได้แต่งงานกับพวกที่ตนกล่าวหาว่าเป็น “ขอทานโดยสายเลือด” การแสดงจุดยืนของเธออาจมีเป้าหมายเพ่ือ
ย้อนถามให้ผู้เป็นแม่ได้ไตร่ตรองสิ่งที่เกิดข้ึน กับคำสอนที่สอน พัททูในวันนั้น ความโกรธของพัททูที่มีต่อลูกสาว
จนกระท่ังมีการทำร้ายร่างกายลูกสาว อาจมีสาเหตุหลักจากการที่ลลิตาไปทำกิจกรรมร่วมกับคนในชุมชนซึ่งพัท
ทูปฏิเสธการรวมตัวกันของชุมชนแห่งนี้ที่ยังยึดโยงกับความเชื่อเรื่องศาสนา  

การเลี้ยงดูของคุณยายทำให้ตัวละครลลิตากลายเป็นตัวละครที่มีอัตลักษณ์ผสามผสาน โดยเธอ
สามารถรักษาแก่นสำคัญของวัฒนธรรมดั้งเดิมบางอย่างไว้ได้ เช่นการปฏิบัติกิจกรรมทางด้านศาสนาซึ่งสืบทอด
มาจากบรรพบุรุษ ในขณะเดียวกันเธอได้ยอมรับและปรับใช้แง่มุมที่มีคุณค่าจากวัฒนธรรมใหม่ ดังเช่น ความชื่น
ชอบหลงใหลในภาพยนตร์เรื่องมนต์รักเพลงสวรรค์   เพราะตัวละครเอกคือมาเรียตัวละครสำคัญของเรื่อง เป็น
แรงบันดาลใจให้กับเธอกลายเป็นผู้มีจินตนาการ มีความฝัน รักตนเองและคนรอบข้าง ส่งผลต่อบุคลิกภาพและ
คุณลักษณะด้านบวกของเธอ ซึ่งเป็นลักษณะสำคัญท่ีจะช่วยปลดปมต่าง ๆ ซึ่งจะยึดโยงกับชีวิตเธอ ทำให้เธอไม่
มีความสุขเหมือนตัวละครอ่ืน ๆ ในเรื่องทั้งคุณตา คุณยาย แม่และพ่อของเธอ รวมทั้งปมที่ขมวดตึงในชุมชนของ
เธอจากการที่ผู้คนถูกยึดโยงในกรอบความคิดเดิม ที่อาจเป็นอุปสรรคในการอยู่ร่วมกันในชุมชนที่มีการผสม 
ผสานระหว่างชาติพันธุ์ต่าง ๆ และสร้างจินตนาการให้กับเธอ ทำให้เธอได้มีจินตนาการร่วมกับผู้คนในชุมชน
และผู้คนทั่วโลก จากภาพยนตร์เพลงเรื่องนี้สะท้อนว่ากฎเกณฑ์ที่เข้มงวดไม่ได้ช่วยให้คนเรียนรู้เข้าใจซึ่งกันและ
กัน แต่ความอ่อนโยนและใจกว้างที่ทำให้ผู้คนมีความรักและสร้างความสุขให้กับผู้คนได้อย่างแท้จริง   

คุณลักษณะของลลิตาทำให้เธอกลายเป็นบุคคลสำคัญในการสร้างเครือข่ายในชุมชน หรืออาจเปรียบ
เธอได้ในฐานะแม่ของชุมชนผู้สร้างสะพานเชื่อมระหว่างโลกเก่า และใหม่และเชื่อมระหว่างมนุษยชาติ เนื่องจาก
ตัวละครลลิตาไม่เพียงแต่เป็นตัวละครที่เป็นลูกผสมทางเชื้อชาติ แต่ยังขับเคลื่อนผู้คนในชุมชนให้สร้างสัมพันธ์
ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ  ทั้งในรูปแบบความเป็นเพื่อน ความเป็นครอบครัวและเครือญาติ ตลอดจนความชื่น
ชอบในดนตรีและสาระความบันเทิงจากฝั่งตะวันตก ก็จะนำไปสู่การผสมผสานทางวัฒนธรรม และเกิด
วัฒนธรรมใหม่อย่างกลมกลืน  
 

บทสรุป 

บทบาทของลลิตาในบริบทของความขัดแย้งที่เกิดข้ึนในชุมชนมัมบัง ประเทศมาเลเซีย สะท้อนภาพของลลิตาใน
ฐานะแม่ของชุมชน ซึ่งมีลักษณะเป็นขั้วตรงข้ามกับตัวละครแม่พัททูซึ่งปฏิเสธกิจกรรมทางสังคมในทุกรูปแบบ
เนื่องจากความรู้สึกเกลียดชังที่มีต่อผู้คนในสังคม กล่าวคือผู้เขียนได้นำเสนอภาพ “แม่อินเดีย” ในรูปแบบใหม่ 
ไม่ใช่แม่ผู้ให้กำเนิด  เห็นได้ว่าแม่ผู้ให้กำเนิดไม่สามารถทำหน้าที่ของแม่ตามอุดมการณ์ได้เนื่องจากเกิดข้อ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

75 
 

ปัญหาต่าง ๆ ในเชิงความสัมพันธ์ ทั้งในระดับครอบครัวและชุมชน ในขณะที่เด็กรุ่นใหม่ซึ่งไม่เคยได้รับการ
ถ่ายทอดเรื่องอุดมการณ์ความเป็นแม่แบบดั้งเดิม อีกท้ังไม่เคยได้รับความรักจากผู้เป็นแม่แต่กลับมีบทบาทและ
หน้าที่สำคัญในการประสานความสัมพันธ์ของชุมชน อันเนื่องมาจากคุณลักษณะสำคัญท่ีมีคือ ความเห็นอกเห็น
ใจผู้อื่นและความรักที่มีต่อเพ่ือนมนุษย์ทำให้สามารถปรับตัวเข้ากับผู้คนได้ซึ่งถือเป็นคุณสมบัติสำคัญของ “แม่
ในอุดมคต”ิ  

การนำแนวคิดทวิลักษณ์มาใช้ศึกษาเปรียบเทียบตัวละคร “แม่” ขั้วหนึ่งคือตัวละครแม่ของชุมชน อีก
ขั้วหนึ่งคือแม่ผู้ปฏิเสธชุมชน ทำให้เห็นภาวะความตึงเครียดในสังคมของชาวทมิฬ ที่ต้องอาศัยร่วมกันกับกลุ่ม
ชาติพันธุ์ต่าง ๆ  และภายใต้แรงกดดันจากนโยบายภาครัฐ ในสถานการณ์ความขัดแย้งและตึงเครียดเหล่านี้ หาก
ผู้คนได้เรียนรู้จากประสบการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในชุมชน และสามารถปรับตัวท่ามกลางความแตกต่าง จะ
สามารถละลายความขัดแย้งในชุมชนได้ ด้วยเหตุผลดังกล่าวตัวละครลลิตาจึงเป็นตัวละครที่ได้รับการเชิดชู 
เนื่องจากการเป็นแบบอย่างให้กับชุมชนในฐานะลูกผสมที่ขับเคลื่อนให้เกิดการผสมผสานระหว่างวัฒนธรรม
ของชุมชนกับวัฒนธรรมตะวันตกผ่านเนื้อหาสาระควาบันเทิงต่าง ๆ ของชาวตะวันตกซ่ึงมีผู้คนบางส่วนใน
ชุมชนต่อต้าน แต่การผสมผสานนี้จะนำไปสู่การผสมผสานด้านภาษาท้องถิ่นและภาษา ต่างประเทศ ซึ่งอาจเป็น
จุดเริ่มต้นให้ชาวทมิฬซึ่งเป็นคนกลุ่มน้อยสามารถเข้าสู่วิทยาการและระบบเศรษฐกิจภายใต้นโยบายภูมิบุตรา 
อย่างไรก็ตาม ความเปลี่ยนแปลงทางบริบทของสังคมท้าทายการดำรงอยู่ของชุมชนชาวทมิฬ เนื่องจากการ
เปลี่ยนแปลงเหล่านี้ อาจกลืนวิถีทางวัฒนธรรมดั้งเดิม ซึ่งรวมถึงพิธีกรรมต่าง ๆ ซึ่งเคยเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวของ
ผู้คนและเป็นหัวใจในการขับเคลื่อนกิจกรรมต่างๆของชุมชน และอาจส่งผลให้เกิดวิกฤติอัตลักษณ์ของชาวทมิฬ
ได้ 

 

รายการอ้างอิง 

Bhasin, S. (2023, June 16). Saras Manickham – "We can't run away from politics and religion". Hindustan 
Times. https://www.hindustantimes.com/books/my-mother-pattu-and-other-stories-a-collection-
exploring-trauma-discrimination-and-identity-in-malaysia-101686922436377.html 

Bhattacharji, S. (1990). Motherhood in ancient India. Economic and Political Weekly, 25(42/43), 50–57. 
https://www.epw.in/journal/1990/42-43/review-womens-studies-review-issues-specials/mother-
mother-community-and-mother 

Cherry, K. (2023, December 4). Identity vs. role confusion in psychosocial development. VeryWell Mind. 
https://www.verywellmind.com/identity-versus-confusion-2795735 

Elankavan, V. (2018, April 9). 4 ways the word 'Keling' was used back then and why it's not okay to use it 
anymore. World of Buzz. https://worldofbuzz.com/4-ways-the-word-keling-was-used-back-then-
and-why-its-not-okay-to-use-it-anymore/  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 1/2568 เดือนมกราคม-เดือนมิถุนายน 
Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 1, January-June 2025 

76 
 

Krishnaraj, M. (2010). Motherhood in India. Routledge. 
Lakshmi, C. S. (1990). Mother, mother-community and mother-politics in Tamil Nadu. Economic and 

Political Weekly, 25(42/43), 72–83. https://www.epw.in/journal/1990/42-43/review-womens-
studies-review-issues-specials/mother-mother-community-and-mother 

 Maniar, P. (2025, January 1). Saras Manickam – Award winning author shares her inspiring journey as a  
writer. Purple Pencil Project. https://purplepencilproject.com/in-conversation-with-saras-
manickam/    

Manickam, S. (2023). My Mother Pattu. Penguin Books. 
Nisha, Z. (2023). Woman, mother, and the other: Unraveling the matrix of feminine self. Social   
       Development Issues, 45(2), 44–58.   
O'Sullivan, T. (1994). Key Concepts in Communication and Cultural Studies. Routledge.  
Pandey, D. (2010). Motherhood: Different voices. In M. Krishnaraj (Ed.), Motherhood in India (pp. 292– 
        320). Routledge.    
Spizzica, M. (1997). Cultural differences between Western and Eastern education. In Internationalising   

tertiary education: Institutional research and planning: Proceedings of the 6th International 
Conference (pp. 248–257). Australasian Association for Institutional Research. 

Surya, S. (2023, January 18). Kanchipuram Pattu: The timeless beauty of South Indian silk. Kankatala.   
        https://shop.kankatala.com/blogs/news/kanjivaram-saree-a-timeless-tale-of-purity-and-beauty 
Tharoor, S. (2017). Inglorious empire: What the British did to India. Hurst Publishers. 


