
วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

133 
 

ความเป็นครัวเรือนในคัมภีร์พระวินัยกับแนวทางการจัดการของคณะสงฆ์ยุคต้น
Family Matters in the Vinaya and the Guidelines of the early Sangha 

สุภัทรา  วงสกุล 
Suphatra Wongsakul 

คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
Faculty of Humanities, Srinakharinwirot University, Thailand 

suphatra@g.swu.ac.th 
 

Received: 4 October 2025    Revised: 25 December 2025          Accepted: 29 December 2025 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้นำเสนอความเป็นครัวเรือนของอดีตคู่สมรสในวินัยปิฎกฝ่ายเถรวาท  การวิเคราะห์เรื่องเล่า
ในตัวบทพระวินัยและวิเคราะห์สิกขาบท สามารถทำให้เข้าใจแนวทางการจัดการความสัมพันธ์ของคู่สมรสใน
คณะสงฆ์ยุคต้น บทความนี้ได้แนวคิดการอ่านตัวบทพระวินัยด้วยกรอบคิด “ความเป็นครัวเรือน” ของ เชน 
คลาร์ก (Shayne Clark) หากแต่มีข้อเสนอว่า เรื่องเล่าในตัวบทพระวินัยเป็นตัวอย่างเพ่ือเตือนและป้องปราม
อดีตคู่สมรสที่ใช้ชีวิตทางศาสนาร่วมกันในคณะสงฆ์ ให้พึงระมัดวังความสัมพันธ์นี้ จากกรณีอันอ้ือฉาวของ 
พระสุทิน และพระอุทายี 
คำสำคัญ:  ความเป็นครัวเรือนในคณะสงฆ์ยุคต้น แนวทางการจัดการของคณะสงฆ์ยุคต้น พระวินัยปิฎกฝ่าย
เถรวาท 

    
Abstract 

This article explores family matters between former spouses within the monastic 
codes of the Theravada Vinaya. An analysis of the narratives in the Vinaya text and their 
disciplinary rules provide insight into how the early Sangha managed the relationships of 
former couples. The article draws on Shayne Clark's "household" framework to interpret the 
Vinaya text. It proposes that these narratives function as cautionary tales to former spouses 
sharing a monastic life to be wary of their relationship, citing the scandal of the Bhikkhus 
Sudinna and Udayi. 
Keyword: Family Matters in the Early Sangha, the Guidelines of the Early Sangha, Theravada 
Vinaya  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

134 
 

บทนำ 
ตามท่ีเราเข้าใจกันว่า การมุ่งหวังความเป็นภิกษุ และความเป็นภิกษุณีจำเป็นต้องละทิ้งวิถีชีวิตของ  

ผู้ครองเรือนเข้าสู่วิถีของสมณเพศ เพ่ือมุ่งปฏิบัติธรรมสู่การหลุดพ้นจากความทุกข์ทั้งปวง ดังทีเ่จ้าชายสิทธัตถะ
ผู้สถาปนาพุทธศาสนาทรงละทิ้งวิถีชีวิตแบบผู้ครองเรือนสู่วิถีปฏิบัติแห่งสมณเพศ  แนวทางปฏิบัติของสมณเพศ
นี้ สุมาลี มหณรงค์ชัย (2562) อธิบายความเข้าใจที่มีต่อ “สมณะ” จากการอ้าง Dumont ว่ามีสถานภาพ
แตกต่างจากนักบวชอ่ืนในอินเดียโบราณ ดังนี้  

คำว่า “สมณะ”(Skt: śramana/ Pāli: samana–the wanderer or the renouncer)  ในประวัติศาสตร์
อินเดียโบราณบ่งนัยถึงการถอดถอนตัวตนออกจากพันธนาการในทางโลก เป้าหมายของการเป็นสมณะ
คือพ้นจากโลก วิถีทางจึงเป็นการก้าวออกจากโลก  นักบวชแบบสมณะสร้างคุณค่าให้แก่ตนเองในฐานะ
ปัจเจกบุคคล  ผู้ไม่ข้ึนต่อใครอะไรทั้งนั้น (อ้าง Dumont ใน Preciado-Solis, 1987, p. 360) เพราะ
เลือกที่จะละทิ้งชีวิตผู้ครองเรือน สมณะจึงมีวิถีชีวิตแตกต่างจากชาวบ้านและพราหมณ์ผู้ครองเรือนด้วย
การถอดถอน (renunciation) เป็นลักษณะสำคัญของวิถีชีวิตนักบวชในสายนี้ ซึ่งมีพระโคตมพุทธเจ้ากับ
ศาสดามหาวีระของศาสนาเชนเป็นตัวแทนคนสำคัญ (สุมาลี มหณรงค์ชัย, 2562, น. 36) 

 ในห้วงเวลาดังกล่าว นอกจากพระสัมมาสัมพุทธเจ้า ยังปรากฏศาสดามหาวีระผู้มีปูมหลังคล้ายกันใน
ฐานะเจ้าชายผู้ก้าวออกจากชีวิตครัวเรือนเพื่อแสวงหาชีวิตทางศาสนา  ดังที่ ศาสตราจารย์ เอ. แอล. แบชัม 
(A.L. Basham)  กล่าวถึงท่านวรรธมานะ มหาวีระ ศาสดาของศาสนาไชนะ หรือตามที่พุทธศาสนาเรียกว่า 
“นิครนถนาฏบุตร” ดังนี้ 

ท่านเกิดเมื่อประมาณ 450 ปีก่อนคริสต์ศักราช เป็นบุตรของสิทธารถะซึ่งเป็นหัวหน้าเผ่าชญาตริกะ
พันธมิตรของเผ่าลิจฉวีแห่งแคว้นไวศาลี มารดาชื่อตริศลา ซึ่งเป็นขนิษฐาของเจฏกะผู้เป็นหัวหน้าเผ่า
ลิจฉวี ดังนั้น วรรธมานะจึงคล้ายกับพระพุทธเจ้าตรงที่เป็นเชื้อสายของชนเผ่านักรบซึ่งเป็นกลุ่ม
คณาธิปไตยที่มีอำนาจทางการเมืองสูงในสมัยนั้น  แม้วรรธมานะจะมีการศึกษาแบบกษัตริย์ เข้าพิธี
สมรสและมีธิดา 1 องค์ ความสนใจที่แท้จริงของท่าน  คือการแสวงหาความหลุดพ้น ขณะอายุได้ 30 ปี 
และพระบิดามารดาเสียชีวิตแล้ว วรรธมานะละวังไปใช้ชีวิตนักบวช  (แบซัม, 2559, น. 468) 

ดังนั้นแล้ว แม้พุทธศาสนาและศาสนาเชนมีวิถีแห่งการหลุดพ้น และเป้าหมายทางศาสนาที่แตกต่างกัน  
ทว่าในทัศนะของ Dumont ตามท่ี สุมาลี มหณรงค์ชัย กล่าวถึง ไดแ้สดงภาพนักบวชของทั้งสองศาสนาในฐานะ
ปัจเจกชนผู้ละทิ้งวิถชีีวิตแบบครอบครัวสู่วิถชีีวิตทางศาสนา  โดยเป้าหมายของการเป็นสมณะคือปัจเจกชนผู้
พ้นจากโลก  ขณะทีน่ักวิชาการอย่าง แพทริก โอลิเวลล์ (Patrick Olivelle) กล่าวถึงวิถีของ “การจาริกไปแบบ
ไร้เรือน” ของพุทธศาสนาและศาสนาเชนในฐานะกลุ่มคนผู้สละโลก ดังนี้  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

135 
 

ถึงแม้ว่าอุดมคติของการจาริกไปแบบไร้เรือนบ่อยครั้งได้ธำรงไว้ในฐานะเรื่องเล่าทางศาสนา ซึ่งมีกลุ่ม 
คณะของผู้สละโลกจำนวนมาก  อาทิ พุทธศาสนา และศาสนาเชนจัดตั้งชุมชนในรูปแบบของคณะสงฆ์
ด้วย  อย่างน้อยท่ีสุดคือการมีที่พำนักก่ึงถาวร ชุมชนเหล่านี้ยังคงแข่งขันกันในการสร้างศรัทธาปสาทะ
ของอุบาสก ผู้บริจาค ผู้อุปถัมภ์และพระราชูปถัมภ์ (Olivelle, 2011, p. 14) 

ข้อความดังกล่าวแม้ให้ข้อยืนยันต่อภาพแห่งอุดมคติของพุทธศาสนาและศาสนาเชนว่า คือการจาริกไป
แบบไร้เรือนในฐานะผู้สละโลก ทว่าก็ไดแ้สดงให้เห็นภาพอีกด้านของชุมชนสงฆ์ในทั้งสองศาสนาด้วยว่าต้องการ
การอุปถัมภ์ทั้งจากรัฐและท้ังจากฆราวาส  จึงนับว่าสอดคล้องกับความหมายของคำว่า “ภิกขุ” หรือ “ภิกษ”ุ ซ่ึง 
แปลว่า “ผู้ขอ” แม้ภิกษคุือผู้ยังชีพด้วยการภิกขาจารคือการบิณฑบาต ทว่าภิกษุธำรงสถานภาพต่างจากยาจก
หรือขอทาน  สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต) อธิบายความแตกต่างระหว่าง “ภิกขุ” คือผู้ขอ กับ 
“ยาจก” คือผู้ขอ  ในธรรมบรรยาย ตามพระใหม่ไปเรียนธรรม ดังนี้ 

แต่ ภิกฺข ถึงจะแปลว่า ขอ ก็ใช้ในความหมายจําเพาะที่มีขอบเขตจํากัด คือใช้สําหรับการขออาหาร ขอ
ของกิน (ดังที่อาหารซึ่งขอเขามา เรียกว่า ภิกขา หรือภิกษา) และ มีนัยที่บ่งบอกถึงอาการแสดงออกใน
การขอด้วยว่า  ขอโดยอาการของนักบวช  จนถึงว่า ขออย่างพระอริยะเจ้า คือถือภาชนะเดินไปแล้วยืน
สงบนิ่งตามธรรมเนียมของนักบวช ที่เป็นอันให้รู้กันว่าต้องการอาหาร ซึ่งไม่เหมือนกับยาจกที่เป็นผู้ขอ 
โดยไม่จํากัดสิ่งที่ขอ และไม่จํากัดอาการแสดงออกในการขอ  พจนานุกรมก็เลยแปลว่า คนขอทาน 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต)., 2566, น. 130) 

เมื่อแนวทางการดำเนินชีวิตของภิกษุภิกษุณีในพุทธศาสนาจำเป็นต้องยังชีพด้วยการอุปถัมภ์ค้ำชู จาก
ฆราวาส  ดังทีต่ัวบทพระวินัยระบุว่า ภิกษุจำเป็นต้องพ่ึงพาการยังชีพจากชาวบ้าน ก็เนื่องด้วยภิกษุไม่สามารถ
สั่งสมอาหาร รวมถึงไม่สามารถประกอบอาหารเองได ้ ตัวบทพระวินัยระบุถึงต้นเรื่องนี้ไว้ว่า พระเวฬัฏฐสีสะ ผู้
เป็นอุปัชฌาย์ของพระอานนท์จำวัดอยู่ในป่า  ท่านมักเลือกนำแต่ข้าวสุกที่บิณฑบาตได้ ไปตากให้แห้งแล้วเก็บไว้  
เมื่อต้องการอาหารก็แช่น้ำแล้วฉัน  นานๆ ครั้งจึงเข้าไปในชุมชนเพ่ือบิณฑบาต  ภายหลังพระพุทธเจ้ารับทราบ
เรื่องนี้ ทรงติเตียนพระเวฬัฏฐสีสะ แล้วทรงมีพระบัญญัติความว่า “ก็ ภิกษุใดเคี้ยวของเคี้ยวหรือฉันของฉันที่
เก็บสะสมไว้ ต้องอาบัติปาจิตตีย์” (วิ.มหา. 2/253/408)  ในเมื่อความเป็นภิกษุจำเป็นต้องพ่ึงพาการอุปถัมภ์
จากฆราวาสเพ่ือดำเนินชีวิตทางศาสนาของตน นำสู่ประเด็นที่สามารถกเถียงคือภาพของสมณะผู้ก้าวออกจาก
ครอบครัวสู่วิถีชีวิตทางศาสนาจะเป็นภาพของผู้สละโลก เป็นปัจเจกชนผู้พ้นโลกตามที่เข้าใจกันในเบื้องต้นด้วย
หรือไม ่    
 
 
 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

136 
 

ภาพลักษณ์สมณะในพุทธศาสนา : สละวิถีชีวิตแบบครัวเรือน แต่ไม่ได้“ละท้ิงครอบครัว”อย่างสิ้นเชิง 
ในประเด็นเกี่ยวกับภาพลักษณ์ของสมณะ “ผู้ปฏิเสธโลก”นี้ นักวิชาการด้านพุทธศาสนาอย่าง สตีเวน  

คอลลินส์ (Collins, 1988, pp. 105-106) วิเคราะห์ลักษณะร่วมของตัวอย่างผู้ปฏิเสธโลกและพบตัวอย่างอัน
หลากหลายของปราฏการณ์เดียวกันคือความถี่ของอุปลักษณ์ร่วมในเชิงภูมิศาสตร์  คำบรรยายถึงนักบวชผู้ใฝ่
ธรรมและไดล้ะทิ้งสังคม (leaving society)  ดังเช่น 
                   (¡)  เป็นการทิ้งหมู่บ้านออกไปสู่ป่า ในกรณีของอินเดียและนักบวชยุคกลาง 
                   (¡¡) เป็นการทิ้งเมืองไปสู่ทะเลทราย ในกรณีของอียิปต์และธรรมเนียมแบบยิว 

        (¡¡¡) เป็นการทิ้งที่ราบลุ่มที่อาศัยไปสู่ภูเขาในกรณีของกรีกโบราณและคริสต์ศาสนาภาค       
             ตะวันออกในยุคหลัง 

ในกรณีเหล่านี้ แนวคิดคือการถอนตัวจากสิ่งแรกไปสู่สิ่งหลังนั้นคือการถอนตัวจากชีวิตสังคมสู่ชีวิต
สันโดษ และเป็นที่แน่นอนว่า มักเป็นส่วนหนึ่งของวิธีหรือหนทางการปฏิญาณพรต  สตีเวน คอลลินส์ (Collins, 
1988, p. 106) เสนอภาพการ “ละทิ้งสังคม” ดังนี้ว่า หากพิจารณาจากมุมมองเชิงสังคมวิทยาแล้ว  
ชัดเจนทีเดียวว่าบุคคลทางศาสนานั้นไม่ได้หลีกลี้สังคม หากแต่เป็นแคก่ารเปลี่ยนสถานภาพทางสังคมของตนสู่
สถานภาพอ่ืน    ประเด็นสำคัญที่ คอลลินส์ เน้นย้ำคือ แม้ธรรมเนียมนิยมทางศาสนาจะใช้แนวคิดเชิงภาพพจน์
และเชิงอุปลักษณ ์ แห่งการ “ทิ้งสังคม” ธรรมเนียมเหล่านี้ยังตระหนักรู้ว่าไม่จำเป็นที่จะต้องบรรยายภาพพจน์
เหล่านั้นออกมาตรงตามตัวอักษร   ทั้งในความคิดแบบพุทธศาสนา และความคิดแบบคริสต์ศาสนายุคแรก 
ถ้อยคำทีบ่รรยายตามตัวอักษร ถึงการเปลี่ยนตำแหน่งหรือการเปลี่ยนแปลงเชิงภูมิศาสตร์ มักได้รับการกล่าวถึง
ด้วยการเปลี่ยนแปลงเชิงจิตวิทยาหรือเชิงจิตวิญญาณ    คอลลินส์ (Collins, 1988, p. 106) ยกตัวอย่างถ้อยคำ
ในพุทธศาสนา ได้แก่ “วิเวกะ” (ความโดดเดี่ยว), เนกขัมมะ (การสละหรือการทิ้ง) และ “อนาคาริยะ” (ผู้ไร้
เรือน)   คำเหล่านี้ได้รับการกล่าวถึงเพ่ือบ่งแสดงการละท้ิง การปฏิเสธ การไม่ยึดติดภายในเป็นสำคัญ  โดยไม่
เกี่ยวข้องกับสถานที่กับตำแหน่งทางกายภาพหรือทางสังคม1   คอลลินส์ (1988, p. 109) ตั้งข้อสังเกตด้วยว่า 
การเป็นภิกษุแม้ต้องก้าวอออกจากชีวิตครัวเรือน หากแต่โดยพระวินัยที่ห้ามการสั่งสมอาหาร ห้ามการประกอบ
อาหาร  ทำให้ภิกษุจำเป็นต้องหมั่นติดต่อกับฆราวาส  ไม่วา่จะไปตามบ้านเรือนฆราวาสเพ่ือบิณฑบาต  ดังนั้น
แล้ว ความโดดเดี่ยว (Solitariness) ของนักบวชในพุทธศาสนาสามารถเชื่อมโยงกับความไม่ยึดติดทางจิตวิทยา
โดยทั่วไป และการเพ่ิมพูนขึ้นของความเด็ดเดี่ยวแน่วแน่ของจิตใจ ซึ่งเป็นคุณลักษณะที่สะท้อนความก้าวหน้า
แห่งการทำสมาธิ  

จากข้อวิเคราะห์ของศาสตราจารย์สตีเวน คอลลินส์ทำให้เห็นภาพความเข้าใจต่อวิถีของสมณะในพุทธ
ศาสนาว่า แม้เป็นผู้สละละวิถีชีวิตแบบครัวเรือน แตท่ว่ามิใช่ผู้ “ละทิ้งสังคม” อย่างสิ้นเชิง  บทความนี้ตั้ง
 
1 ศาสตราจารย์สตีเวน คอลลินส์ วิเคราะห์ถ้อยคำในพุทธศาสนาดังที่กลา่วไว ้และถ้อยคำในศาสนจกัร ได้แก ่“anachoresis” (withdrawal or 
renunciation), “hesuchia” (solitude, quite or simply), และ “eremia" (the desert)  คำเหล่านี้แปลตรงตัวเป็นเร่ืองพื้นที่ หรือภูมิศาสตร์ 
แต่กล่าวถึงการละทิ้ง การปฏิเสธ การไม่ยึดติดภายใน...” (Collins, 1988, p. 106.)    



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

137 
 

ข้อสังเกตว่า แม้พุทธศาสนาเรียกร้องให้ผู้ปรารถนาบรรพชาอุปสมบทก้าวออกจากชีวิตครัวเรือนสู่วิถีปฏิบัติทาง
ศาสนา หากแตภ่าพความเป็นครอบครัวก็มิใช่ว่าจะไม่ปรากฏในคณะสงฆ์ยุคต้น ตัวบทในคัมภีร์พระไตรปิฎก 
ทำให้เราเห็นภาพครอบครัวพระพุทธเจ้าร่วมกันแสวงหาชีวิตทางศาสนา  กล่าวคือเมื่อพระมหาปชาบดีโคตมีผู้
ดุจดั่งมารดาของพระศาสดาได้ทูลขอบรรพชาอุปสมบทกลายเป็นภิกษุณีรูปแรกในพระศาสนา พระนางพิมพา
คู่ชีวิตพระพุทธองค์ ภายหลังพระนางออกบวชเช่นกัน และมีนามว่าพระภัททากัจจานาเถรี ทั้งราหุลกุมารโอรส
ของพระพุทธเจ้าผนวชตั้งแต่วัยเยาว์และกลายเป็นสามเณรรูปแรก อีกท้ังพระญาติพระวงศ์อ่ืนๆ มีพระนันท
เถระ พระอานนทเถระ เป็นอาทิ  ทั้งยังปรากฏภาพครอบครัวพระสารีบุตรเถระอัครสาวกเบื้องขวาที่บรรดา
สมาชิกในครอบครัวได้ก้าวออกจากชีวิตของผู้ครองเรือนสู่ชีวิตทางศาสนาร่วมกัน กล่าวคือนอกจากพระสารี
บุตรในฐานะพ่ีชายคนโตแล้ว ยังมีน้องอีก 6 ท่าน ได้แก่ น้องชายทั้งสามคือ พระจุนทเถระ พระอุปเสนเถระ 
พระเรวตเถระ น้องหญิงทั้งสาม ได้แก่ พระจาลาเถรี พระอุปจาลาเถรี พระสีสุปจาลาเถรี  ท่านเหล่านี้บรรพชา
อุปสมบทเป็นภิกษุและภิกษุณีทั้งสิ้น 2  ทั้งยังปรากฏพระมหากัสสปเถระผู้ถือปฏิบัติธุดงค์อย่างเคร่งครัดได้นำพา 
ภรรยาผู้ทีแ่ต่เดิมเป็นปริพาชิกา คือนักบวชหญิงนอกพระศาสนา ให้ได้บวชเป็นภิกษุณีภายหลังจากท่ีมีการ
สถาปนาภิกษุณีในคณะสงฆแล้ว3     
            บทความนีต้ั้งข้อสังเกตว่า เมื่อบุรุษผู้เป็นหัวหน้าครอบครัวออกบวชก็ได้นำพาสมาชิกอ่ืนๆ ในครอบ 
ครัวของตนให้ออกบวชด้วย อาทิ การนำพาเจ้าชายนันทะและราหุลกุมารออกบวชของพระพุทธเจ้า การนำพา
บรรดาสมาชิกครอบครัวให้ออกบวชของพระสารีบุตร ภาพเหล่านี้แสดงนัยของการไม่ได้ตัดขาดจากครอบครัว
โดยสิ้นเชิงในคณะสงฆ์ยุคต้น ดังทีพ่ระพุทธเจ้าทรงออกจากวิถีชีวิตแบบครัวเรือนมุ่งสู่วิถีชีวิตทางศาสนา ทว่า
ยังคงได้รับการยอมรับจากครอบครัวในสถานะบิดาของเจ้าชายราหุล จึงทรงสั่งให้พระสารีบุตรบวชให้เจ้าชาย
ราหุล4   กาลต่อมาเมื่อมีพุทธานุญาตให้มีการบวชภิกษุณีได้เท่ากับขยายโอกาสให้คู่สามีภรรยาสามารถแสวงหา
หนทางสู่การหลุดพ้นแห่งทุกข์ในพระศาสนาร่วมกันได้  ดังปรากฏพระมหากัสสปเถระชักชวนให้ภัททกาปิลานี
อดีตภรรยาออกบวชเป็นภิกษุณี5    
 

 
2 ตัวบทแสดงถึงความพยายามของบิดามารดาพระสารีบุตรในการปอ้งกันมิให้บุตรชายคนเล็กบรรพชาอุปสมบท เนื่องจากทั้งบุตรชายและทั้ง
บุตรสาวได้บรรพชาอุปสมบทเสียหมดแล้ว   โปรดดู มหามกฏุราชวิทยาลยั. (2543ข, น. 398-401) และ สุภัทรา วงสกลุ (2563ข, น. 73-75) 
3  พระมหากัสสปเถระหรือชื่อเดิมคือปิปผลิมาณพสมรสกับภัททกาปิลานี ธิดาของพราหมณ์โกสิยโคตร ทว่าทั้งสองท่านต่างเป็นผู้ไม่ยินดีในชีวิตการ
ครองเรือน  พระมหากัสสปเถระมุ่งปฏบิัติธรรมในพระศาสนา ส่วนภัททกาปิลานีบวชเป็นปริพาชิกา ภายหลังท่านได้ชวนนางภัททากาปิลานีให้บวช
เป็นภิกษุณี  (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต), 2546, น.170) 
4 ตัวบทพระไตรปิฎกระบวุ่าพระเจา้สุทโธทนะพุทธบิดาทรงมีความทุกข์อยา่งล้นพ้นต่อเหตุการณ์นี้ เนื่องจากพระพุทธเจา้และเจ้าชายนันทะไดผ้นวช
แล้ว ครั้งราหุลกุมารออกบวช ยังความทกุข์ทรมานมากล้นเสมือนหนึ่งถูกเฉือนเนื้อหนัง ตัดเอ็นและกระดูกจรดถึงเยื่อในกระดูก พระเจ้าสุทโธทนะจึง
ทูลขอพระพุทธเจ้าไม่พึงบวชใหกุ้ลบุตรที่บิดามารดายังมิได้อนุญาตใหบ้รรพชา (วิ.มหา. 4/105/166-167) 
5 ดังที่ ตัวบทภัททกาปิลานีเถรีคาถา พระเถรีกล่าวถึงเหตุที่ตนออกบวช กลา่วถึงพระมหากัสสปเถระ และประสบการณ์การบรรลุธรรมของตนเอง 
ดังนี ้ “...พระภัททกาปิลานีเถรีก็ได้วิชชา ๓ เหมอืนพระมหากัสสปะ ละมัจจุราชได ้ชนะมารพร้อมทั้งเสนามารได้แล้ว ยังทรงร่างกายที่มีในภพ
สุดท้ายอยู ่ เราทั้ง ๒ เห็นโทษทางโลก แล้วออกบวช ฝึกฝนตน สิ้นอาสวะ เป็นผู้เย็น ดับสนิทแล้ว” (ขุ.เถรี. 26/63-66/566)  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

138 
 

ภาพแห่งความเป็นครอบครัวของภิกษุภิกษุณีอดีตคู่สามีภรรยาในคณะสงฆ์ยุคต้น 

เมื่อพุทธศาสนามิได้ห้ามคู่สามีภรรยาที่ปรารถนาสละวิถีชีวิตผู้ครองเรือนแสวงหาวิถีชีวิตทางศาสนา
ร่วมกัน ย่อมปรากฏภาพความโกลาหลของภิกษุและภิกษุณีอดีตคู่สามีภรรยาผู้ยังเป็นปุถุชนในพระธรรมวินัยนี้   
บทความนีจ้ึงมุ่งวิเคราะห์ประเด็นเกี่ยวกับความเป็นครอบครัวของอดีตคู่สมรสในคณะสงฆ์ ที่ปรากฏในตัวบท
พระวินัยรวมถึงแนวทางจัดการความสัมพันธ์ชุดนี้ ด้วยการใช้พระวินัยเป็นเครื่องมือจัดการความสัมพันธ์ดัง 
กล่าว โดยทีบ่ทความจะวิเคราะห์ตัวบทพระวินัยที่แสดงตัวอย่างของคู่สามีภรรยาในคณะสงฆ์ยุคต้นผ่านทั้งสาม
เหตุการณ ์ ได้แก่ การกลับไปเยี่ยมบ้านของภิกษุ การปรนนิบัติภิกษุอดีตสามี และการรับใช้ของภิกษุณีผู้เป็น
อดีตภรรยา เนื่องด้วยทั้งสามเหตุการณ์นี้สามารถแสดงถึงภาพลักษณ์ความเป็นครอบครัวในคณะสงฆ์ยุคต้นว่า
ไม่ใช่ภาพลักษณ์ของสมณะผู้พ้นโลก   ทั้งสามเหตุการณ์นีย้ังแสดงถึงการยินยอมให้ภิกษุและภิกษุณี ผู้เคยเป็นคู่
สามีภรรยาสามารถปฏิบัติธรรมร่วมกัน และสามารถไปมาหาสู่กันได้ ดังกรณีพระอุทายีและอดีตภรรยาผู้บวชใน
สำนักภิกษุณีไปมาหาสู่กันเสมอ 6   รวมถึงมิได้ห้ามภิกษุเดินทางกลับไปเยี่ยมเยือนครอบครัว ดังกรณีพระสุทิน
กลับไปเยี่ยมเยียนครอบครัว และได้เสพเมถุนกับภรรยาเพ่ือหวังบุตรชายไว้สืบตระกูล7   การอะลุ่มอล่วยเช่นนี้
ย่อมเกิดความวุ่นวายในองค์กรสงฆ์ ตัวบทพระวินัยได้แสดงภาพภิกษุภิกษุณีอดีตคู่สมรสว่ายังคงปฏิบัติตาม
แบบอย่างจารีตของครอบครัวในวิถีสมณะจึงนำปัญหามาสู่ชุมชนสงฆ ์ ตัวบทพระวินัยยังแสดงนัย ต่อวิธีการจัด 
การขององค์กรสงฆ์ยุคต้น ด้วยการบัญญัติสิกขาบทเพ่ือเป็นแนวทางการจัดการความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนใน
คณะสงฆย์ุคต้น  

อนึ่ง การอ่านพระตัวบทวินัยด้วยกรอบคิดเรื่อง “ครอบครัว”  บทความนีไ้ด้แนวคิดจากวิธีการอ่านตัว
บทพระวินัยของ เชน คลาร์ก (2014) นักวิชาการผู้นำเสนอภาพอารามนิยมของพุทธศาสนาแบบอินเดีย 
(Indian Buddhist  Monasticisms) ด้วยข้อเสนอว่า ภาพอารามนิยมของพุทธศาสนาแบบอินเดียในคณะสงฆ์
ยุคต้นนั้นไม่ได้ปฏิเสธความสัมพันธ์เชิงครอบครัวอย่างสิ้นเชิง (สุภัทรา วงสกุล, 2563ข, น. 76; Clarke, 2014)8

แม้ว่าในบทความนี้จะมีการยกตัวอย่างการอ้างอิงตัวบทพระวินัยและการอ้างอิงบทความวิชาการ เช่นเดียวกับ 
ที่ปรากฏในงานศึกษาก่อนหน้าของผู้เขียน ทว่าในบทความนี้ผู้เขียนจะเสนอข้อคิดเห็นและข้อเสนอที่ต่างจาก
ข้อ เสนอของ เชน คลาร์ก  ทั้งจะเสนอความเข้าใจที่มีต่อตัวบทพระวินัยที่แตกต่างจากงานศึกษาของผู้เขียน
ก่อนหน้านี้ (สุภัทรา วงสกุล, 2563ก, 2563ข)   ผู้เขียนมีความเห็นว่าการทดลองอ่านตัวบทพระวินัยฝ่ายเถรวาท

 
6 ตัวบทกลา่วไว้ดังนี้ “...สมัยนั้น พระผู้มพีระภาคพุทธเจ้าประทบัอยู ่ณ พระเชตวัน อารามของอนาถบิณฑิกเศรษฐี เขตกรุงสาวัตถี  ครั้งนั้น อดีต
ภรรยาของท่านพระอุทายีบวชอยู่ในสำนักภิกษุณ ีนางมาหาท่านพระอุทายีอยู่เสมอ แม้ท่านพระอุทายีก็ไปหานางอยู่เสมอ ก็ในสมัยนั้น ท่านพระ   
อุทายกีระทำภัตกิจในที่อยู่ของนาง...” (วิ.มหา. 2/503/26)    
7 กรณีพระสุทินทำให้เกิดปฐมบัญญัติซ่ึงเป็นปฐมปาราชิก  นับเป็นหนึ่งในอาบัตปิาราชิกทั้งสี่ประการ คือ เสพเมถุน ลักทรัพย์ ฆา่มนุษย ์อวดอุตริ
มนุสธรรมที่ไม่มีในตน ภิกษุผู้ล่วงละเมิดอาบัติปาราชิก ตอ้งขาดจากความเป็นภกิษุ (วิ.มหา. 1/24-39/17-29; สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2546, น. 141) 
8 ทั้งนี้ ผู้เขียนไดแ้นวคิดจากการศึกษาวธิวีิทยาดังกลา่วของ เชน คลาร์ก  อ่านและตีความตัวบทคัมภีร์ภิกขุนวีิภังค์ ผ่านกรอบคิดเรื่อง“กาย” เพื่อ
วิเคราะห์ความเขา้ใจพื้นฐานที่พุทธศาสนามีต่อ“กายภกิษุณี” และศึกษาการกอ่รูปของกายภิกษุณีในพระศาสนา   



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

139 
 

ด้วยกรอบคิดเรื่องครอบครัว น่าจะเอ้ือให้เข้าใจคณะสงฆ์ยุคต้นด้วยมุมมองที่กว้างขวางและได้แลเห็นภาพคณะ
สงฆ์ยุคต้นที่หลากหลายขึ้น 

งานศึกษา Family Matters in Indian Buddhist Monasticisms ของ เชน คลาร์ก เสนอภาพความ
เป็นครัวเรือนของคณะสงฆ์ยุคต้นในพุทธศาสนานิกายต่างๆ เนื่องจากเขามีความเห็นว่า หากเราวางความเข้าใจ
เกี่ยวกับอารามนิยมของพุทธศาสนาไว้เพียงแต่การศึกษาแค่คัมภีร์พระบาลีวินัยของเถรวาทเท่านั้นซึ่งถึง แม้ว่า
จะเชื่อกันว่าเป็นคัมภีร์พระวินัยฉบับสมบูรณ์ที่สุด  ย่อมเสี่ยงที่จะลดทอนความหลากหลายของธรรมเนียมพุทธ
ศาสนาให้เหลือเพียงหนึ่ง   การได้ศึกษาคัมภีร์พระวินัยที่หลงเหลือจากนิกายต่างๆ ประกอบนั้น น่าจะเอ้ือให้
สามารถได้ภาพลักษณ์แห่งอารามนิยมของพุทธศาสนาแบบอินเดียในยุคต้นที่ก้าวพ้นนิกาย (สุภัทรา วงสกุล, 
2563ข, น.74; Clarke, 2014, p.18)   ทั้งนี้คลาร์กวิเคราะห์พระวินัยว่าเป็นแนวทางให้คู่สมรสหรือครอบครัว
ก้าวเข้าสู่ชีวิตทางศาสนาร่วมกัน เขาระบุว่าตัวบทคัมภีร์พุทธศาสนาโดยธรรมเนียมแล้วในทุกนิกายยอมรับตัว
บท 2 ประเภทในฐานะคัมภีร์หลัก กล่าวคือพระสูตรในฐานะถ้อยธรรมคำสอน (discourse) และพระวินัยใน
ฐานะบทบัญญัติแห่งคณะสงฆ์ (monastic law codes)   นักวิชาการผู้นี้มีความเห็นว่าคัมภีร์พระวินัยแตกต่าง
จากคัมภีร์พระสูตรในฐานะตัวบทอันถ่ายทอดมุมมองที่เกิดภายในตัวองค์กร (in-house) ทั้งของภิกษุสงฆ์และ
ทั้งของภิกษุณีสงฆ์ในข้อพึงปฏิบัติและในข้อพึงละเว้น  ทั้งแสดงถึงมุมมองต่อวิถีชีวิตในอารามที่ภิกษุสงฆ์ 
กลุ่มหนึ่งต้องการสื่อแสดงให้แก่ภิกษุสงฆ์อ่ืนๆ เกี่ยวกับสถาบันสงฆ์และธรรมเนียมนิยมแห่งสงฆ์เอง (สุภัทรา วง
สกุล, 2563ข, น.73; Clarke, 2014, pp. 10-11) 

เชน คลาร์ก ตั้งข้อสังเกตต่อแนวคิด “อารามนิยมของพุทธศาสนาแบบอินเดีย” ในทัศนะของนัก 
วิชาการส่วนใหญ่ที่ใช้ในการศึกษาสังคมสงฆ์ของเถรวาทนั้นสามารถแบ่งได้ 2 แนวทางหลัก กล่าวคือ แนวทาง
แรก เป็นแนวคิดเกี่ยวกับอารามนิยมแบบคริสต์ศาสนาในยุคกลางของยุโรป   แนวทางท่ีสอง คือมุมมองเกี่ยวกับ
อุดมคติแห่งชีวิตสงฆ์ ตามธรรมเนียมแห่งการศึกษาพุทธศาสนาของนักวิชาการตะวันตกยุคใหม่ โดยเฉพาะ
ธรรมเนียมแห่งพุทธศาสนาเถรวาท ที่นักวิชาการด้านพุทธศาสนามักแสดงภาพแห่งความเข้าใจต่อวิถีชีวิต 
แห่งสงฆ์ตามอุดมคติผ่านตัวบทพระสูตรขัคควิสาณสูตร หรือพระสูตรนอแรด (the Rhinoceros Horn Sutta)9     

ตัวบทขัคควิสาณสูตร หรือ“พระสูตรนอแรด” กล่าวถึงปณิธานพระปัจเจกพุทธเจ้าผู้ตัดพันธนาการ  
คือบ่วงของผู้ครองเรือน ได้แก่ บุตรภรรยา และโภคทรัพย์ทั้งปวง โดยเที่ยวจาริกไปเพียงลำพังเสมือนนอแรด    

         ...(พระปัจเจกสัมพุทธเจ้าองค์หนึ่งกล่าวดังนี้) พระปัจเจกสัมพุทธเจ้าผู้กล้าหาญ ปลงเครื่องหมาย         
      คฤหัสถ์แล้ว ตัดเครื่องผูกพันของคฤหัสถ์แล้ว เหมือนต้นทองหลางที่ใบร่วงหล่นแล้ว จึงประพฤติอยู่ 
  ผู้เดียวเหมือนนอแรด... 

 
9  โปรดดู แนวคิด “อารามนิยมของพุทธศาสนาแบบอินเดีย” (Indian Buddhist Monasticisms) ของนักวิชาการส่วนใหญ่ที่ถูกนำมาเทียบเคียง
กับอารามนยิมแบบคริสต์ศาสนา หรือแนวคิดอารามนิยมแบบอุดมคติของคณะเบเนดิกต์ในยุคกลาง และมภีาพแห่งความเข้าใจเกี่ยวกับวิถีชีวิตภาพ
วิถีแห่งสงฆ์ตามอุดมคติผ่านตัวบทพระสตูรขัคควิสาณสูตร หรือพระสูตรนอแรดที่กระตุ้นเตือนให้เราละทิ้งเพื่อนพ้องญาติมิตร ละทิ้งความมั่งค่ังและ
ผลประโยชน์ การได้มาซ่ึงทรัพย์สิน เงินทอง  พึงมุ่งไปผู้เดียวเสมือนนอแรด  (Clarke, 2014, pp. 2-5) 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

140 
 

          ...(พระปัจเจกสัมพุทธเจ้า) ละทิ้งบุตร ภรรยา บิดา มารดา ทรัพย์ ธัญชาติ พวกพ้อง และกาม ตามส่วน 
      แล้ว จึงประพฤติอยู่ผู้เดียวเหมือนนอแรด...”  (ขุ.สุ. 25/44-60/509-513) 

     สุภัทรา วงสกุล (2563ข, น. 73-74) กล่าวถึงข้อเสนอของ เชน คลาร์ก ต่อแนวคิดอารามนิยมของพุทธ
ศาสนาในยุคต้นดังนี้  คลาร์กระบุว่าหากถือเอาพระสูตรนอแรดเสมือนภาพแทนแห่งชีวิตในอุดมคติของสงฆ์ใน
ทัศนะพุทธศาสนานั้นอาจจะเป็นการวางเป้าหมายที่ผิดพลาด เนื่องด้วยอุดมคติแห่งชีวิตสงฆ์ปรากฏอยู่ในตัวบท
ของคัมภีร์พระวินัย มิใช่ตัวบทในคัมภีร์พระสูตร คลาร์กเสนอให้มีมุมมองต่อพระสูตรนอแรดในฐานะหน้าที่ที่สื่อ
แสดงเชิงวาทวิธี (rhetoric) เป็นอุดมคติของธรรมเนียมพรตนิยมแห่งสงฆ์ท่ียังคงสำคัญในฐานะหลักของภิกษุ
เมื่อยามเผชิญหน้ากับวิกฤต โดยย้ำเตือนให้เราได้ตระหนักถึงความแตกต่างระหว่างภาพแห่งอุดมคติของธรรม
เนียมแห่งผู้สละโลก (the ideals of an ascetic) กับวิถีแห่งสงฆ์ในอาราม (monasticism)  โดยภาพลักษณ์
ของพระสูตรนอแรดนี้ได้รองรับการก่อรูปของการศึกษา และการเลือกสรรทางวิชาการต่อมโนทัศน์เรื่อง 
“อารามนิยมของพุทธศาสนา” ในฐานะวิถีชีวิตแห่งการละโลกและตัดขาดจากความสัมพันธ์เชิงครอบครัวโดย
สิ้นเชิง 

ในประเด็นขัคควิสาณสูตร หรือพระสูตรนอแรดนี้ประพจน์ อัศววิรุฬหการ (2537, น. 191) วิเคราะห์
พระสูตรจากการวิเคราะห์ความหมายบาทคาถา เอโก จเร ขคฺควิสาณกปฺโป ในฐานะการแสดงปณิธานของพระ
ปัจเจกพุทธเจ้า  

...ในคัมภีร์จูฬนิทเทส  ส่วนที่เป็นอรรถกถาของขัคควิสาณสูตรก็ตีความคาถาเหล่านี้ว่า  เป็นของพระ
ปัจเจกพุทธเจ้า  จึงไขคำว่า เอโก ว่าหมายถึง พระปัจเจกพุทธเจ้า เพราะออกบวชก็โดยตนเองผู้เดียว  
ละตัณหา  ก็แต่ผู้เดียว ฯลฯ บรรลุอนุตตรปัจเจกสัมโพธิญาณก็แต่ผู้เดียว เป็นต้น... 

การตีความดังกล่าวทำให้แลเห็นภาพพระสูตรนอแรดในฐานะการแสดงปณิธานพระปัจเจกพุทธเจ้า 
ผู้ออกบวชและบรรลุสัมโพธิญาณแต่เพียงพระองค์เดียว  ดังนั้นพระสูตรนอแรดน่าจะไม่ใช่ภาพแทนคณะสงฆ์
ยุคต้นดังที่มีการยกภาพแทนของนักบวชในพุทธศาสนาว่า คือผู้ก้าวออกจากชีวิตครัวเรือนแล้วมุ่งแสวงหาความ
หลุดพ้นโดยมิได้ข้องเกี่ยวข้องกับกิจกรรมทางโลก รวมถึงตัดขาดจากความสัมพันธ์เชิงครอบครัวอย่างสิ้นเชิง 
กระนั้นแล้วสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าผู้สามารถตรัสรู้ธรรมทั้งปวงได้ด้วยพระองค์เองยังทรงเกื้อกูลสมาชิกใน
ครอบครัวทั้งในทางธรรมและทั้งในทางโลก10   จึงอาจกล่าวได้ว่าภาพสมาชิกองค์กรสงฆ์ในยุคต้นแม้เป็นภาพผู้
เดินออกจากวิถีแห่งครัวเรือนหากแต่มิใช่ผู้ตัดขาดจากความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนโดยสิ้นเชิง  

 
10 การเกื้อกูลพระญาติในทางโลกดังปรากฏว่าสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงเกื้อกูลพระญาติคือ เจ้าศากยวงศ์ให้รอดพ้นจากการสังหารของพระ
เจ้าวิฑูฑภะถึง 3 ครั้งด้วยกัน โปรดดูใน พระเจ้าวิฑูฑภะเสด็จไปพบพระศาสดา (มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2543ข, น. 35-36) 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

141 
 

สุภัทรา วงสกุล (2563, หน้า 75)  กล่าวถึงการวิเคราะห์ตัวบทพระวินัยของคลาร์ก ด้วยวิธีอ่าน
เทียบเคียงและตีความตัวบทคัมภีร์พระวินัยในนิกายต่างๆ11 ผ่านกรอบคิดเรื่อง“ครอบครัว” ว่าทำให้เราแลเห็น
ภาพความสัมพันธ์เชิงครอบครัวในอารามนิยมของพุทธศาสนายุคต้น ที่ไม่ใช่การตัดขาดกับความสัมพันธ์เชิง
ครอบครัวอย่างสิ้นเชิง ทั้งนี้ คลาร์กตั้งข้อสังเกตว่าตัวบทพระวินัยนั้นเองแสดงถึงตัวอย่างของเหล่าภิกษุและ
ภิกษุณียังคงความสัมพันธ์เชิงครอบครัวที่มีต่อกัน และต่อโลกฆราวาส  ประเด็นสำคัญท่ีนักวิชาการผู้นี้นำเสนอ
คือการอ่านเรื่องเล่าในตัวบทพระวินัยด้วยกรอบคิดเรื่อง “ครอบครัว” ทำให้แลเห็นภาพแห่งอารามนิยมของ
พุทธศาสนาแบบดั้งเดิม ที่ไม่ใช่วิถีแห่งการยุติความสัมพันธ์กับครอบครัวไปปลีกวิเวกลำพังเพียงผู้เดียวเสมือน
นอแรดนอเดียว ตัวบทพระวินัยซ่ึงได้รับการบันทึกโดยพระวินัยธรแสดงนัยว่า ภิกษุยังคงมีปฏิสัมพันธ์กับ
ครอบครัว  สามารถไปมาหาสู่กัน ฉันภัตตาหารร่วมกัน  สำหรับคลาร์กแล้วการสละละครัวเรือนของภิกษุและ
ภิกษุณีไม่ได้หมายถึงการละทิ้งครอบครัวอย่างสิ้นเชิง  ทว่าอาจเป็นการออกจากเรือนสู่การแสวงหาชีวิตทาง
ศาสนาร่วมกัน ซึ่งตัวบทพระวินัยได้แสดงนัยต่อการจัดการความสัมพันธ์กับครอบครัวของสงฆ์โดยผู้ประมวล
พระวินัยที่เป็นนักปฏิบัติ (Pragmatic redactors) 
 
ข้อเสนอจากการอ่านพระวินัยด้วยกรอบคิดเรื่อง “ครอบครัว” 

แม้ว่าบทความนี้ได้แนวคิดจากวิธีการอ่านตัวบทพระวินัยด้วยกรอบคิดเรื่อง “ครอบครัว” จากการอ่าน
ตัวบทพระวินัยของ เชน คลาร์ก ทว่าประเด็นที่บทความนี้มุ่งวิเคราะห์คือความสัมพันธ์ระหว่างภิกษุกับภิกษุณี
อดีตคู่สามีภรรยาในคณะสงฆ์ยุคต้น   โดยจะวิเคราะห์ทั้งสามเหตุการณ์ ได้แก่ การกลับไปเยี่ยมบ้านของภิกษุ  
การปรนนิบัติภิกษุอดีตสามีของภิกษุณีอดีตภรรยา และการรับใช้ภิกษุอดีตสามีของภิกษุณีอดีตภรรยา 
เนื่องจากเรื่องเล่าในตัวบทพระวินัยเหล่านี้ สามารถแสดงภาพความวุ่นวายและความสุ่มเสี่ยงของชุมชนสงฆ์ที่
อนุญาตให้คู่สามีภรรยาสามารถแสวงหาชีวิตทางศาสนาร่วมกันได้ แต่กไ็ดจ้ัดวางพระวินัยเป็นแนวทางจัดการ
ความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนในคณะสงฆ์นี้  อย่างไรก็ตาม บทความนี้มีข้อพิเคราะห์เพ่ิมเติมรวมถึงมีข้อวิเคราะห์
ต่อเรื่องเล่าในตัวบทพระวินัยและต่อการบัญญัติสิกขาบทรวมถึงการตีความเจตนารมณข์องผู้ประพันธ์ หรือผู้
ประมวลคัมภีร์พระวินัยแตกต่างจากข้อสรุปของคลาร์ก อีกท้ังบทความนี้จะอธิบายเหตุผลที่เป็นไปได้ในการ
ยินยอมให้อดีตคู่สมรสสามารถปฏิบัติธรรมร่วมกันได้ในพระศาสนาซ่ึงผู้เขียนยังไม่พบข้อเสนอนี้ในงานศึกษา
ของ เชน คลาร์ก   
 

 
11 ในบรรดานิกายต่างๆ ของพุทธศาสนาทั้งสิบแปดนิกาย มีเพียงหกนิกายเท่านัน้ที่ปรากฏว่ามีคัมภีรว์ินัยทีย่ังหลงเหลืออยู่ ได้แก ่ธรรมคุปต์, 
มหาสังฆิกะ, มหิศาสกะ, สราวสติวาท (สัพพัตถิกวาท) , มูลสราวาสตวิาท (มูลสพัพัตถิกวาท) และเถรวาท   ถือกันว่าคัมภีร์พระบาลีของเถรวาทนั้น
เป็นฉบับสมบูรณ์ที่สุด  ด้วยเหตุผลที่ว่า “...เนื่องจากจารึกไว้ในภาษาบาลีซ่ึงเป็นภาษาที่ดั้งเดิมกวา่ภาษาจีนหรือทิเบต และมีเนื้อหาครบถ้วน
บริบูรณ์ จึงมีคุณค่ามาก...” (พระมหาสมชาย ฐานวุฑฺโฒ, 2558, น. 26)  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

142 
 

เหตุทีเ่กิดเมื่อภิกษุกลับไปเยี่ยมครอบครัว... 

เรื่องพระสุทินกลับไปเยี่ยมครอบครัว  มูลเหตุเกิดจากการเกิดทุพภิกขภัยในแคว้นวัชชี ทำให้ยากนักท่ี
พระจะบิณฑบาตเลี้ยงชีพได้  พระสุทินจึงเดินทางกลับไปหาครอบครัวด้วยหวังภัตตาหาร  ต่อมาพระสุทินได้
เสพเมถุนธรรมกับภรรยาตามคำร้องขอของมารดาของตนเพ่ือหวังได้หลานชายไว้สืบตระกูล  ด้วยเหตุนี้จึงเกิด
ปฐมบัญญัติคือปาราชิกอาบัติหนักที่สุด กล่าวคือให้ภิกษุผู้เสพเมถุนขาดจากความเป็นภิกษุ  เชน คลาร์ก  
(2014, pp. 55-56) ตั้งข้อสังเกตว่าเรื่องราวของพระสุทินปรากฏในพระวินัยทุกชุดซึ่งโดยทั่วไปถือกันว่า เป็น
ตัวอย่างของภิกษุผู้ล้มเหลวในการปฏิบัติธรรม  พระสุทินถูกรู้จักในฐานะทำให้เกิดปฐมปาราชิก คือภิกษุผู้เสพ
เมถุนธรรมกับอดีตภรรยาจนนางตั้งครรภ์   คลาร์กตีความตัวบทดังกล่าวด้วยข้อสังเกตว่าการท่ีพระวินัยธรหรือ
ผู้ประมวลคัมภีร์พระวินัยได้บันทึกเรื่องอดีตภรรยาและบุตรชายของพระสุทินผู้มีนามว่า“พีชกะ”ว่าในที่สุดแล้ว
บุคคลทั้งสองได้บวชเป็นภิกษุณีและภิกษุและได้บรรลุธรรมในเวลาต่อมา อาจจะแสดงถึงความพยายามของการ
แสดงนัยเรื่องราวของพระสุทินไดใ้นอีกแนวทางหนึ่ง   กล่าวคือไม่ได้เป็นเรื่องเล่าที่แสดงถึงตัวอย่างของความ
ล้มเหลวของสงฆ์  หากแต่เป็นสามารถเรื่องเล่าที่เผยแสดงถึงความสัมพันธ์เชิงครอบครัวในอารามนิยมของพุทธ
ศาสนาที่ต่างก็ได้บรรลุถึงจุดมุ่งหมายทางศาสนาร่วมกัน 

บทความนี้มีความเห็นแตกต่างจากข้อเสนอของ คลาร์ก (Clarke, 2014, p. 55) ทีมี่ต่อเรื่องเล่า 
ของพระสุทิน ในฐานะเรื่องเล่าที่เผยแสดงถึงความสัมพันธ์เชิงครอบครัวในอารามนิยมของพุทธศาสนา ผู้ต่างได้
บรรลุจุดมุ่งหมายทางศาสนาร่วมกัน กล่าวคือแม้ว่าเรื่องเล่าของพระสุทินในนิกายต่างๆ ต่างระบุว่าในภายหลัง
ภรรยาและบุตรชายที่ชื่อ “พีชกะ” ได้ออกจากครัวเรือนแล้วแสวงหาชีวิตทางศาสนาร่วมกัน   ทว่าเมื่อพิจารณา
ตัวบทคัมภีร์พระวินัยและตัวบทคัมภีร์อรรถกถาฝ่ายเถรวาท ไดก้ล่าวถึงเหตุการณ์ต่อจากนั้นไว้ ดังนี้ 

...ต่อมา อดีตภรรยาของพระสุทินครรภ์แก่จึงคลอดบุตร  พวกเพ่ือนของพระสุทินตั้งชื่อเด็กคนนั้นว่า  
เด็กชายพีชกะ  เรียกอดีตภรรยาของพระสุทินว่า พีชกมารดา เรียกพระสุทินว่าพีชกบิดา  ต่อมาท้ัง
มารดา ทั้งบุตรได้ออกจากเรือนไป บวชเป็นอนาคาริก ได้สำเร็จเป็นพระอรหันต์...” (วิ.มหา. 1/36/25)    

บทความนีม้ีความเห็นว่า ตัวบทคัมภีร์อรรถกถา ปฐมปาราชิกสิกขาวรรณนา (เรื่องพระสุทินน์) 
(2543ก, น. 72) ได้กล่าวถึงอดีตภรรยาและพีชกะบุตรชายพระสุทินว่า ภายหลังเมื่อทั้งสองคนบวชแล้วได้บรรลุ
อรหันต์ ดังนี้ 
       ...ได้ยินว่า ในเวลาที่พีชกะมีอายุได้ ๗-๘ ขวบ มารดาของเธอได้บวชในสำนักนางภิกษุณี และพีชกทารก 
       นั้นก็ได้บวชอยู่ในสำนักของภิกษุ  ได้อาศัยเพ่ือนพรหมจารีผู้เป็นกัลยาณมิตร ก็ได้ดำรงอยู่ในพระอรหัต  
       แล้ว. เพราะเหตุนั้น ท่านพระอุบาลีเถระ  จึงได้กล่าวไว้ว่า เขาทั้งสอง ได้ออกจากเรือน บวชเป็น 
   บรรพชิต  ได้ทำให้แจ้งซึ่งพระอรหัตแล้ว. บรรพชาของมารดาและบุตร ได้มีผลแล้วด้วยประการฉะนี้. 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

143 
 

หากวิเคราะห์ทั้งตัวบทคัมภีร์พระวินัยและทั้งตัวบทคัมภีร์อรรถกถาน่าจะแลเห็นเจตนารมณ์ของ 
ผู้บันทึกหรือผู้ประพันธ์พระวินัยรวมถึงผู้ประพันธ์คัมภีร์อรรถกถาได้หรือไม่ว่า ถึงแม้มีการระบุชัดเจนว่าอดีต
ภรรยาและบุตรของพระสุทินภายหลังออกบวชและบรรลุอรหันต์ทั้งสองคน ทว่าตัวบทในคัมภีร์พระวินัยและตัว
บทในคัมภีร์อรรถกถา ต่างไม่ได้กล่าวถึงความสำเร็จทางศาสนาของพระสุทินแต่ประการใด   บทความนี้จึงมี
ความเห็นว่า กรณขีองพระสุทินน่าจะเป็นตัวอย่างที่ผู้บันทึกหรือผู้ประพันธ์คัมภีร์พระวินัยแสดงถึงผลลัพธ์ให้แก่
ภิกษุและภิกษุณีในฐานะสมาชิกขององค์กรสงฆ์ได้ตระหนักร่วมกันว่า  ลำพังเพียงความมุ่งม่ันประการเดียวไม่
น่าจะเพียงพอต่อการนำพาบุคคลสู่ความสำเร็จทางพระศาสนาได้ 12   ดังทีน่ายสุทินบุตรเศรษฐีผู้ยอมแม้ตาย
เพ่ือให้ได้บวชเป็นภิกษุ  ทว่าตัวบทแสดงให้เห็นว่าสิ่งที่ยากเย็นยิ่งกว่าการขอออกบวชคือความตั้งใจแน่วแน่และ
การประพฤติปฏิบัติตนในฐานะสมณเพศให้ธำรงความสงบละเว้นจากกิเลสทั้งปวง ผู้บันทึกหรือประพันธ์พระ
วินัยจึงอาจจะกำลังส่งเสียงเตือนไปยังสมาชิกองค์กรสงฆ์ต่อเรื่องทางกามารมณ ์ ว่าเป็นประเด็นสำคัญยิ่งที่พึง
ตระหนักและพึงระแวดระวัง โดยมีกรณพีระสุทินเป็นตัวอย่างการเสพเมถุนธรรมกับอดีตภรรยา นับเป็นปฐม
เหตุของการบัญญัติสิกขาบทและเป็นปฐมเหตุของปาราชิกสิกขาบท ตัวบทพระวินัยระบุไว้ดังนี้ 

...จากนั้นมารดาบอกพระสุทินผู้ฉันเสร็จว่า “ลูกสุทิน ตระกูลเรานี้มั่งค่ังมีทรัพย์มาก มีโภคะมาก มีเงิน
มีทองมาก มีเครื่องประดับมาก มีทรัพย์และข้าวเปลือกมาก  ท่านควรกลับมาเป็นคฤหัสถ์ จะได้ใช้สอย
ทรัพย์สมบัติและทำบุญ”  
ท่านพระสุทินตอบว่า “โยมแม่ อาตมาไม่อาจไม่สามารถ อาตมายังพอใจประพฤติพรหมจรรย์อยู่”...  
มารดาพระสุทินวิงวอนแม้ครั้งที่ ๒ ฯลฯ แม้ครั้งที่ ๓ นางกล่าวว่า “ลูกสุทิน ตระกูลเรานี้มั่งค่ังมีทรัพย์
มาก มีโภคะมาก มีเงินมีทองมาก มีเครื่องประดับมาก มีทรัพย์และข้าวเปลือกมาก ลูกจงให้ผู้สืบเชื้อ
สายไว้  เจ้าลิจฉวีจะได้ไม่ริบมรดกของเราที่ขาดผู้สืบสกุล” 
“คุณโยม เรื่องนี้อาตมาพอจะทำได้” 
“เวลานี้ ลูกพักอยู่ที่ไหน” 
“อาตมาพักอยู่ที่ป่ามหาวัน” พระสุทินตอบแล้วลุกจากอาสนะหลีกไป... 
...พระสุทินตอบว่า “โยม เรื่องนี้อาตมาพอจะทำได้” แล้วจับแขนอดีตภรรยาพาเข้าป่ามหาวัน เพราะ
ยังมิได้บัญญัติสิกขาบท จึงเห็นว่าไม่มีโทษ ได้เสพเมถุนธรรมกับอดีตภรรยา ถึง ๓ ครั้ง นางตั้งครรภ์
เพราะเหตุนี.้..  (วิ.มหา. 1/35-36/24)    

 
12 ขณะที่ตัวบทอรรถกถากล่าวถึงพระสุทนิไว้ดังนี้ว่า “... พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงมุ่งหมายเอาพระศาสนา ตรัสวา่ ดกู่อนโมฆบุรุษ! ท่านเป็นตวัอย่าง 
เป็นหัวหน้าแห่งอกุศลธรรมทั้งหลายมากแล.   มีคำอธบิายว่า ท่านนับว่าเป็นตวัอย่าง แห่งบุคคลทั้งหลาย หรืออกุศลธรรมทั้งหลายเป็นอันมากใน
พระศาสนานี้ เพราะทำกอ่นบุคคลทั้งปวง นับวา่เป็นหัวหน้า คือเป็นผู้ให้ประตูได้แก่ชี้อุบาย เพราะเป็นผู้ดำเนินหนทางนั้นก่อนบุคคลทั้งปวง. ...” 
(มหามกฏุราชวิทยาลยั, 2543ก, น. 732-733) 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

144 
 

กรณีของพระสุทินผู้เป็นปฐมเหตุของปาราชิกสิกขาบทที่ 1 พระบัญญัติคือ “ก็ ภิกษุใดเสพเมถุนธรรม 
ภิกษุนั้นเป็นปาราชิก หาสังวาสมิได้” (วิ.มหา.1/39/29) ตัวบทพระวินัยดังกล่าวทำให้แลเห็นภาพความตั้งมั่น
ของพระสุทินผู้ปฏิเสธทรัพย์สินเงินทองทั้งปวงที่บิดามารดาเสนอจะยกให้ ความคลอนแคลนเกิดข้ึนเมื่อมารดา
ยกความม่ันคงของตระกูลมาเป็นเหตุผลถึงการไร้ทายาทสืบสกุลว่าจะทำให้โภคทรัพย์ทั้งปวงถูกเจ้าลิจฉวีริบไป 
แม้ว่าเราไม่สามารถเข้าใจได้อย่างถ่องแท้ว่าการเสพเมถุนธรรมในครั้งนั้น เกิดจากความตั้งใจของพระสุทินที่จะ
ให้ทายาทไว้สืบสกุล 13   กระทำด้วยภาวะจำยอมเพราะจำเป็นต้องธำรงความม่ันคงของวงศ์ตระกูลด้วยการมี
บุตรชายไว้สืบสุกลซ่ึงเป็นหนึ่งในหมุดหมายสำคัญตามคติฮินดูโบราณ 14  หรือว่าจะกระทำอย่างจงใจด้วยไม่อาจ
ต้านทานความต้องการทางเพศและความรู้สึกทางกามารมณ์ของตนนั้นได้  ทว่าสิ่งที่เราสามารถเข้าใจได้จาก
การวิเคราะห์ตัวบทพระวินัย ปาราชิกสิกขาบทที่ 1 ว่าด้วยการเสพเมถุนธรรมของพระสุทินคือ ข้อยืนยันอย่าง
มั่งคงของพุทธศาสนาต่ออุดมคติในวิถสีมณะของตน คือการสละละวิถชีีวิตแบบครอบครัว สู่การตั้งมั่นถือ
พรหมจรรย์ตลอดชีวิต การเสพเมถุนธรรมจึงขัดแย้งกับอุดมคติของความเป็นสมณะอย่างยิ่ง  เพราะกามกิจเป็น
กิจทีผู่้ครองเรือนพึงกระทำ ย่อมย้อนแย้งกับการเป็นภิกษุหรือภิกษุณผีู้ก้าวออกจากวิถีชีวิตแบบครอบครัวเพ่ือ
มุ่งปฏิบัติธรรมให้ล่วงพ้นห้วงแห่งทุกข ์  จึงมีการกำหนดโทษอย่างรุนแรงที่สุดต่อภิกษุและภิกษุณีผู้เสพเมถุน
ธรรม ถือเป็นปาราชิก ให้ขาดจากความเป็นพระโดยทันที และไม่สามารถกลับเข้ามาบวชเป็นสมาชิกในคณะ
สงฆ์อีกต่อไปได้ 

ถึงแม้เกิดความเสื่อมเสียขึ้นในคณะสงฆ์จากการกลับไปเยี่ยมครอบครัวของพระสุทินในครั้งนั้น ทว่าก็
ไม่ได้มีการห้ามภิกษุกลับไปเยี่ยมครอบครัว ย่อมแสดงถึงความอะลุ่มอล่วยต่อความสัมพันธ์เชิงครอบครัวใน
องค์กรสงฆ ์ รวมถึงการสื่อสารให้สมาชิกในองค์กรสงฆ์รับทราบถึงการไม่กีดกันความสัมพันธ์เชิงครอบครัวนี้ 
ดังที ่คลาร์ก (Clarke 2014, p.55)    วิเคราะห์เรื่องเล่านี้ว่า ดูเหมือนครอบครัวพระสุทินแสดงถึงวิถีการออก
จากเรือน สู่วิถีแห่งการไร้เรือน ทว่าวิถีแห่งการไร้เรือนไม่ใช่สภาวะการละท้ิงครอบครัวอย่างสิ้นเชิง    ขณะทีบ่ท 
ความนี้ตั้งข้อสังเกตต่อท่าทีอะลุ่มอล่วยของพุทธศาสนาต่อการมิได้ห้ามภิกษุกลับไปเยี่ยมครอบครัว และการยิน 
ยอมใหส้มาชิกในครอบครัวแสวงหาชีวิตทางศาสนาร่วมกันในคณะสงฆ์ยุคต้นดังนี้ว่า การมิได้ห้ามภิกษุกลับไป
เยี่ยมเยือนครอบครัว รวมถึงการยินยอมให้สมาชิกในครอบครัวสามารถแสวงหาชีวิตทางศาสนาร่วมกันได้ใน
คณะสงฆ์ยุคต้นสามารถเข้าใจได้ว่าเป็นการเปิดโอกาสในการเพิ่มจำนวนสมาชิกให้คณะสงฆ์ไดห้รือไม่ เนื่องจาก
เมื่อหัวหน้าครอบครัวคือบิดาหรือพ่ีชายออกบวชและสามารถไปมาหาสู่กับครอบครัวแต่เดิมของตนนั้นได้ ย่อม

 
13 ดูเหมือนผู้ประพันธ์คัมภีรป์ฐมสมันตปาสาทิกา (แปล) น่าจะพจิารณาการเสพเมถุนธรรมของพระสุทินกับอดีตภรรยาถึง 3 ครั้งว่ากระทำเพือ่ให้
ได้บุตรชายไว้สืบสกุล ดังนี้ “...ก็ท่านพระสุทินน์นี้ บัณฑิตพึงทราบว่า ได้ทำการยังกายวิญญัติให้เคลื่อนไหวถึง ๓ ครั้ง เพื่อความตกลงใจจะให้
ตั้งครรภ์. ...” อ้างใน ปฐมปาราชิกวรรณา  ใน พระวินัยปิฎก เล่มที่ 1 ภาคที่ 1 มหาวิภังค์ ปฐมภาค และ อรรถกถา มหามกฏุราชวิทยาลยั ในพระ
บรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2525. โปรดดูใน มหามกฏุราชวิทยาลยั. (2543), น. 715. 
14 ดังที่เราเข้าใจกัน ตามคติฮินดูโบราณไดจ้ัดแบ่งวิถีการดำเนินชีวิตไว้ 4 ช่วง หรอือาศรม 4 ได้แก ่ช่วงแรกคือ พรหมจารี เป็นช่วงเวลาศึกษาเล่า
เรียน ช่วงที่สองคือ คฤหัสถ์ เป็นผู้ครองเรือน มีภรรยาและบุตร ช่วงที่สามคือ วานปรัสถ์ ออกจากครัวเรือนไปถือศีลในป่า และชว่งสุดท้ายคือ สันยา
สี เป็นผู้สละโลก ไร้ซ่ึงสิ่งผูกมัดทางโลก (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตโฺต), 2546, น. 353; แบซัม, 2559, น. 259 -260)  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

145 
 

เพ่ิมโอกาสให้สมาชิกครอบครัวคนอ่ืนๆ สามารถก้าวเข้าสู่ชีวิตทางพระศาสนาได้เช่นกัน ดังเช่นการออกบวช
ของพระสารีบุตรจึงส่งผลให้บรรดาน้องชายและน้องหญิงรวมถึงหลานๆ ของท่านต่างได้ออกบวชด้วย  หรือใน
เมื่อสามีบวชเป็นภิกษุ จึงมีความเป็นไปได้ว่าภรรยาอาจจะออกบวชเป็นภิกษุณี และเมื่อสตรีผู้เป็นภรรยาและ
เป็นมารดาออกบวชเป็นภิกษุณี  จึงมีความเป็นไปได้ว่าบุตรชายจะออกบวชเป็นสามเณรด้วยเช่นกัน   ดังปรากฏ
ครอบครัวพระสุทินทีภ่รรยาและบุตรชายทั้งสองคนนั้นได้ออกบวชในภายหลัง  การอนุญาตให้บรรดาสมาชิกใน
ครอบครัวมุ่งแสวงหาชีวิตในพระศาสนาร่วมกันได้เท่ากับเป็นการเพ่ิมสมาชิกในคณะสงฆ์ซ่ึงการเพ่ิมจำนวนสมา 
ชิกในองค์กรสงฆร์วมถึงการเพ่ิมจำนวนของผู้สนับสนุนในพระศาสนาย่อมมีนัยสำคัญยิ่งต่อการสถาปนาคณะ
สงฆ์ยุคต้น 

บทความนีม้ีความเห็นว่าในการเผยแพร่พระศาสนานั้นจำนวนของพระสาวกน่าจะมีความสำคัญและมี
นัยสำคัญต่อภาพลักษณ์ของคณะสงฆ์ยุคต้น ดังที่ภายหลังการตรัสรู้ พระพุทธเจ้าเสด็จไปยังอาศรมของชฎิลทั้ง
สามพ่ีน้อง คือ ชลิฎอุรุเวลกัสสปะผู้มีสาวก 500 คน ชลิฎนทีกัสสปะผู้มีสาวก 300 คน และชลิฎคยากัสสปะผู้มี
สาวก 200 คน   ในกาลต่อมาท้ังสามพ่ีน้องรวมถึงเหล่าชลิฎผู้สาวกได้บรรพชาอุปสมบทเป็นภิกษุ ทำให้เมื่อ
เสด็จจากอุรุเวลาเสนานิคมเสด็จจาริกไปยังตำบลคยาสีสะ  พระพุทธองค์เสด็จพร้อมด้วยภิกษุหมู่ใหญ่ราว 
1,000 รูป  ท่านทั้งหลายล้วนได้บรรลุเป็นพระอรหันต์15 
 ขณะทีน่ักวิชาการด้านภารตวิทยาอย่างศาสตราจารย์ เอ. แอล แบชัม (A. L. Basham) (แบชัม, 2559, 
น. 427) กล่าวถึงการจาริกของพระพุทธเจ้า จำนวนและอิทธิพลของคณะสงฆ์สมัยพุทธกาลดังนี้    

    ...พระพุทธเจ้าและสาวกของพระองค์จะจาริกจากท่ีหนึ่งไปสู่อีกทีหนึ่งเป็นเวลาแปดเดือนเพื่อสั่ง
สอนคนทุกคนไม่เลือกหน้า... พระพุทธเจ้าและสาวกจะหยุดอยู่ที่สวนใดสวนหนึ่งที่บรรดาเศรษฐีหรือ 
คฤหบดีที่เป็นสาวกสร้างถวายเป็นเวลา 4 เดือน โดยพักอยู่ในกุฏิที่ทำด้วยต้นไผ่หรือต้นอ้อ  สวนเหล่า 
นี้ก็คือวัดที่เป็นต้นแบบของวัดทางศาสนาพุทธที่ยิ่งใหญ่ในสมัยต่อมา  เป็นเวลามากกว่า 40 ปี ชื่อเสียง
ของพระพุทธเจ้าเพ่ิมมากข้ึน หมู่สงฆ์ก็เพ่ิมทั้งจำนวนและอิทธิพล...   

อนึ่ง ดังทีบ่ทความนี้กล่าวไว้ในเบื้องต้นว่า การยินยอมให้คู่สามีภรรยาสามารถแสวงหาชีวิตทางศาสนา
ร่วมกันในคณะสงฆ์ย่อมเลี่ยงไม่ได้ที่จะเกิดปัญหาตามมาในคณะสงฆ์ท่ีประกอบด้วยทั้งภิกษุภิกษุณีผู้บรรลุธรรม
แล้วและทั้งภิกษุภิกษุณีผู้เป็นปุถุชน   บทความนีจ้ึงวิเคราะห์สองกรณีท่ีมีปัญหา คือกรณีภิกษุณีอดีตภรรยา
ปรนนิบัติภิกษุอดีตสามี และกรณีภิกษุณีอดีตภรรยารับใช้ภิกษุอดีตสามี  เนื่องจากทั้งสองกรณีคือการปรนนิบัติ 
และการรับใช้ภิกษุอดีตสามีของภิกษุณีอดีตภรรยาแสดงถึงปัญหาที่องค์กรสงฆ์ในยุคต้นต้องเผชิญเมื่อมีอดีตคู่
สมรสปฏิบัติธรรมร่วมกัน รวมทั้งจะวิเคราะห์แนวทางจัดการของคณะสงฆ์ต่อปัญหาดังกล่าว     
  

 
15 โปรดดูใน อุรุเวลปาฏิหาริยกถา ว่าดว้ยปาฏิหาริย์ที่ตำบลอุรุเวลา เร่ืองชฎิล 3 พี่น้อง อ้างใน วิ.มหา. 4/37-54/47-65. 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

146 
 

เมื่อภิกษุณีอดีตภรรยาปรนนิบัติภิกษุอดีตสามี... 

กรณีภิกษุณีอดีตภรรยาปรนนิบัติภิกษุอดีตสามี  เรื่องเล่านี้ปรากฏใน คัมภีร์ภิกขุนีวิภังค์ คือพระวินัย
ของภิกษุณีได้ระบุถึงต้นสายปลายเหตุของเรื่องเล่านี้ว่า ต้นเรื่องเกิดจากภิกษุณีอดีตภรรยาปรนนิบัติภิกษุอดีต
สามีผู้กำลังฉันอาหารอยู่ในสำนักภิกษุณีนั้น  ว่ากันตามธรรมเนียมภรรยาพึงปรนนิบัติสามีด้วยการยกน้ำ ด้วย
การพัดให้ รวมถึงชวนคุยเรื่องราวต่างๆ ของครอบครัวฉันใด ภิกษุณีก็ทำอากัปอาการฉันนั้น  เป็นเหตุให้ภิกษุ
อดีตสามีตำหนิ  ภิกษุณีจึงน้อยอกน้อยใจผสมกับความโกรธ ทำให้ภิกษุณีครอบขันน้ำบนศีรษะภิกษุแล้วใช้พัดตี  
ตัวบทพระวินัยกล่าวว่า      

...มหาอมาตย์ชื่ออาโรหันตะบวชในสำนักภิกษุ  อดีตภรรยาของท่านบวชในสำนักภิกษุณี  ต่อมา ภิกษุ 
นั้นร่วมฉันภัตตาหารในสำนักของภิกษุณีนั้น  ขณะที่ท่านกำลังฉัน ภิกษุณีนั้นเข้าไปยืนปรนนิบัติอยู่

ใกล้ ๆ ด้วยน้ำฉันและการพัดวี  พูดเกี่ยวกับเรื่องครอบครัว พูดมากเกินไป  ลำดับนั้น ภิกษุนั้น (อดีต
สามี – ผู้เขียน) จึงต่อว่าภิกษุณีนั้นว่า “น้องหญิงอย่าได้ทำอย่างนี้  เรื่องนี้ไม่สมควร 

      ภิกษุณีนั้นกล่าวว่า “เมื่อก่อนท่านทำอย่างนี้ๆ กับดิฉัน  บัดนี้ เพียงเท่านี้ ก็ทนไม่ได้”  จึงครอบขันน้ำ 
ลงบนศีรษะแล้วใช้พัดตี  

      บรรดาภิกษุณีผู้มักน้อย ฯลฯ พากันตำหนิ ประณาม โพนทะนาว่า “ไฉนภิกษุณีจึงตีภิกษุเล่า... 
      ...ลำดับนั้น พระผู้มีพระภาครับสั่งให้ประชุมสงฆ์เพราะเรื่องนี้เป็นเหตุ...แล้วจึงรับสั่งให้ภิกษุณีทั้งหลาย  
 ยกสิกขาบทนี้ขึ้นแสดงดังนี้ 
      ...ก็ภิกษุณีใดปรนนิบัติภิกษุผู้กำลังฉันอยู่ด้วยน้ำดื่มหรือด้วยการพัดวี  ต้องอาบัติปาจิตตีย์... 

        (วิ.ภิกฺขุนี 3/815-816/140-141)             

ประเด็นเรื่องเล่าที่ภิกษุณีอดีตภรรยาปรนนิบัติภิกษุอดีตสามีขณะฉันภัตตาหาร รวมถึงข้อวิเคราะห์
ของ เชน คลาร์ก มีกล่าวไว้ใน สุภัทรา วงสกุล (2563ก, น. 90) กล่าวโดยสรุป เรื่องเล่านี้ปรากฏในตัวบทพระ
วินัยของมหิศาสกะ (Mahīśāsakas) เช่นกัน ทว่าบรรยายไว้แตกต่างกัน กล่าวคือคู่สามีภรรยาที่ตกลงจะก้าวสู่
ชีวิตทางศาสนาร่วมกัน  ครั้นเมื่อภิกษุบิณฑบาตแล้วก็นำกลับมาฉันในที่พำนัก โดยมีภิกษุณีผู้ภรรยายืน
ปรนนิบัติภิกษุอยู่เบื้องหน้า พัดให้ภิกษุ ถวายน้ำให้ และด้วยกิริยาของหญิงที่มีจริต  ฝ่ายภิกษุสามีก้มหน้าก้มตา
ฉัน ไม่มอง ไม่พูดคุยกับภิกษุณีผู้เป็นภรรยา  ฉับพลันนั้นเองภิกษุผู้เป็นสามีกลับส่งยิ้มให้สตรีชู้รักสมัยเป็นฆรา 
วาสในทันทีท่ีเขาเห็นเธอเดินเข้ามา ด้วยความริษยาเป็นเหตุ ภิกษุณีจึงตีศีรษะภิกษุด้วยขวดน้ำจนขวดน้ำแตก
เป็นเสี่ยง  คลาร์กวิเคราะห์ประเด็นของเรื่องเล่านี้ว่า  แม้ภิกษุณีไม่พึงปฏิบัติต่อภิกษุอย่างที่เธอเคยปฏิบัติต่อ
สามี  ทว่าเรื่องเล่าที่แฝงด้วยอารมณ์ขันนี้โดยความไม่ตั้งใจของผู้ประมวลพระวินัยก็ได้เผยให้เห็นสมมติฐานว่า 
ภิกษุสามารถเข้าสู่ที่พำนักของภิกษุณีได้ รวมทั้งสามารถฉันอาหาร กิจกรรมเหล่านี้ไม่ได้ถูกห้ามปราม หรือจะ 
คาดหวังให้ผู้ประมวลพระวินัยในการตัดไฟตั้งแต่ต้นลมต่อสถานการณ์ที่อาจจะเต็มไปด้วยความสุ่มเสี่ยงนี้     



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

147 
 

แม้ว่ารายละเอียดของเรื่องเล่าที่ปรากฏในตัวบทพระวินัยของเถรวาท และในตัวบทพระวินัยของมหิ- 
ศาสกะจะบรรยายไว้แตกต่างกัน  ทว่าตัวบทพระวินัยของทั้งสองนิกายได้ร่วมกันถ่ายทอดลักษณะสังคมสงฆย์ุค
ต้นได้อย่างชัดเจน กล่าวคือได้สะท้อนภาพลักษณ์หนึ่งของสังคมสงฆ์ยุคต้น เป็นภาพของสมาชิกครอบครัวที่
สละละชีวิตแบบครอบครัวแสวงหาวิถีชีวิตทางศาสนาร่วมกัน  อีกภาพลักษณ์หนึ่งของคณะสงฆ์ยุคต้นก็ไม่ใช่สัง 
คมแบบอริยสงฆท์ีจ่ะมีเพียงภิกษุภิกษุณีผู้รู้ธรรมเป็นพระอรหันต์ทั้งหมด หากแตย่ังประกอบด้วยบรรดาภิกษุ
ภิกษุณีปุถุชนในคณะสงฆ์นี้ เรื่องเล่านี้จึงแสดงปัญหาหนึ่งซึ่งคณะสงฆ์ยุคต้นต้องเผชิญต่อการยึดมั่นในจารีต
แบบครอบครัวของสมณะผู้สละละวิถีชีวิตแบบครอบครัว  และภิกษุณผีู้นี้ก็เป็นตัวอย่างหนึ่งของการยึดมั่นตาม
จารีตแบบครอบครัวของสตรีผู้ทีแ่ม้ว่าได้ก้าวเข้าสู่ชีวิตทางศาสนาแล้วก็ตาม  กล่าวคือจารีตแบบครอบครัวที่
กำหนดให้สตรีในฐานะภรรยาต้องปรนนิบัตติ่อสามีฉันใด เธอก็ได้นำพาความเคยชินนี้นำมาใช้ในคณะสงฆ์ด้วย  
แม้ตัวบทพระวินัยระบุถึงภิกษุณีผู้นี้ว่าถูกตำหนิจากบรรดาภิกษุณีด้วยเหตุที่ตีภิกษุ ทว่าพุทธบัญญัติไดก้ำหนด
ห้ามภิกษุณีปรนนิบัติภิกษุผู้ฉันด้วยน้ำดื่มและการพัด  ดังนั้น เจตนารมณ์ของสิกขาบทนี้น่าจะเข้าใจได้ดังนี้
ประการแรก บัญญัติพระวินัยเพื่อขจัดความเคยชินตามจารีตแบบครอบครัว  กรณีนี้คือขจัดความเคยชิน
ตามจารีตแบบครอบครัวของการเป็นภรรยาคือการดูแลปรนนิบัติสามขีณะฉันภัตตาหาร  ในประการต่อมา
บัญญัติสิกขาบทเพื่อป้องปรามไม่ให้เกิดการกระทำในลักษณะเดียวกันของอดีตคู่สมรสอ่ืนในคณะสงฆ ์และ
หมายรวมถึงการห้ามไม่ใหภ้ิกษุณีอ่ืนๆปรนนิบัติภิกษุอ่ืนๆขณะกำลังฉันอยู่ด้วยน้ำดื่มหรือด้วยการพัด  เจตนา 
รมณส์ิกขาบทนี้จึงขยายขอบเขตในการห้ามปรามที่ไม่ได้หมายเพียงกรณีอดีตคู่สมรสในคณะสงฆ์เท่านั้น หาก
หมายรวมถึงห้ามมิให้ภิกษุณีรูปอื่นปรนนิบัติภิกษุรูปอ่ืนขณะกำลังฉันด้วยน้ำดื่มหรือด้วยการพัด  เนื่องด้วยเมื่อ
สตรีก้าวเข้าสู่ชีวิตในพระศาสนาแล้วย่อมมีสถานภาพใหม่ในฐานะภิกษุณีที่มหีน้าที่สำคัญคือมุ่งปฏิบัติธรรมเพื่อ
การดับทุกข์ได้อย่างสิ้นเชิง การยึดมั่นต่อจารีตแบบครอบครัวในฐานะภรรยาที่ต้องปรนนิบัติสามีหรือสตรีที่ต้อง
ปรนนิบัติบุรุษย่อมเป็นอุปสรรคสำคัญประการหนึ่งต่อการปฏิบัติธรรมของสตรีในฐานะภิกษุณี  ดังนั้น สิกขาบท
ดังกล่าวบัญญัติขึ้นเพ่ือเอ้ือเฟ้ือการปฏิบัติธรรมของสตรีในฐานะภิกษุณี ดังปรากฏเรื่องเล่าในพระไตรปิฎก
จำนวนหนึ่งกล่าวถึงกรณีภิกษุณีถูกภิกษุเอาเปรียบ ถูกเรียกใช้จนได้เบียดบังเวลาในการปฏิบัติธรรม (สุภัทรา วง
สกุล, 2563ก, น.95-99) 

แม้คณะสงฆ์ในยุคต้นยอมรับว่าสตรีมีศักยภาพในการบรรลุธรรมได้ไม่ต่างจากบุรุษ ทว่าพึงเข้าใจด้วย
ว่าความเป็นสตรีถูกจำกัดด้วยบริบททางสังคมวัฒนธรรมตามยุคสมัยนั้นให้ต้องพ่ึงพาบุรุษ  ดังทีศ่าสตราจารย์ 
เอ. แอล. แบซัม (2559, น. 287) กล่าวถึงสถานภาพของสตรีตามคติฮินดูโบราณซึ่งเป็นวลีที่มีการกล่าวอ้างกัน
สืบต่อมาว่า “เธอจะทำตามอำเภอใจไม่ได้ ถึงจะอยู่ในบ้านตนก็ตาม ตอนเป็นเด็กต้องขึ้นอยู่กับพ่อ พอสาวก็ต้อง
ไปขึ้นกับสามี ครั้นสามีตายก็ขึ้นกับลูกชายไมม่ีที่สิ้นสุด ไม่เคยมีอิสระอย่างใครเขา...”16    ดังนั้น เมื่อมีพุทธา
นุญาตให้สตรีบรรพชาอุปสมบทเป็นภิกษุณีได้  ทั้งมิได้ห้ามการไปมาหาสู่กันของอดีตคู่สามีภรรยาในคณะสงฆ์   
จึงจำเป็นต้องมีการบัญญัติพระวินัย เพ่ือให้เป็นแนวทางในจัดการความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนในคณะสงฆ์นี้ 
 
16 โปรดเทียบเคียงกับคำอธิบายของ สุภัทรา วงสกุล(2563ข, น. 38) 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

148 
 

นอกจากเพ่ือขจัดความเคยชินตามจารีตแบบครอบครัว ยังเพ่ือป้องปรามมิให้เกิดภาพลักษณ์ที่ไม่เหมาะสมของ
อดีตคู่สมรสที่ละทิ้งชีวิตแบบครอบครัวมาแสวงหาชีวิตทางศาสนาร่วมกัน  

 
เมื่อภิกษุณีอดีตภรรยารับใช้ภิกษุอดีตสามี... 

เป็นเรื่องราวอ้ือฉาวของพระอุทายีกับอดีตภรรยา  ทั้งคู่ใช้ชีวิตทางศาสนาร่วมกัน  อดีตภรรยาพำนัก
อยู่ในสำนักภิกษุณี ตัวบทระบุว่ามีการไปมาหาสู่ระหว่างอดีตสามีภรรยาคู่นี้อยู่เนืองๆ รวมถึงฉันภัตตาหารร่วม 
กันในสำนักภิกษุณีนั้น  “...นางมาหาท่านพระอุทายีอยู่เสมอ แม้ท่านพระอุทายีก็ไปหานางอยู่เสมอ ก็ในสมัยนั้น 
ท่านพระอุทายีกระทำภัตกิจในที่อยู่ของนาง...” (วิ.มหา.2/503/26)   ในเช้าวันหนึ่ง พระอุทายีครองอันตรวาสก
ถือบาตรและจีวรไปหานางถึงที่อยู่  จากนั้นนั่งบนอาสนะเปิดองคชาตต่อหน้าภิกษุณี  ภิกษุณีก็นั่งบนอาสนะเปิด
องค์กำเนิดต่อหน้าพระอุทายีเช่นกัน  พระอุทายีเกิดความกำหนัด เพ่งมององค์กำเนิดของนาง  น้ำอสุจิจึงเคลื่อน  
พระอุทายีจึงกล่าวกับภิกษุณีดังนี้ว่า  

“น้องหญิง เธอจงไปหาน้ำมา ฉันจะซักอันตรวาสก” 
นางตอบว่า “โปรดส่งมาเถิด ดิฉันจะซักให้” 

          ครั้นแล้วนางใช้ปากดูดอสุจิส่วนหนึ่ง และสอดอสุจิอีกส่วนหนึ่งเข้าในองค์กำเนิด  
          เพราะเหตุนั้นนางจึงได้ตั้งครรภ์ 

พวกภิกษุณีพูดว่า “ภิกษุณีนั้นไม่ได้ประพฤติพรหมจรรย์จึงตั้งครรภ์...” 
นางตอบว่า “แม่เจ้า ไม่ใช่ว่าดิฉันไม่ได้ประพฤติพรหมจรรย์” แล้วบอกเรื่องนั้นให้ 
ภิกษุณีท้ังหลายทราบ...” (วิ.มหา. 2/503/26)    

บทสรุปของเรื่องเล่านี้มีรูปแบบคล้ายคลึงกับตัวบทพระวินัยตัวบทอ่ืนๆ กล่าวคือการเรียกประชุมคณะ
สงฆ์เพ่ือบัญญัติสิกขาบท ทว่าในตัวบทนี้พระพุทธเจ้าทรงรับสั่งถามพระอุทายีว่า ใช้ภิกษุณีซัก “จีวรเก่า”จริง
หรือ เมื่อพระอุทายีทูลรับว่า “จริง พระพุทธเจ้าข้า”  จึงทรงถามว่าภิกษุณีผู้ซักจีวรเป็นญาติหรือไม่ใช่ญาติ   
พระอุทายีรับว่าไม่ใช่ญาติของตน  จึงมีพระบัญญัติว่า “ก็ ภิกษุใดใช้ภิกษุณีผู้ไม่ใช่ญาติให้ซัก ให้ย้อม หรือให้ทุบ  
จีวรเก่า ต้องอาบัตินิสสัคคิยปาจิตตีย์” (วิ.มหา. 2/504/27)          

ในประเด็นนี้มีการกล่าวไว้รวมทั้งกล่าวถึงความเห็นและข้อวิเคราะห์ของ เชน คลาร์ก ใน สุภัทรา วง
สกุล (2563ก, น. 93)  สรุปได้ว่า เชน คลาร์ก (Clarke, 2014, pp. 101-102) วิเคราะห์ตัวบทในพระวินัยชุดอ่ืน
ในกรณีพระอุทายิน (ตัวสะกดภาษาสันสกฤต–ผู้เขียน) บรรพชาอุปสมบทแล้วและรับรู้ข่าวว่าอดีตภรรยาคือ
นางคุปตาบรรพชาอุปสมบทเป็นภิกษุณีเช่นกัน  ภิกษุอุทายินจึงเดินทางสู่เมืองสาวัตถี  ฝ่ายภิกษุณีคุปตาเมื่อ
ทราบว่าภิกษุอดีตสามีเดินทางมา จึงไปหาพระอุทายินยังกุฏิ  ในระหว่างการเทศนาธรรมนั้นเองที่พระอุทายิน
เกิดความกำหนัดขึ้น  ภิกษุณีคุปตาวิ่งหนี  พระอุทายินจึงวิ่งไล่ตามและจับตัวเธอไว้  ตัวบทพระวินัยระบุว่าเมื่อ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

149 
 

ได้สัมผัสขาอ่อนของเธอทำให้น้ำอสุจิของพระอุทายินนั้นเคลื่อน ภิกษุณีคุปตาจึงอาสาซักจีวรให้และในห้วงเวลา
นั้นภิกษุณีคุปตาผู้โหยหาความสัมพันธ์เมื่อครั้งอดีตได้นำอสุจิของอดีตสามีเข้าไปในกายของเธอ  เหตุการณ์นี้ทำ
ให้บรรดาภิกษุณีสงฆ์ตำหนิว่า ภิกษุณีคุปตาไม่ปกป้องตัวเองแต่ปกป้องพระอุทายิน  ด้วยการกล่าวว่าพระอุทา
ยินไม่เคยแตะต้องกายเธอ  ขณะที่ภิกษุณีรูปอ่ืนๆไม่เชื่อคำอธิบายดังกล่าวนี้โดยกล่าวว่าหากพระอุทายินไม่เคย
แตะต้องกายของเธอ แล้วเหตุใดเธอจึงตั้งครรภ์ได้เล่า   ขณะที่ เชน คลาร์ก (Clarke, 2014, p. 103) กล่าวว่า
ประเดน็ปัญหาไม่ใช่อยู่ที่ภิกษุณีตั้งครรภ์   หากแต่ปัญหาอยู่ที่ภิกษุณีถูกทำให้ตั้งครรภ์โดยภิกษุ และเรื่องเล่า
ของการตั้งครรภ์ในลักษณะดังกล่าวเป็นการเบี่ยงประเด็นของผู้ประพันธ์หรือผู้ประมวลวินัยจากความกระดาก
อายในการถกเถียงประเด็นเรื่องเพศท่ีเกิดข้ึนในคณะสงฆ์ 

อย่างไรก็ตาม เชน คลาร์ก (Clarke, 2014, p. 119) วิเคราะห์ตัวบทพระวินัยในฐานะการแสดงนัยต่อ
การจัดการความสัมพันธ์กับครอบครัวของสงฆ์โดยผู้ประมวลพระวินัยที่เป็นนักปฏิบัติ (Pragmatic redactors) 
อาจจะตระหนักรู้ข้อเท็จจริงที่ว่าแม้ว่าพระสงฆ์จะเป็นสงฆ์  กระนั้นชายก็ยังคงเป็นผู้ชาย และหญิงก็ยังคงเป็น
ผู้หญิง ไม่สามารถมีบัญญัติในเชิงกฎหรือข้อไกล่เกลี่ยในคณะสงฆ์อันใดที่สามารถเปลี่ยนแปลงข้อเท็จจริงนี้ได้ 
(สุภัทรา วงสกุล, 2563ข, น. 75)  หากเราวิเคราะห์ข้อเสนอของเชน คลาร์ก ต่อวิถีแห่งอารามนิยมของพุทธ
ศาสนาแบบดั้งเดิมที่เสนอการประมวลพระวินัยบนพ้ืนฐานที่ไม่ใช่การปฏิเสธพันธะเชิงครอบครัวของสงฆ์ 
หากแต่มุ่งจัดการความสัมพันธ์แบบครัวเรือนในคณะสงฆ์ยุคต้นเพ่ือให้คู่สมรสหรือครอบครัวสามารถก้าวเข้าสู่
ชีวิตทางศาสนาร่วมกัน17    

จากการที่บทความนี้วิเคราะห์ตัวบทพระวินัยด้วยกรอบคิดเรื่อง“ครอบครัว” จากท้ังสามเหตุการณ์ ได้ 
แก่ การกลับไปเยี่ยมบ้านของพระสุทิน  การปรนนิบัติภิกษุอดีตสามีของภิกษุณีอดีตภรรยา และการรับใช้ภิกษุ
อดีตสามีของภิกษุณีอดีตภรรยา บทความนี้ได้ข้อสรุปดังนี้ 1.ความสัมพันธ์เชิงครอบครัวไม่เคยถูกห้ามในคณะ
สงฆ์ยุคต้น 2.คณะสงฆ์ยุคต้นบัญญัติสิกขาบทเป็นแนวทางการจัดการความสัมพันธ์เชิงครอบครัวในอาราม 
นิยม และ 3.ภาพแห่งความเป็นครอบครัวไม่เคยหายไปจากคณะสงฆ์ยุคต้น  ตัวบทพระไตรปิฎกได้แสดงทั้ง
แบบอย่างของภิกษุภิกษุณีอดีตคู่สมรสผู้ก้าวออกจากวิถีชีวิตครอบครัว สู่วิถีชีวิตทางศาสนาและประสบความ 
สำเร็จร่วมกัน ขณะที่ตัวบทในคัมภีร์พระวินัยได้แสดงทั้งตัวอย่างพฤติกรรมที่สุ่มเสี่ยง และสถานการณ์ที่พึง

 
17 ในงานศึกษา Family Matters in Indian Buddhist Monasticisms  คลาร์กได้วิเคราะห์ตัวบทคัมภีร์พระวินยัของนกิายตา่งๆ ที่เผยแสดงถึง
ภาพความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนในอารามนิยม อาทิ ความสัมพันธ์ระหวา่งบิดากบับุตร ความสัมพันธ์ระหว่างมารดากับบุตรในคณะสงฆ์ยุคต้น  
รวมถึงตัวบทที่แสดงว่าการเป็นภกิษุมิได้ตัดขาดความสัมพันธ์เชิงครอบครัวอย่างสิ้นเชิง อาทิ ตัวบทพระวินยันิกายมหาสงัฆิกะ (Mahāsāṃghika) 
เผยให้เห็นภาพภิกษกุลับไปยังครัวเรือนเพื่อจัดแจงกิจธุระคือการแต่งงานของบตุร หรือกรณีมีพุทธานุญาตใหภ้ิกษุณีผู้ต้ังครรภ์สามารถดำเนินชีวิต
ทางศาสนาของตนต่อไปได้  อีกทั้งมีพุทธานุญาตให้คณะสงฆ์แต่งต้ังเพื่อนภิกษณุีร่วมกันอภิบาลทารกในอารามแห่งคณะสงฆ์จนกวา่เด็กชายสามารถ
บวชเป็นสามเณรได้ซ่ึงมีอายุประมาณเจ็ดปี  (Clarke, 2014, pp. 131-133)   และโปรดดู กรณีมีพุทธานุญาตให้ภิกษณุีผู้ตั้งครรภ์สามารถดำเนิน
ชีวิตทางศาสนาของตนต่อไปได้ในอารามแห่งคณะสงฆ์  รวมถึงมีพุทธานุญาตให้คณะสงฆ์แต่งต้ังเพื่อนภิกษุณีร่วมกันอภิบาลทารกในอารามแห่ง
คณะสงฆ์จนกว่าเด็กชายสามารถบวชเปน็สามเณรได้ซ่ึงมีอายุประมาณเจ็ดปี  (สภุัทรา วงสกุล,2563ก, น. 72-73) 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

150 
 

ระแวดระวังของภิกษุภิกษุณีอดีตคู่สามีภรรยาปุถุชนผู้ยึดมั่นต่อจารีตในแบบครอบครัวแล้วนำมาใช้ในคณะสงฆ์
นี้ 

1. ความสัมพันธ์เชิงครอบครัวไม่เคยถูกห้ามในคณะสงฆ์ยุคต้น  บทความนี้เห็นด้วยกับข้อสรุปของ 
คลาร์ก 18  ในประเด็นเรื่องความเข้าใจของผู้ประพันธ์ หรือประมวลพระวินัยโดยเฉพาะพระวินัยฉบับภาษาบาลี
ต่อการกลับไปเยี่ยมบ้านญาติของภิกษุ ว่ามิได้มีข้อรังเกียจหรือมีนัยที่ส่อแสดงถึงความเป็นสิ่งต้องห้ามในพระ
วินัย ดังกรณีพระสุทินผู้กลับไปเยี่ยมครอบครัวและนำมาซึ่งการบัญญัติปฐมปาราชิก  ตามท่ีบทความนี้ตั้งข้อสัง 
เกตในเบื้องต้นว่า ความเสื่อมเสียที่เกิดขึ้นในคณะสงฆ์จากการไปเยี่ยมครอบครัวของพระสุทินที่แม้นำมาซึ่งการ
บัญญัติสิกขาบทคือปฐมปาราชิก  ทว่ากลับมิได้มีการบัญญัติห้ามภิกษุกลับไปเยี่ยมครอบครัว ย่อมแสดงถึง
ความอะลุ่มอล่วยของคณะสงฆ์ยุคต้นต่อความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนในองค์กรสงฆ์    ประเด็นที่ผู้บันทึกหรือ
ผู้ประพันธ์พระวินัยมีความกังวลน่าจะไม่ใช่การที่ภิกษุกลับไปเยี่ยมครอบครัว เนื่องจากผู้ประพันธ์หรือผู้ 
ประ มวลพระวินัยน่าจะเข้าใจดีว่าครอบครัวเป็นหนึ่งในผู้อุปถัมภ์สำคัญท่ีสามารถเอ้ือเฟ้ือทั้งภัตตาหารและทั้ง
อัฐบริ ขารเพ่ือให้ภิกษุภิกษุณีสามารถธำรงชีวิตทางศาสนาของตนได้อย่างราบรื่น  ทั้งการอนุญาตให้ภิกษุไปมา
หาสู่กับครอบครัวของตนได้ย่อมเพ่ิมโอกาสให้สมาชิกครอบครัว หรือมีการนำพาให้สมาชิกครอบครัวมาร่วม
ปฏิบัติธรรมในพระศาสนานั่นเท่ากับเป็นการเพ่ิมสมาชิกให้องค์กรสงฆ์   เนื่องจากการเพ่ิมสมาชิกให้องค์กรสงฆ์
น่าจะมีความสำคัญยิ่งต่อการสร้างความมั่นคงต่อการสถาปนาคณะสงฆ์ยุคต้นดังที่วิเคราะห์ไว้ในเบื้องต้น  

บทความนี้ตั้งข้อสังเกตเพ่ิมเติมว่า การไม่กีดกันการกลับไปเยี่ยมครอบครัวของสมาชิกในองค์กรสงฆ์
สามารถยืนยันภาพลักษณ์ของภิกษุและภิกษุณีในคณะสงฆ์ยุคต้น รวมถึงความเข้าใจของผู้ประพันธ์หรือผู้
ประมวลพระวินัยต่อสมาชิกในองค์กรสงฆ์ว่า มิใช่ภาพลักษณ์ของ “สมณะผู้พ้นโลก” หรือ “ปัจเจก-นอก-
โลก” ตามทัศนะของ ดูมองต์ (Dumont)19 และคณะสงฆ์ก็มิใช่กลุ่ม “คณะของผู้สละโลก” ดังภาพที่ แพทริก 
โอลิเวลล์ (Patrick Olivelle) ไดเ้สนอไว้    ทว่าสอดคล้องกับภาพที่  สตีเวน คอลลินส์ (Collins, 1988, p. 106) 
ไดเ้สนอภาพการ “ละทิ้งสังคม” ดังนี้ว่าหากพิจารณาจากมุมมองเชิงสังคมวิทยาแล้วชัดเจนทีเดียวว่าบุคคลทาง
 
18 ทั้งนี ้คลาร์กวิเคราะห์ตวับทในพระวินัยที่แฝงความเข้าใจต่อภาพความเป็นครัวเรือนในอารามนิยมแห่งคณะสงฆ์ยุคต้น อาทิ กรณีที่ภกิษุรูปหนึ่ง
เดินทางไปยังบ้านช่างกัลบกอยู่บ่อยครั้ง  ทำใหภ้ิกษุผู้สหายสรุปว่า  ฆราวาสผู้นัน้เป็นญาติของภิกษ ุแม้ในเร่ืองเล่าดังกล่าวนี้ช่างกัลบกผู้นั้นมิใช่ญาติ
ของภิกษ ุทว่าตวับทนี้ได้สะท้อนความเข้าใจที่ภกิษุรูปหนึ่งมีต่อภกิษุอกีรูปผู้เดินทางไปยังเรือนฆราวาสอยู่บ่อยครั้งว่า เป็นการเดินทางไปเยี่ยมญาต ิ 
และสะท้อนความเข้าใจของผู้ประมวลพระวินัยด้วยวา่ การกลับไปเยีย่มบ้านญาติของภิกษุมิได้ส่อแสดงว่าเป็นสิ่งต้องห้ามในพระวินัยแตอ่ยา่งใด          
(Clarke, 2014, pp. 131-133)  
19 สตีเวน คอลลินส์ (Steven Collins) กล่าวถึงความเข้าใจของ หลยุส์ ดูมองต์ (Louis Dumont) ที่มีต่อผู้ปฏิเสธโลก ดงันี้  

“...ผู้ปฏิเสธโลกมีความเพยีงพอในตนเอง โดยที่จะสนใจเฉพาะแต่กับตัวของเขาเอง ความคิดของผู้ปฏิเสธโลก จะคล้ายคลึงกับปัจเจกชน
สมัยใหม่  แต่จะมีขอ้ต่างพื้นฐานประการหนึ่งก็คือ  เรา(ปัจเจกชนสมัยใหม-่ผู้เขียน) อาศัยอยู่ในสังคม  ส่วนเขา (ผูป้ฏิเสธโลก-ผู้เขยีน) 
อาศัยอยู่นอกสังคม  ดังนั้น ขา้พเจา้ (Dumont-ผู้เขียน) จึงขอเรียกผู้ปฏิเสธโลก (Indian renouncer-ผู้เขียน) ว่า ปัจเจก-นอก-โลก  
โดยเปรียบเทียบแล้วพวกเรานั้นเป็น ปัจเจก-ใน-โลก โดยที่พวกเรานั้นเป็นปัจเจกชนในโลก ในขณะที่พวกเขานั้นเป็นปัจเจกชนแบบที่อยู่
นอกโลก  ผู้ปฏิเสธโลกอาจจะอาศัยอยู่โดยลำพังในฐานะฤาษ ีหรืออาจจะอาศัยอยู่ร่วมกบักลุ่มของผู้ปฏิเสธโลกดว้ยกันภายใต้นายผู้หนึ่ง
ผู้ที่ป่าวประกาศวินยัแห่งอิสรภาพแบบหนึ่ง  ความคล้ายคลึงกันของลัทธิพรตท้ังหลายแบบตะวันตก และระหวา่งอารามแบบพุทธกับ
อารามแบบคริสต์สามารถคล้ายคลึงกันได้เป็นอย่างมาก...”  (Collins, 1988, p. 102)  



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

151 
 

ศาสนานั้นไม่ได้หลีกลี้สังคม หากแต่แสดงถึงความไม่ยึดติดทางจิตวิทยา และแสดงถึงความเด็ดเดี่ยวแน่วแน่ของ
จิตใจซึ่งเป็นคุณลักษณะที่สะท้อนความก้าวหน้าแห่งการทำสมาธิ     

การไม่กีดกันการกลับไปเยี่ยมครอบครัวของสมาชิกในองค์กรสงฆ์ นอกจากสามารถยืนยันภาพของ
ภิกษุและภิกษุณีในคณะสงฆ์ยุคต้นว่า ไม่ใช่ภาพลักษณ์สมณะผู้พ้นโลก ได้แล้ว  ในอีกนัยหนึ่งก็อาจจะพิจารณา
ได้ว่าแสดงถึงข้อยืนยันต่อสังคมของคณะสงฆ์ยุคต้นที่มคีวามม่ันใจในสมาชิกองค์กรสงฆ์ของตน ในฐานะสมณะ
ผู้พ้นโลกียวิสัยหรือไม ่ ดังนั้นแล้วภาพลักษณ์ของภิกษุและภิกษุณีในฐานะสมณะผู้สละละวิถีชีวิตแบบครอบ 
ครัวสู่วิถีชีวิตในพระศาสนาจึงไม่ใช่ผู้สละละความสัมพันธ์เชิงครอบครัวอย่างสิ้นเชิง  ขณะเดียวกันพุทธศาสนา
คาดหวังให้สมาชิกในองค์กรสงฆ์สามารถแสดงตนต่อสังคมในฐานะสมณะผู้ก้าวพ้นโลกียวิสัยตามอุดมคติของ
พระศาสนา 

  บทความนี้มีความเห็นในประเด็นเกี่ยวกับตัวบทพระวินัยปาราชิกกัณฑ์ว่า ได้แสดงถึงประเด็นสำคัญ
ที่ผู้ประพันธ์หรือผู้ประมวลพระวินัยกังวลใจและให้ความระแวดระวังคือ การเสพเมถุนธรรมของสมาชิกใน
องค์กรสงฆ ์ เนื่องจากการเสพเมถุนธรรม (ซึ่งทั้งกับภรรยาทั้งกับสตรีทั้งกับสิ่งมีชีวิตอ่ืน (สัตว์) และท้ังกับสิ่งไร้
ชีวิตคือศพ)เป็นกามกิจของคฤหัสถ์หรือผู้ครองเรือนย่อมต้องขัดแย้งกับอุดมการณ์ของวิถีสมณะผู้สละละวิถีชีวิต
แบบครอบครัว จึงให้ถือเป็นความผิดอุกฉกรรจ์  ทั้งนี้ ผู้ประพันธ์หรือประมวลพระวินัยได้ป้องปรามมิให้เกิดการ
กระทำซ้ำรอยเดียวกันกับกรณีพระสุทิน  รวมทั้งบัญญัติพระวินัยทีเ่กี่ยวกับข้อห้ามการเสพเมถุนธรรมให้ครอบ 
คลุมข้ึนหมายรวมถึงการห้ามร่วมประเวณีกับหญิงอมนุษย์20  ศพหญิงที่ยังไม่ถูกสัตว์กัดแทะ และสัตว์เดรัจฉาน
ตัวเมีย  อีกท้ังบัญญัติให้ครอบคลุมทุกประเภทของการห้ามร่วมประเวณีทุกประเภท กล่าวคือห้ามการเสพเมถุน
ธรรมทางช่องคลอด ทางทวารหนัก และทางปาก  

2. คณะสงฆ์ยุคต้นบัญญัติสิกขาบทเป็นแนวทางการจัดการความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนในอาราม
นิยม  บทความนี้เห็นด้วยกับข้อเสนอของคลาร์กทีว่ิเคราะห์การบัญญัติพระวินัยในฐานะเป็นแนวทางต่อการ
จัดการความสัมพันธ์เชิงครัวเรือนของคู่สามีภรรยาที่ก้าวออกจากชีวิตครอบครัวสู่การแสวงหาชีวิตทางศาสนา
ร่วมกันในคณะสงฆ์ยุคต้น กล่าวคือเมื่อมีพุทธานุญาตให้มีการบรรพชาอุปสมบทภิกษุณีในคณะสงฆ์ย่อมเปิด
โอกาสให้ภรรยามีโอกาสติดตามภิกษุผู้เป็นสามีเข้าร่วมแสวงหาชีวิตทางศาสนา อาทิ ครอบครัวพระมหากัสสป
เถระและพระภัททกาปิลานีเถรีดังที่กล่าวไว้ 21   ทว่าการเปิดโอกาสให้อดีตคู่สมรสได้ปฏิบัติธรรมร่วมกันในพระ
ศาสนาย่อมมีทั้งอดีตคู่สมรสที่เป็นพระอริยสงฆด์ังเช่นพระมหากัสสปเถระและพระภัททกาปิลานีเถรี ทั้งภิกษุ

 
20 โปรดดูข้อวิเคราะห์ของ คลาร์กในการบัญญัติพระวินยัต่อกรณีดังกล่าว (Clarke, 2014, pp. 166-167)  
21 คัมภีร์ฝ่ายมหายานระบุถึงภัททกาปิลานีว่ามีรูปงดงามมาก เมื่อท่านออกบวชในสำนักนิครนถ์ ปุราณะ บรรดานักบวชชีเปลือยทั้งห้าร้อยคนต่าง
หลงใหลในความงามของเธอ เฝ้าติดตามเธอทุกวัน วันหนึ่งภัททาได้พบกบัพระมหากัสสปะ ท่านเล่าถึงสถานการณ์ที่ตนต้องเผชิญให้พระเถระได้ฟัง  
พระมหากัสสปะจึงนำเธอมาสู่สำนกัพระมหาปชาบดีโคตมี  แม้วา่เธอกลายเป็นภิกษุณีแล้ว  ความงดงามของเธอยังคงเป็นที่ต้องตาต้องใจบุรุษ
มากมายผู้พร้อมล่วงละเมิดเธอ  พระมหากัสสปะจึงแนะนำให้เธอไม่ต้องไปบิณฑบาต  แล้วไดป้ันส่วนอาหารครึ่งที่พระมหากัสสปะบิณฑบาตให้ 
กรณีนี้ทำให้เกิดข้อติฉินในหมูภ่ิกษุสงฆ์และภิกษุณี แม้วา่การปันสว่นอาหารนี้ทรงมีพุทธานุญาตแลว้ (Clarke, 2014, pp. 112-114) 



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

152 
 

และภิกษุณีปุถุชนจึงทำให้เกิดปัญหาในสังคมสงฆย์ุคต้น  ดังเช่นการยังยึดมั่นต่อจารีตแบบครอบครัวโดยนำมา 
ใช้ในคณะสงฆ์ ดังกรณภีิกษุณีอดีตภรรยาปรนนิบัติภิกษุอดีตสามี และกรณภีิกษุณีอดีตภรรยารับใช้ภิกษุอดีต
สามี     

อนึ่ง บทความนี้วิเคราะห์สิกขาบท “...ก็ภิกษุณีใดปรนนิบัติภิกษุผู้กำลังฉันอยู่ด้วยน้ำดื่มหรือด้วยการ
พัดวี  ต้องอาบัติปาจิตตีย์...”  (วิ.ภิกฺขุนี 3/815-816/140-141) ในฐานะเป็นแนวทางการจัดการความสัมพันธ์
เชิงครอบครัวในคณะสงฆ์ยุคต้น    ดังที่กล่าวไว้ว่าสิกขาบทนี้ต้นเรื่องเกิดจากกรณีภิกษุณีอดีตภรรยาปรนนิบัติ
ภิกษุอดีตสามีผู้เป็นอดีตมหาอมาตย์ขณะกำลังฉันภัตตาหารด้วยการยกน้ำให้และพัดให้  เจตนารมณ์ของสิกขา 
บทนี้น่าจะพิจารณาได้ว่าเพ่ือเพิกถอนความเคยชินของภิกษุณีที่ปฏิบัติตามจารีตแบบครอบครัวในฐานะภรรยา
ผู้ต้องปรนนิบัติของสามีโดยเฉพาะแต่เดิมนั้นภิกษุอดีตสามีเป็นถึงมหาอมาตย์ ในเมื่อสถานะทางสังคมของ
ภรรยาตามฮินดูโบราณขึ้นอยู่กับสถานะทางสังคมของสามี  ดังนี้แล้วภรรยาย่อมต้องปรนนิบัติรับใช้สามีอย่าง
เต็มกำลัง   ทว่าสถานภาพของภิกษุณีคือผู้ก้าวออกจากวิถีชีวิตของผู้ครองเรือนสู่ชีวิตทางศาสนาโดยมีอุดมคติ
คือการมุ่งปฏิบัติธรรมเพ่ือการดับทุกข์  บทความนี้มีข้อสังเกตว่าเมื่อผู้ประพันธ์หรือผู้ประมวลพระวินัยไม่ได้
ห้ามการไปมาหาสู่กันระหว่างภิกษุอดีตสามีกับภิกษุณีอดีตภรรยา  แม้เกิดกรณีอ้ือฉาวของพระอุทายีกับภิกษุณี
อดีตภรรยาเรื่องการใช้ให้ซักจีวรที่เปรอะเปื้อนอสุจิ   บทความนี้จึงวิเคราะห์ว่าตัวบทพระวินัยและสิกขาบทนี้ว่า
ทั้งเป็นการป้องปรามทั้งปิดกั้นโอกาสที่เป็นไปได้ในการอ้างเหตุผลนี้ต่อการตั้งครรภ์ของภิกษุณีด้วยใช้กรณีพระ
อุทายีกับภิกษุณีอดีตภรรยาเป็นแบบอย่าง รวมถึงต้องการตักเตือนทั้งภิกษุและท้ังภิกษุณีว่าจะไม่สามารถใช้ข้อ 
อ้างในลักษณะดังกล่าวนี้เพื่อเบี่ยงเบนประเด็นจากการก่อเรื่องอ้ือฉาวในคณะสงฆ์นี้ 

3. บทความนี้ได้ข้อสรุปว่า ภาพความเป็นครอบครัวไม่เคยหายจากคณะสงฆ์ยุคต้น  โดยปรากฏใน 
ตัวบทพระวินัยในฐานะตัวอย่างเตือนสมาชิกในองค์กรสงฆ์ให้พึงระแวดระวังดังที่วิเคราะห์ไว้ ทั้งปรากฏภาพ
ความเป็นครอบครัวในตัวบทพระสูตรอันเป็นเรื่องเล่าที่แสดงตัวอย่างว่ามีบรรดาสมาชิกในครอบครัวทีแ่สวงหา
ชีวิตทางศาสนาร่วมกันและต่างประสบความสำเร็จในชีวิตทางศาสนาร่วมกันโดยสามารถก้าวล่วงพ้นความทุกข์
ได ้  ดังมคีรอบครัวของพระพุทธเป็นต้นแบบ  ทั้งครอบครัวของพระสารีบุตรผู้เป็นอัครสาวกเบื้องขวา อีกทั้ง
ครอบครัวของพระมหากัสสปเถระผู้ได้รับการยกย่องว่าเคร่งครัดในการปฏิบัติธุดงควัตรดังที่กล่าวไป    

ทว่า บทความนี้มีข้อเสนอที่แตกต่างจากข้อเสนอของ เชน คลาร์ก ผู้วิเคราะห์เรื่องเล่าในตัวบทพระ
วินัยและมีข้อเสนอว่า ภาพแห่งครอบครัวในคณะสงฆ์ไม่เคยถูกละเลยจากผู้ประพันธ์หรือผู้ประมวลพระวินัย ใน
ฐานะเป็นภาพแทนของอารามนิยมของพุทธศาสนายุคต้น รวมถึงวิเคราะห์พระวินัยว่าบัญญัติขึ้นเพ่ือจัดการกับ
ความสัมพันธ์ของคู่สมรสที่แสวงหาชีวิตทางศาสนาร่วมกันในอารามแห่งคณะสงฆ์  

ข้อเสนอของบทความนี้ คือเราสามารถพิจารณาเรื่องเล่าในตัวบทพระวินัยในฐานะเป็นการสื่อสาร 
ระหว่างผู้ประพันธ์ หรือประมวลพระวินัยกับสมาชิกองค์กรสงฆ์โดยแสดงใหเ้ห็นภาพตัวอย่างปัญหาความ-
วุ่นวายของอดีตคู่สมรสที่ปฏิบัติธรรมร่วมกันในคณะสงฆ์ แสดงถึงภาพภิกษุภิกษุณีผู้ไม่สามารถก้าวพ้นโลกีย
วิสัย ผู้ยังยึดมั่นในจารีตแบบครอบครัว จึงเป็นปัจจัยให้การปฏิบัติธรรมของตนนั้นไม่ราบรื่น และอาจจะนำ



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

153 
 

ความเสื่อมเสียมาสู่คณะสงฆ์ยุคต้น ดังปรากฏประเด็นอ้ือฉาวคือการเสพเมถุนธรรมของพระสุทิน และเรื่อง
อ้ือฉาวของพระอุทายีเป็นตัวอย่าง จึงมีการบัญญัติสิกขาบทเพ่ือป้องปรามไม่ให้เกิดการกระทำผิดซ้ำรอยและมี
บทลงโทษกรณีมีการฝ่าฝืน เพ่ือยืนยันว่าการเสพเมถุนธรรมเป็นข้อห้ามสำคัญในสงฆ์ในฐานะชุมชนผู้สละวิถี
ชีวิต ครัวเรือนสู่ชุมชนแห่งการปฏิบัติธรรมที่มีอุดมการณ์และจุดหมายร่วมกันคือการดับทุกข์  หากถือว่าธรรม
วินัยเสมือนตัวแทนพระศาสดา เรื่องเล่าในคัมภีร์พระวินัยน่าจะเป็นการให้ตัวอย่างภิกษุภิกษุณีผู้ยังยึดมั่นกับวิถี
ชีวิตของผู้ครองเรือนและจารีตแบบครอบครัวซ่ึงย้อนแย้งกับวิถีสมณะผู้สละละครัวเรือน รวมถึงแสดงการป้อง
ปรามและการกำกับให้สมาชิกในองค์กรสงฆ์ถือหลักปฏิบัติให้สมควรแก่สมณสารูป  ขณะที่บทความนี้วิเคราะห์
ว่าเรื่องเล่าในพระสูตรอันประมวลพุทธพจน์และพระธรรมเทศนาได้ให้ภาพอุดมคติของครอบครัวต้นแบบที่
บรรดาสมาชิกในครอบครัวสละละวิถีผู้ครองเรือนเพื่อมุ่งสู่ชีวิตทางศาสนาร่วมกันและทุกท่านได้บรรลุจุดหมาย
ในพระศาสนาโดยมีครอบครัวของพระพุทธเจ้า ทั้งครอบครัวพระอัครสาวกองค์สำคัญเป็นต้นแบบ ดังที่
บทความได้กล่าวไว้ในเบื้องต้น     
 

เกี่ยวกับผู้เขียน 
สุภัทรา วงสกลุ: อาจารย์ประจำสาขาวิชาปรัชญาและศาสนา หลักสตูรศลิปศาสตรบณัฑติ คณะมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยศรี
นครินทรวิโรฒ  
 

บรรณานุกรม 

ภาษาไทย 

แบซัม, เอ. แอล. (2559). อินเดียมหัศจรรย์ : ศึกษาประวัติศาสตรแ์ละวัฒนธรรมของอนุทวีปอินเดียก่อนการเข้ามาของมุสลิม 

(กาญจนี ละอองศรี, บรรณาธิการแปล). มูลนิธิโตโยต้าประเทศไทย. 

ประพจน์ อัศววิรุฬหการ. (2537). เอโก จเร ขคฺควิสาณกปโฺป. ใน อายุบวร : รฤกพระคุณครูในโอกาสเกษียณอายรุาชการ  

ผู้ช่วยศาสตราจารย์ฐานสิร์ ชาครตัพงศ์ ภาควิชาภาษาตะวันออก คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย (น. 

183 – 193). บริษัทอมรินทร์พริ้นติ้งแอนด์พับลิชช่ิง จำกัด (มหาชน).    

พระมหาสมชาย ฐานวุฑโฺฒ. (2558). สิกขาบทในพระปาฏิโมกข์เกิดขึ้นเมื่อใด. ธรรมธารา, (1)1, 13–54.   

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎิกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลมิพระเกียรติ สมเด็จพระ

นางเจ้าสิริกติิ์ พระบรมราชินีนาถ พุทธศักราช 2539  เล่ม 1 พระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ภาค 1. โรงพิมพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.    

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎิกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลมิพระเกียรติ สมเด็จพระ

นางเจ้าสิริกติิ์ พระบรมราชินีนาถ พุทธศักราช 2539  เล่ม 2  พระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ ภาค 2. โรงพมิพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.    



วารสารมนุษยศาสตร์ปริทรรศน์ ปทีี่ 47 ฉบับท่ี 2/2568 เดือนกรกฎาคม-เดือนธันวาคม 

Manutsat Paritat: Journal of Humanities, Volume 47, Issue 2, July-December 2025 

154 
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎิกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลมิพระเกียรติ สมเด็จพระ

นางเจ้าสิริกติิ์ พระบรมราชินีนาถ พุทธศักราช 2539  เล่ม 3  พระวินัยปิฎก ภิกขุนีวิภังค.์ โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณ

ราชวิทยาลัย.    

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎิกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลมิพระเกียรติ สมเด็จพระ

นางเจ้าสิริกติิ์ พระบรมราชินีนาถ พุทธศักราช 2539  เล่ม 4  พระวนิัยปิฎก มหาวรรค ภาค 1. โรงพมิพ์มหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย.    

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎิกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลมิพระเกียรติ สมเด็จพระ

นางเจ้าสิริกติิ์ พระบรมราชินีนาถ พุทธศักราช 2539 เล่ม 26  พระสุตตันตปฎิก ขุททกนิกาย สุตตนิบาต. โรงพิมพ์

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.    

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2543ก). พระวินัยปิฎก เล่มที ่1 ภาคที ่1 มหาวิภังค์ ปฐมภาค และ อรรถกถา มหามกุฏราชวิทยาลยั 

ในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2525. พิมพ์ครั้งท่ี 4 . โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2543ข). พระสตูร และ อรรถกถา แปล ขทุทกนิกาย คาถาธรรมบท เล่มที่ 1 ภาคที่ 2 ตอนท่ี 2 มหา 

มกุฏราชวิทยาลัย ในพระบรมราชูปถัมภ์ พุทธศักราช 2525. พิมพ์ครั้งท่ี 4. โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

มหาวิทยาลยั). Chulalongkorn University Theses and Dissertations (Chula ETD), 4421. https://digital.car. 

chula.ac.th/chulaetd/4421/  

แม่ชีวิมุตติยา (สภุาพรรณ ณ บางช้าง). (2550). พระวินัยปิฎก ในรัตนประทีปแห่งพระไตรปฎิก. หอพระไตรปิฎกนานาชาต ิ

คณะอักษรศาสตร์ จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย 

วัดปทุมวนาราม ราชวรวิหาร และมูลนิธิสมเดจ็พระมหิตลาธิเบศ อดลุยเดชวิกรม พระบรมราชชนก. (2539). เถรีคาถา. วัดปทุม

วนาราม ราชวรวิหาร. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. บริษทั เอส.อาร์. พริ้นติ้ง แมส 

โปรดักส์ จำกัด. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2566). ตามพระใหมไ่ปเรียนธรรม (ธรรมบรรยาย แก่พระนวกะ รุ่นพรรษา ๒๕๓๙: 

๗ ภาค ๖๐ ตอน) พิมพ์ครั้งท่ี 1. วัดญาณเวศกวัน. 

สุภัทรา วงสกลุ. (2563ก). การวิเคราะห์วินัยภิกษุณสีงฆ์ในฐานะกระบวนการปฏิบตัิที่นำสู่การบรรลุธรรม. วารสารพุทธศาสน์

ศึกษา จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย, 27(2), 53–103.      

สุภัทรา วงสกุล. (2563ข). การวิเคราะห์เรื่อง กายภิกษณุีกับการบรรลุธรรม (วิทยานิพนธ์อักษรศาสตรดุษฎีบัณฑิต, จุฬาลงกรณ ์

สุมาลี มหณรงค์ชัย. (2562). ฤๅษีในอินเดียโบราณ: ศึกษา “ความเป็นนักบวช” ของฤๅษี. วารสารมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัย

นเรศวร. 16(2), 31-48. 

ภาษาอังกฤษ 

Clarke, S. (2014). Family Matters in Indian Buddhist Monasticisms. Honolulu: University of Hawaii Press. 
Collins, S. (1988). Monasticism, utopias and comparative social theory. Religion. 18(2), pp. 101–135. 
Olivelle, P. (2011). Ascetics and Brahmins: Studies in Ideologies and Institutions. London; New York: Anthem 

Press.    

https://digital/

