
Research Articles 
Received: 2020-02-27 Revised: 2020-05-22  Accepted: 2020-06-23 

พุทธศาสนาช่วยการบำบัด: สุขภาพจิตที่ย่ำแย่ในยุคสังคมก้มหน้า 
BUDDHIST THERAPY HELPS: MENTAL HEALTH ILLNESS  

IN THE SOCIETY IGNORISM 
 

พระครูวินัยธรษัฎฐพรรษ อคฺคธมฺโม (ณ น่าน) 
Phrakhruwinaithorn Sattabhat Akkhadhammo (Na Nan) 

E-mail: Akkhadhammo@gmail.com 
พระครูพิพิธสุตาทร (บุญช่วย ดูใจ) 

Phra Kru Pipitsutatorn (Boonchuay Doojai) 
 

บทคัดย่อ 
บทความนี้ต้องการนำเสนอทัศนะในประเด็นเกี่ยวกับพุทธศาสนาช่วยการบำบัด : สุขภาพจิตที่ย่ำแย่

ในยุคสังคมก้มหน้าที่มีวัตถุประสงค์ คือ 1) แนวทางการนำเสนอที่มาของปัญหาสุขภาพจิตที่ย่ำแย่ และ 2) การ
แก้ไขด้วยหลักพุทธศาสนาที่ช่วยการบำบัด ในนิยามยุคบริบทของสังคมก้มหน้า พบว่า กระแสทางโลกให้
ความสำคัญกับการเป็นคนเก่ง คนดีและมีความสุข แต่ในทางศาสนาให้ความสำคัญกับการเป็นผู้ที่มีจิตใจสูง 
สะอาด สว่าง และสงบหลุดพ้นจากกระแสโลกสิ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิง หลักคำสอนเรื่องการพึ่งพาตนเองที่ว่า “ตน
เป็นที่พึ่งแห่งตน” เป็นหลักการยืนยันความเชื่อมั่นในความเป็นมนุษย์ของพระพุทธศาสนา และพระพุทธองค์
ทรงตรัสไว้ว่า “อโรคยา ปรมาลาภา” ความไม่มีโรคเป็นลาภอันประเสริฐ ทั้งการไม่มีโรคคือโรคทางกาย และยัง
มีโรคอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งเห็นได้ยากและรักษาได้ยาก นั่นก็คือโรคทางใจ และหัวใจพุทธศาสนา : อริยสัจ 4 ในยุค
สังคมก้มหน้าทำให้คนใจร้อน คาดหวังผลเร็วขึ้น อารมณ์หงุดหงิดง่าย เกิดอารมณ์ขุ่นมัว และเกิดโทสะ เก็บ
ความคับข้องใจกลายเป็นอารมณ์ ขาดสติ ขาดความรู้ตัว ก่อให้เกิดอันตรายต่อตนเองและผู้อื่น สภาพความ
สมบูรณ์ของร่างกายทางด้านจิตใจถือเป็นสุขภาพจิตที่ดี การฝึกใจอย่างต่อเนื่อง การสร้างความตั้งใจของความ
สมดุลทางอารมณ์และสติ รู้เท่าทันอารมณ์ที่เกิดขึ้น ยอมรับความเครียดที่เกิดขึ้น ด้วยการนำหลักธรรมะมาช่วย
ในการบำบัดพัฒนาสภาวะจิตที่ย่ำแย่ในยุคสังคมก้มหน้าให้เกิดความสมดุลในชีวิตที่ดีคือ  
 คำสำคัญ: ยุคสังคมก้มหน้า, สุขภาพจิตที่ย่ำแย่, การบำบัด, พุทธศาสนา 
 
ABSTRACT 
 This article aims to present overview on issues related to Buddhist Therapy Helps: 
Mental Health Illness in the Society Ignorism. In with have objective as; 1) Guidelines for 
presenting the source of mental health problems that are poor and 2) Remedies with Buddhist 
principles that help healing. In the definition of a pure ear of society, bowing. It is found that the 
world is focused on being a good person. Good and happy people. But in a religious way, it is 
important to be mindful, clean, bright and calm from the end of the world. The doctrine of self-

 
 นิสิตหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย 
 อาจารย์ประจำหลักสูตรปริญญาพุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา, บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
 



วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563)  113 

reliance that "He is his own dependency" is a principle confirming the belief in humanity of 
Buddhism. And the Lord Buddha said, "Aphrodisiac disease." Without disease is a great fortune 
and without the disease is a physical disease and there is another disease, which is difficult to 
see and difficult to treat that is mental illness and the heart of Buddhism: Noble Truth 4. In the 
era of social Ignorism impatience to make people impatient. Expect faster results. Irritated mood 
emotional and frustrated feelings of frustration and frustration become unconscious emotions. 
Cause harm to yourself and others. The state of mental integrity is considered good mental 
health. Continuing training Creating the intention of emotional balance and consciousness. To 
know the emotions that happen. Accept the stress that occurs. The principle of Dharma helps 
to heal the mental condition of the Illness in the social Ignorism to balance the bester of life. 
 Keywords: Society Ignorism, Mental Health Illness, Therapy, Buddhist 
 
บทนำ 

สภาวะการเต ิบโตทางเศรษฐกิจและ
ความก้าวหน้าทางส ังคมในหลาย ๆ ด ้าน 
นำไปสู่ปัญหาความเหลื่อมล้ำในสังคม ปัจจุบัน
ประเทศไทยกำลังดำเนินการปฏิรูประบบและ
โครงสร้างการพัฒนาประเทศในด้านต่าง ๆ 
เพื่อสร้างความเป็นธรรม และลดช่องว่างของ
ความไม่เท่าเทียมกัน ให้กับคนยากจนและ
ผู ้ด้อยโอกาสในสังคม และปัจจุบันนี้  ยุคที่
คนเรามีสมาร์ทโฟน และแท็บเล็ตกันอย่าง
น้อยคนละ 1 เครื ่อง หรืออาจมากกว่า 1 
เครื ่อง ทำให้คนเราไม่ค่อยใส่ใจคนรอบข้าง 
หรือแม้แต่ใจลอย เพราะว่าถูกสิ ่งเร ้าจาก
เนื้อหาในจอสมาร์ทโฟน หรือว่าแท็บเล็ตจน
ลืมสิ่งรอบข้างรอบ ๆ ตัวไปจนเกือบหมดสิ้น 
ซึ่งคุณค่าของความเป็นมนุษย์ในกระแสทาง
โลกและทางศาสนานั ้น มีความแตกต่างกัน
อย ่ างส ิ ้ น เช ิ ง  เช ่ น  กระแสทางโลกให้
ความสำคัญกับการพัฒนามนุษย์ ให้เป็นคน
เก่ง คนดีและมีความสุข ในขณะที่ทางศาสนา
ให้ความสำคัญกับการพัฒนามนุษย์ ให้เป็นผู้ที่
มีจิตใจสูง สะอาด สว่าง และสงบหลุดพ้นจาก
กระแสโลกสิ้นทุกข์อย่างสิ้นเชิง หากนำจุดร่วม

ที่แตกต่างกันของทั้งสองทาง มาบูรณาการหา
องค์ความรู้ทั้งกระแสโลกและกระแสธรรมได้
อย่างลงตัวที่สุดนั้น พลังอำนาจทางปัญญาจะ
ทำให้มนุษย์รอดพ้นจากวัฏสงสาร และวังวน
ความอับจนในการเผชิญปัญหาต่าง ๆ ได้ หลัก
คำสอนเรื่องการพึ่งพาตนเองที่ว่า “ตนเป็นที่
พึ ่งแห่งตน” (ขุ.ธ.อ.(ไทย). 1/1-2/208) เป็น
หลักการยืนยันความเชื ่อมั ่นในความเป็น
มนุษย์ของพระพุทธศาสนา และพระพุทธองค์
ทรงตรัสไว้ว่า “อโรคยา ปรมาลาภา” ความไม่
ม ี โรคเป ็นลาภอันประเสร ิฐ  (ม.ม.(ไทย). 
2/1/496) ทั้งการไม่มีโรคคือโรคทางกาย และ
ยังมีโรคอีกอย่างหนึ่ง ซึ่งเห็นได้ยากและรักษา
ได้ยาก นั่นก็คือโรคทางใจ คือกิเลสที่สะสมมา
อย่างเนิ ่นนานในสังสารวัฏฏ์ ซึ ่งเป็นเครื ่อง
เสียดแทงจิตใจ ทำให้จิตใจเศร้าหมองไม่ผ่อง
ใส ซึ่งพฤติกรรมก้มหน้า สังคมก้มหน้า ที่ทำให้
การสื ่อสารแบบเผชิญหน้าลดน้องลง และ
อาจจะเป็นนิสัยที ่ต ิดต่อ ๆ ไป (สุภาภรณ์ 
สำเนียง, 2558) ในโลกออนไลน์ชื่อ “สังคมก้ม
หน้า” นี้ มีผลทำให้คนเราใจร้อน คาดหวังผล
เร็วขึ้น อารมณ์หงุดหงิดง่าย เกิดอารมณ์ขุ่นมัว 
และบ่อย ๆ ครั้งก็ไม่รู้ว่า นั่นคือการเกิดโทสะ



114  วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ขึ ้นมาแล้ว เก็บความคับข้องใจกลายเป็น
อารมณ์ต่อไป ขาดสติ ขาดความรู้ตัวทั่วพร้อม 
จนอาจจะก่อเกิดอันตรายต่อตนเองและผู้อ่ืน 
ใจลอย จิตไปจดจ่ออยู่กับเนื้อหา “คอนเทนต์” 
บนหน้าจอสมาร์ทโฟนและแท็บเล็ต จนไม่
เหลือปฏิสัมพันธ์กับโลกภายนอก ทั้ง ๆ ที่บาง
ทีอยู่ในภาวะที่จำเป็นต้องระมัดระวังตัว เช่น 
การข้ามถนน หรือขับรถอยู่บนทางด่วน นั้น
เป็นสิ่งที่สะท้อนจิตใจแบบใด “ความรู้ตัวทั่ว
พร้อม” ยังอยู ่ครบดีหรือไม่ หรือว ่าจ ิตใจ
คนเราลอยไปอยู่กับสิ่งอ่ืน และไม่สามารถท่ีจะ
ควบคุมด้วยตนเองได้อีกต่อไป 

สุขภาพจิต (Mental Health) องค์การ
อนามัยโลก (WHO) ได้ให้คำจำกัดความไว้ว่า 
“ความสามารถของบุคคลที่จะปรับปรุงตัวให้มี
ความสุขเข้ากับสังคมและสิ่งแวดล้อมได้ดี มี
ส ัมพันธภาพอันดีงาม กับบุคคลอื ่นและ
สามารถดำรงชีวิตของตนเองอยู่ได้ โดยไม่เสีย
ความสมดุล ทำให้มีความสุข ความสบายใจ 
รวมทั้งสามารถ สนองความต้องการของตนเอง
ในสังคมของโลก ที่กำลังเปลี่ยนแปลงนี้ใด้ โดย
ไม่มีข้อขัดแย้งเกิดขึ้นภายในจิตใจแต่อย่างใด 
ทั้งนี้คำว่าสุขภาพจิต มิได้หมายความเฉพาะ
เพียงแต่ความปราศจากโรคทางจิตและโรค
ทางประสาทเท่านั้น” สุขภาพจิตก็คือสภาพ
ความสมบูรณ์ของร่างกายทางด้านจิตใจนั้นเอง 
(World Health Organization, 2018) 

พระพุทธศาสนาเชื่อว่าการเปลี่ยนแปลง
ที่ทำได้ถึงระดับรากฐานของจิตสำนึกจะเป็นไป
ได ้ เม ื ่อคน ๆ น ั ้นเข ้าถ ึงความสุขภายใน 
(ความสุขยั ่งย ืน) โดยผ่านการฝึกใจอย่าง
ต่อเนื่อง ในเรื่องการสร้างความตั้งใจ ความ
สมดุลทางอารมณ์ และสติ เพราะการฝึกใจใน
เรื่องดังกล่าว จะทำให้คนเราเรียนรู้ถึงความ

แตกต่างระหว่างความเป็นจริงของสิ่งต่าง ๆ ที่
คนเรารับทราบได้ โดยระบบประสาทสัมผัสกับ
ความเป็นจริง ที ่เกิดจากการปรุงแต่งของ
ความเห็น ที ่ เราสร ้างข ึ ้นให ้ก ับสิ ่งต ่าง  ๆ 
เหล ่าน ั ้น ผลของการฝ ึกใจ ทำให ้คนเรา
มองเห็นสิ่งต่าง ๆ ตามที่ประสาทสัมผัส ได้รับ
รวมถึงการรับทราบทางใจด้วย ซึ่งเป็นการรับรู้
ที่ใกล้เคียงกับความเป็นจริงตามธรรมชาติโดย
ปราศจากความคิดที่ปรุงแต่งบิดเบือน ที่คนเรา
มักจะมีต่อสิ่งต่าง ๆ โดยเป็นนิสัย โดยคิดว่า
น ั ่ นค ือ  “ความจร ิ ง” (Davidson, 2018, 
p. 44-45) สุขภาพจิตมีความสำคัญต่อชีวิต
มนุษย์ เนื ่องจากถ้าบุคคลใดก็ตามมีภาวะ
ความสมบูรณ์ทางด้านจิตใจ ก็จะส่งผลถึงการ
ดำเนินชีวิตอย่างมีประสิทธิภาพ ลักษณะของ
ผู้ที ่มีสุขภาพจิตดี คือ 1) มีความรู้สึกที่ดีต่อ
ตนเอง ไม่ตกเป็นทาสของอารมณ์ เช่น กลัว 
วิตกกังวล โกรธ เกลียด อิจฉาริษยา และรู้สึก
ผิด, มีความเชื่อมั่นตนเองสามารถแก้ปัญหา
และต่อสู ้อุปสรรคต่าง ๆ ได้, ไม่ดูถูกตนเอง
หรือตำหนิตนเอง, สามารถทนต่อความผิดหวัง
ได้ 2) มีความรู้สึกที่ดีต่อผู้อื่น รู้จักรักและให้
ความสนใจผู้อื่นด้วยความจริงใจ, มองโลกใน
แง่ด ีเสมอ, มองเห็นความหวังดีของผู ้อ ื ่น , 
อยากเป็นมิตรกับบุคคลทั่วใป, เห็นอกเห็นใจ
บุคคลอ่ืนไม่เอารัดเอาเปรียบ 3) สามารถเผชิญ
กับปัญหาในชีวิตได้ เผชิญปัญหาต่าง ๆ ใน
ชีว ิตได้, มีความสามารถในการแก้ปัญหาที่
เก ิดขึ ้นด้วยตนเอง, มีความรับผิดชอบต่อ
หน้าที่ทั ้งของตนเองและสังคม, ตัดสินใจทำ
อะไรได้ด้วยตนเอง, มีความพอใจในงานที่ทำ, 
มีความมานะพยายามที ่จะทำงานให้สำเร็จ 
(สมเด ็จพระพุทธโฆษาจารย ์  (ประย ุทธ์  
ปยุตฺโต), 2558, น. 67-69) อันถือเป็นความ



วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563)  115 

สอดคล้องกับหลักการในทางพระพุทธศาสนา
ที่สอนไว้ว่า “เมื่อคนในสถาบันทางสังคมต่างๆ 
ได ้ ร ั บประโยชน ์ ตน (อ ั ตต ั ตถะ) ผ ่ าน
กระบวนการด ้านความค ิด ก ็จะส ่งผลใน
เบื ้องต้น คือการเสียสละประโยชน์ส่วนตน 
เพื่อประโยชน์ส่วนรวม ถือเป็นทิฏฐธัมมิกตถ
ประโยชน์ ลำดับถัดมาประโยชน์ผู้อ่ืน (ปรัตถะ) 
ผ่านกระบวนการด้านความรู้สึก ส่งผลให้การ
ช่วยเหลือผู้อื่นโดยไม่หวังสิ่งตอบแทน ถือเป็น
สัมปรายิกตถประโยชน์ และลำดับสุดท้าย
ประโยชน ์ท ั ้ งสองฝ ่าย (อ ุภย ัตถะ) ผ ่าน
กระบวนการด้านการปฏิบัติ/การกระทำ ส่งผล
ให้เกิดการมุ่งมั่นพัฒนาสิ่งรอบตัวให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงที่ดีขึ้น และเคารพสิทธิของบุคคล
อ่ืนและส่วนรวม ถือเป็นปรมัตถประโยชน์”  

ปัจจ ุบ ันแนวโน้มของโรคที ่ ไม ่ต ิดต่อ 
( Non-communicable disease) จ ะ เ ป็ น
สาเหตุของการเจ็บป่วยมากขึ้น ทั้งนี้เนื่องจาก
ในปัจจุบันความรู้และเทคโนโลยีที่ก้าวหน้าไป
มาก ทำให ้ โรคต ิดต ่อ (Communicable 
disease) สามารถร ักษาให ้หาย และถู ก
ควบคุมได้มากขึ้น ผู้คนจึงมีอายุเฉลี่ยนานขึ้น 
รวมไปถ ึงว ิถ ีช ีว ิตและพฤต ิกรรมในการ
ดำรงชีวิตหลายอย่างที่เปลี่ยนไป เช่น วิถีชีวิต
ที ่เร่งรีบ การนิยมบริโภคอาหารที ่บั ่นทอน
สุขภาพ การดื ่มส ุรา การสูบบุหร ี ่มากขึ้น 
พฤติกรรมเหล่านี้ล้วนเสี่ยงต่อการเกิดโรคที่ไม่
ติดต่อ ซึ่งส่วนใหญ่เป็นโรคเรื้อรังที่ต้องได้รับ
การรักษาต่อเนื ่อง เช่น โรคเบาหวาน โรค
ความดันโลหิตสูง โรคระบบหัวใจและหลอด
เลือด การเจ็บป่วยด้วยโรคทางกายเรื้อรังนั้น 
จำเป็นต้องอาศัยการปรับตัวปรับใจให้รับกับ
การเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น เพราะถือเป็นการ
เปล ี ่ยนแปลงท ี ่สำค ัญอย ่างหน ึ ่ งในช ีวิต 

(ศูนย์วิจัยสุขภาพกรุงเทพ, 2556) และส่งผล
กระทบต่ออารมณ์และจิตใจ จึงมีความเป็นไป
ได้สูงว่า ในอนาคตแนวโน้มการเกิดโรควิตก
กังวล โรคซึมเศร้า โรคเครียด โรคแพนิค/ตื่น
ตระหนก เป็นต้นอาจสูงขึ้น รวมถึงแนวโน้ม
การดื่มสุรา และการใช้สารเสพติด ก็อาจมาก
ขึ้น เนื่องจากมีการใช้สุราหรือสารเสพติด เพ่ือ
บรรเทาความเครียดที่อาจจะมีสาเหตุมาจาก
โรคต่าง ๆ ดังกล่าวนั่นเอง การเสพติดโทรศัพท์
ประเภทสมาร ์ทโฟน ไอแพด ท ี ่สามารถ
เชื ่อมต่ออินเตอร์เน็ตได้แค่เพียงปลายนิ้ว 
จนกระทั่งเทคโนโลยีเหล่านี้ กลายเป็นปัจจัยที่ 
6 นอกเหนือจากปัจจัย 4 ที่เป็นปัจจัยพื้นฐาน
ในการดำเนินชีว ิตของมนุษย์ทั ่วไป ได้แก่ 
อาหาร ที่อยู่อาศัย เครื่องนุ่งห่ม และยารักษา
โรค รวมทั้งรถยนต์หรือยานพาหนะต่าง ๆ ซึ่ง
กลายมาเป็นปัจจัยที่ 5 ที่จำเป็นอย่างยิ่งในการ
ดำเนินชีวิตที่กล่าวมานั้น จะเห็นได้ว่า สมาร์ท
โฟนทั ้งหลาย ได ้กลายเป ็นส ิ ่ งจำเป ็นใน
ชีวิตประจำวันของคนส่วนใหญ่ หรือคนทั่วโลก
ไปแล้ว จะเห็นได้จากกลุ่มคนทุกวัยตั้งแต่วัย
เด็ก วัยรุ่น วัยทำงาน ไปจนถึงผู้สูงวัยทั้งหลาย 
ก็ล้วนแล้วจะต้องเป็นเจ้าของสมาร์ทโฟนอย่าง
น้อย 1 เครื่อง ผลกระทบที่ตามมาจากการที่
ทุกคนให้ความสำคัญกับสมาร์ทโฟนเหล่านี้ ก็
คือ ทำให้ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในสังคม
ระดับต่าง ๆ ลดลงไปจนถึงขั้นย่ำแย่ และอาจ
นำไปสู่ “เท็กซ์เนค” “โกลบอล ซินโดรม” 
คือกลุ ่มอาการของโรคที ่เก ิดขึ ้นจากการ 
“ก้มหน้า” บ่อย ๆ ซ้ำ ๆ และนานเกินปกติ
นั่นเอง (ไพรัตน์ พงศ์พานิชย์, 2557) 

ซึ่งปัจจัยสิ่งสำคัญอีกประการหนึ่งที่ทำให้
ประชาชนม ี แนวโน ้ ม ท ี ่ จะเก ิดป ัญหา
สุขภาพจิตสูงขึ้น ก็คือ ปัญหาทางเศรษฐกิจ 



116  วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

คือภาวะเศรษฐกิจถดถอย ทำให้เกิดสภาวะ
การว่างงาน และรายได้ที่ลดลง ส่งผลที ่เกิด
ตามมา คือภาระหนี้สิน ที่มีผลกระทบโดยตรง
ต่อจิตใจ ทำให้เกิดความเครียด และอาจทำให้
เกิดโรคซึมเศร้า โรควิตกกังวล โรคแพนิค/ตื่น
ตระหนก เป็นต้นตามมา เมื ่อไม่ได้ร ับการ
รักษา และยังคงเผชิญกับปัญหาแบบเดิมซ้ำ ๆ 
ต่อไป จะยิ่งทำให้อาการย่ำแย่ลง จนบางราย
เกิดความคิดที่อยากทำร้ายตัวเอง และอาจถึง
ขั ้นสูญเสียชีว ิตลงไปได้ เพื ่อป้องกันไม่ให้
ตนเองต้องเผชิญกับปัญหาสุขภาพจิตหรือโรค
ทางจิตเวช ในเบื้องต้นจึงควรหมั่นฝึกสำรวจ
จิตใจตนเอง และสังเกตพฤติกรรมคนรอบข้าง 
หมั่นทำความเข้าใจอารมณ์ของตนเอง รู้เท่า
ทันอารมณ์ที ่เกิดขึ ้น ยอมรับความเครียดที่
เกิดขึ้น และหาวิธีจัดการกับความเครียดนั้น 
รวมถ ึงการเป ิดใจยอมร ับเข ้าพบแพทย์
ผ ู ้ เช ี ่ ยวชาญ เพ ื ่อขอคำแนะนำอาจเป็น
สิ่งจำเป็น เพื่อป้องกันไม่ให้ความเครียดสะสม 
อันอาจส่งผลกระทบต่อโรคทางกาย และเพ่ือ
ป้องกันไม่ให้เจ็บป่วยด้วยโรคทางจิตใจซ้ำเติม
ขึ้นมาอีกด้วย อีกทั้งสภาพปัญหาจากสมาร์ท
โฟน ได้ดึงความสนใจจากสิ่งต่าง ๆ รอบตัวไป
จนหมด ทุกคนต่างก้มหน้าก้มตาเสียเวลาไป
กับสิ่งนี้ จนทำให้ขาดปฏิสัมพันธ์ระหว่างคน
รอบข้าง ไม ่ม ีใครสนใจใคร จนกลายเป็น 
“สังคมก้มหน้า” ที่เราได้ยินกันจนคุ้นหูและ
เห็นภาพเหล่านี้จนชินตา (โรงพยาบาลกรุงเทพ, 
2557) นอกจากนี้ยังก่อให้เกิดปัญหาทางด้าน
สุขภาพ ไม่ว่าจะเป็นทางด้านร่างกาย ได้แก่ 
การเกิดปัญหานิ้วล็อค อาการปวดหลังหรือต้น
คอ เนื่องจากการก้มเป็นเวลานาน ปัญหาทาง
สายตาที่เกิดจากการเพ่งมองมากเกินไป หรือ
ทางด้านจิตใจ คือก่อให้เกิดความหมกมุ่นกับ

สิ่งใดสิ่งหนึ่งมากเกินไป จนก่อให้เกิดปัญหาใน
การสื ่อสาร เป็นต้น ประเด็นที ่น่าสนใจคือ 
ประเทศไทยมีพระพุทธศาสนาเป็นศาสนา
ประจำชาติ และเป็นรากฐานทางวัฒนธรรมมา
ช้านาน ทำอย่างไรจะสามารถนำหลักธรรม มา
บูรณาการผ่านการบำบัด เพื่อพัฒนาสภาวะ
จิตที่ย่ำแย่ในยุคสังคมก้มหน้าของมนุษย์ ให้
เกิดความสมดุลในการพัฒนาชีวิต และนำไปสู่
การพัฒนาสังคมไทยที่ยั ่งยืนต่อไปได้ ดังนั้น 
แนวทางการนำเสนอท ี ่ มาของป ั ญหา
สุขภาพจิตที่ย่ำแย่ อันมีสาเหตุมาจากปัจจัย
ต่าง ๆ คือ ไม่รู้ว่าธรรมะคือธรรมชาติของชีวิต 
ความประมาท ไม่เข้าใจเร ื ่องกรรมคือการ
กระทำด้วยเจตนา และไม่ตระหนักถึงการ
กระทำไปตามเหต ุผลหร ืออารมณ์  ตาม
รายละเอียดดังนี้  
 
ธรรมะคือธรรมชาติของชีวิต 

“วิกฤติคือโอกาส” ให้เปลี่ยนปัญหาเป็น
โอกาส ต้องใช้ปัญหาที่เกิดขึ้น ให้เป็นบทเรียน
เพ่ือสอนตนเอง และหาโอกาสพัฒนาตนเองให้
รู้จักและเข้าใจ “ธรรมะ” หรือ “ธรรมชาติของ
ชีว ิต” ให้ดียิ ่งขึ ้น ถึงแม้จะมีคำกล่าวที ่ว่า 
“อโรคยา ปรมาลาภา ความไม่มีโรคเป็นลาภ
อันประเสริฐ” (ขุ.ธ.(ไทย). 25/25/42) เป็นคำ
สอนที่คอยเตือนสติได้ดี แต่ความแน่นอนก็คือ
ความไม่แน่นอน ทุกสิ่งอย่างล้วนมีเหตุและมี
ปัจจัยทำให้เกิดขึ้นมาได้แทบทั้งสิ้น ไม่ว่าจะ
เป็นโรคทางกายหรือโรคทางใจ ซึ่งสัจจธรรม
ความจริงที่มนุษย์เราทุกคน ต้องยอมรับและ
หลีกหนีกันไม่พ้น คือการ “เกิด แก่ เจ็บ ตาย” 
ที่ทุก ๆ ชีวิต ไม่ว่าจะ ยากดีมีจน สุขทุกข์ 
ราชาหรือยาจก ล้วนต้องเผชิญและยอมรับ
ตามกฏของธรรมชาต ิท ี ่ เป ็นจร ิงน ี ้อย ่ าง



วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563)  117 

หลีกเลี ่ยงไม่ได้ ดังพุทธศาสนสุภาษิตที ่ว่า 
“อฑฺฒา เจว ทฬิทฺทา จ สพฺเพ มจฺจุ ปรายนา : 
ทั้งคนมีคนจน ล้วนมีแต่ความตายเป็นเบื ้อง
หน้า” (ที.มหา.(ไทย). 10/10/141) แต่ความรู้
อีกด้านหนึ่งที่เรา ควรต้องแสวงหาและเตรียม
ตัวให้ดี คือความรู ้ในด้านการดูแลสุขภาพ
ตนเอง (Self Care) ซึ่งต่อไปนี้ เราต้องถือว่า 
ไม่ว่าโรคทางกาย เช่น โรคมะเร็ง การติดเชื้อ
เอชไอวี/เอดส์ โรคอัมพาต โรคอัมพฤกษ์ โรค
หลอดเลือดสมอง โรคความจำเสื่อม ฯลฯ และ
โรคทางใจ เช่น โรคซึมเศร้า โรควิตกกังวล โรค
แพนิค/ตื ่นตระหนกฯลฯ เพราะต่อไปนี้ เรา
ต้องถือว่ามะเร็ง (ซึ่งคือเซลล์ของร่างกายเรา
เองที่แปลกแยกไป) ยังอาจหลงเหลืออยู่กับ
เรา หร ือสร ้างข ึ ้นมาใหม่ ไม ่มากก็น ้อย 
เพราะฉะนั้น เราต้องเรียนรู้ที่จะอยู่กับมะเร็ง
อย่างมีความสุขด้วย หรือการที่ตัวเราพลาด
พลั้งไปรับเชื้อเอชไอวี/เอดส์ (ซึ่งคือเชื้อ ของ
ร ่างกายเราเองท ี ่ แปลกแยกไป) ย ังอาจ
หลงเหลืออยู่กับเรา หรือสร้างขึ้นมาใหม่ ไม่
มากก็น้อย เพราะฉะนั้น เราต้องเรียนรู้ที่จะอยู่
กับเชื้อนั้นอย่างมีความสุขด้วยเช่นกัน และโรค
ทางกายอีกหลาย ๆ โรคที่เราต้องประสบและ
พบเจอ เราต้องเปิดใจ ทำใจ ยอมรับความเป็น
จริง ที่จะต้องเรียนรู้ รักษาและอยู่ร่วมไปกับ
โรคต่าง ๆ เหล่านั้นด้วยใจที่เป็นสุข ในทาง
กลับกันโรคทางใจ ก็เช่นกันเราต้องเปิดใจและ
ยอมรับ และพร้อมที่จะยอมรับการสูญเสียใคร
สักคน หรืออะไรบางอย่างที่มีความหมายกับ
เรามาก ความโศกเศร้าที่เกิดขึ้นย่อมมากมาย
เป็นทวีคูณ ความเจ็บปวด ความทรงจำแสน
เศร้า และคำถามที่ยังค้างคาใจ คอยตามหลอก
หลอนตัวเราอยู่ทุกเมื่อเชื่อวัน เราอาจจะรู้สึก
ว่าตัวเอง ไม่มีวันจะกลับไปเป็นเหมือนเดิมได้ 

เราจะไม่มีวันหัวเราะ หรือเป็นตัวของตัวเองได้
อีกแล้ว ตั้งสติและให้ค่อย ๆ มองโลกในแง่ดี
เข้าไว้ เพราะแม้ว่าจะไม่มีความโศกเศร้าใดที่ไร้
ความเจ็บปวด แต่ก็ยังมีวิธีโศกเศร้าที่ดีต่อตัว
เรา และช่วยให้เราก้าวต่อไปได้อย่างมั ่นคง 
อย่าจมปลักกับชีวิตที่ไร้ความสนุกสนาน ข้าม
ผ่านการสูญเสียไปให้ได้อย่างช้า ๆ ด้วยการตั้ง
สติ แล้วตัวเราเองจะค่อย ๆ ดีขึ้นอย่างแน่นอน 
จากปัญหาที่กล่าวมาทั ้งหมดนี้ จะสามารถ
คลี่คลายได้หาก คนเรารู้จักใช้ รู ้จักคิด รู ้จัก
กระทำทุก ๆ สิ่งทุก ๆ อย่าง อย่างมีสติและ
รู้เท่าทันเทคโนโลยี รู้เท่าทันกิเลสรอบ ๆ ตัว
เพียงเท่านี้ปัญหา “สังคมก้มหน้า” ก็จะหมด
ไปด้วย “ความไม่ประมาท” 
 
ความไม่ประมาท 

เมื ่อต้องเผชิญกับความสูญเสีย ความ
เศร้าโศก ความเสียใจ ความทุกข์ใจ ที่ล้วนเป็น
สภาวะทางจิต แทบทั้งสิ้น ความประมาทก็คือ
ความร ู ้ส ึกว ่า “ไม ่เป ็นไร” ดังพุทธศาสน
สุภาษิตที่ว่า “อปฺปมาทรตาโหถ (ท่านทั้งหลาย
จงเป็นผู้ยินดีในความไม่ประมาท)” (ขุ.ธ.(ไทย). 
25/25/58) ทุกสิ่งอย่างไม่มีอะไรแน่นอน มัน
ย่อมเปลี ่ยนแปลงไปตามเหตุปัจจัยของมัน
เสมอ เช่น อยู่ ๆ อาจจะเกิดอุบัติเหตุร้ายแรง
แก่เราขึ้นก็ได้ หรือเราอาจจะถูกลงโทษ โดยที่
เราไม่ได้ทำความผิดเลยก็ได้ หรือเศรษฐกิจ
อาจจะตกต่ำ จนเราต้องตกงานไม่มีเงินใช้ก็ได้ 
หรือเราอาจจะหิวโซ เพราะไม่มีเง ินมาซื้อ
อาหารกินก็ได้ หรือถ้าเรากินมากก็จะอ้วนได้ 
หรือเราอาจจะถูกหลอกจนสิ้นเนื้อประดาตัวก็
ได้ หรือชายที่ไปเที่ยวโสเภณี โดยไม่ระวังก็
อาจติดโรคเอดส์ได้ หรืออยู่ ๆ ก็อาจเกิดโรค
ระบาดร้ายแรงขึ้นมาได้ หรือคนที่เมาสุราแล้ว



118  วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ขับรถ ก็อาจเกิดอุบัติเหตุร้ายแรงขึ้นได้ หรือ
เราอาจจะถูกจี ้ปล้น หรือถูกทำร้ายร่างกาย 
หรือถูกรังแกข่มเหง หรือผู้หญิงก็อาจจะถูก
ล่อลวง หรือถูกฉุดเอาไปข่มขืนก็ได้ หรือแม้ภัย
พิบัติทางธรรมชาติต่าง ๆ ก็อาจเกิดขึ ้นจน
สร้างความเดือดร้อนแก่เรา หรือครอบครัว 
หรือแก่สังคม หรือแม้แก่โลกก็ได้ เป็นต้น ซึ่ง
สิ่งต่าง ๆ เหล่านี้ มันมีโอกาสที่จะเกิดขึ้นได้
มากทีเดียว ถ้าเราประมาท แต่ถึงสิ ่งต่าง ๆ 
เหล่านี ้จะไม่เกิดขึ ้น มันก็ยังมีสิ ่งที ่จะต้อง
เกิดขึ้นอย่างแน่นอนนั่นก็คือ ความแก่, ความ
เจ็บ, ความตาย, ความพลัดพรากจากสิ่งที่รัก, 
ความประสบกับสิ่งที่ไม่รัก, และความผิดหวัง 
ซึ่งไม่นานมันจะต้องเกิดขึ้นมาอย่างแน่นอน 
และมันย่อมนำมาซึ่งความทุกข์ตรมอย่างยิ่ง
เลยทีเดียว ดังพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า “อปฺป
มาทรตาโหถ : ท่านทั้งหลายจงเป็นผู้ยินดีใน
ความไม่ประมาท” 

การใช ้ช ีว ิตอย ่างไรจ ึงจะเร ียกว ่าไม่
ประมาท การใช้ชีวิตที่ไม่ประมาทนั้น มีอยู่ 2 
อย่าง คือการเตรียมพร้อมทางวัตถุ กับการ
เตรียมพร้อมทางจิตใจ ซึ่งการเตรียมพร้อมทาง
วัตถุ ก็คือ การสร้างความมั่นคงให้แก่ชีวิต ด้วย
การประกอบอาชีพที ่ส ุจริต ด้วยความขยัน 
อดทน และประหยัดอดออม รู้จักช่วยเหลือ
เพ่ือนมนุษย์ เพ่ือสร้างสังคมที่มั่นคง ไม่ทำลาย
สภาพแวดล้อม ป่าไม่ แม่น้ำลำคลอง เป็นต้น 
เรียกว่าเป็นการเตรียมพร้อม เพ่ือไม่ให้ร่างกาย
เป็นทุกข์ ส่วนการเตรียมพร้อมทางจิตใจ ก็คือ
การแสวงหาความรู ้ที ่จะช่วยให้จิตใจไม่เป็น
ทุกข์ เมื ่อต้องประสบกับสภาวะที ่ไม่น่าพึง
พอใจทั้งหลายในอนาคต เช่น ความแก่ ความ
เจ็บ ความตาย และความพลัดพรากจากสิ่งที่
รัก เป็นต้น ดังพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า “ยโต 

ยโต จ ปาปกํ ตโต ตโต มโน นิวารเย : ก็บาป
เกิดจากอารมณ์ใดๆ พึงห้ามใจจากอารมณ์
นั้น ๆ” (สํ.ส.(ไทย). 15/15/20) และพยายาม
ฝึกฝนจิตให้เข้มแข็ง เพื ่อเอาไว้ต้อนรับกับ
สภาวะที่ไม่น่าพอใจทั้งหลายในอนาคตนั้น ซึ่ง
ผู้ที่ไม่ประมาทสูงสุด ก็ย่อมที่จะพ้นจากความ
ทุกข์ทั ้งปวงนี ้ได้ ทั ้งในปัจจุบันและอนาคต 
ส่วนผู้ที่ประมาทไม่เตรียมพร้อมทางจิตใจ ก็
ย่อมที ่จะต้องประสบกับความทุกข์อย่างยิ่ง
จากสิ่งเหล่านี้อย่างแน่นอนในอนาคต ซึ่งผู้ที่
ประมาท ย่อมประสบกับความทุกข์ทั ้งใน
ปัจจุบันและอนาคต เพราะโง่เขลามองโลกด้วย
สายตาอันสั้นว่า มีแต่ความสุขสนุกสนาน ส่วน
ผู้ที ่ไม่ประมาท ย่อมประสบกับความสงบสุข 
และไม่มีทุกข์ หรือมีทุกข์น้อยทั้งในปัจจุบัน
และในอนาคต จึงหวังว่าผู้ที่กำลังประมาทอยู่
ทั้งหลาย จะหันมาหาความไม่ประมาทกันมาก
ขึ ้น เพื ่อจะได้พ้นจากปัญหาและความทุกข์ 
ความเดือดร้อนทั้งในปัจจุบันและในอนาคตกัน
ต่อไป อย่าไปโทษหรือมโน ว่าทุกสิ่งอย่างที่เกิด
ขึ้นมานั้นมาจาก “เวร” และ “กรรม” 
กรรมคือการกระทำด้วยเจตนา 

ชีวิตเมื่อเกิดขึ้นมาแล้ว ก็ต้องตายด้วยกัน
ทุกคน เมื่อชีวิตเริ่มเกิดขึ้น ก็เท่ากับเริ่มเดิน
ไปสู่ความตาย บางชีวิตก็ตายช้า บางชีวิตก็
ตายเร็ว บางชีวิตก็ตายทรมาน บางชีวิตก็ตาย
สงบ และเมื่อความตายมาถึง ก็ต้องทิ้งทุกสิ่ง
ทุกอย่างไป เหลือไว้แต่เพียงความทรงจำให้คน
ที่ยังอยู่ระลึกถึงเท่านั้น เราทุกคนที่เห็น ๆ กัน
อยู่นี้ล้วนต้องตายด้วยกันทั้งสิ้น ไม่ในวันหนึ่ง
วันใดข้างหน้า แต่ก็ไม่มีใครสนใจคิดถึงมัน ทุก
คนคิดถึงแต่การมีชีว ิตที ่มีความสุข ทุกคน
สนใจแต่จะแสวงหา และเสพสุข ทุกคนลุ่มหลง
มัวเมาในชีวิต ยึดมั่นถือมั่นในชีวิต เหมือนกับ



วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563)  119 

ว่าตนเองจะไม่ตาย เหมือนกับว่าตนเองจะอยู่
ค้ำฟ้า อย่างนี้จะเรียกว่าอะไร นอกจากคำว่า 
“ความประมาท” คำสอนเรื่อง “กรรม” ของ
พระพุทธเจ้านั้น จะเป็นการสอนเรื่องของจิต
ใต้สำนึก ที่เมื่อได้ทำสิ่งใดไปแล้ว จะมีผลเป็น
ความรู้สึกของจิตใจนั้นเอง “กรรม” แปลว่า 
การกระทำด้วยเจตนา (เจตนา ก็คือกิเลส) ซึ่ง
เจตนาก็มาจากจิตนั่นเอง แต่เมื่อจิตสั่งร่างกาย
ทำด ้วย ก ็จะเร ียกว ่า เป ็นกรรมทางกาย 
(กายกรรม) ถ้าสั่งปากพูดด้วย ก็เรียกว่า กรรม
ทางวาจา (วจีกรรม) ถ้าจิตคิดนึกเอง โดยยัง
ไม่ได้สั ่งกายทำและปากพูด ก็เรียกว่า กรรม
ทางใจ (มโนกรรม) ซึ ่งกรรมนี ้ ก็สรุปได้ 2 
ประเภท อันได้แก่ กรรมดี คือการทำความดี 
และกรรมชั่ว คือการทำความชั่ว ดังพุทธศาสน
สุภาษิตที่ว่า “ตญฺจ กมฺมํ กตํ สาธุ ยํ กตฺวา นา
นุตปฺปติ (ทำกรรมใดแล้วไม่ร้อนใจภายหลัง 
กรรมท ี ่ทำน ั ้นแลเป ็นด ี )” (ส ํ .ส. (ไทย) . 
15/15/81) “น ตํ กมฺม ํ กตํ สาธุ ย ํ กตฺวา 
อนุตปฺปติ (ทำกรรมใดแล้วร้อนใจภายหลัง 
กรรมท ี ่ ทำแล ้วน ั ้ นไม ่ด ี )” (ข ุ .ธ . (ไทย) . 
25/25/23) 

“กรรมดี” ก็สรุปอยู่ที่ การมีเจตนาที่จะ
ไม ่ เบ ียดเบ ียนช ีว ิต – ทร ัพย ์ส ิน – และ
กามารมณ์ของผู ้อื ่น การมีเจตนาที่จะไม่พูด
โกหก – คำหยาบ – ส่อเสียด – และเพ้อเจ้อ 
การไม ่โลภอยากได ้ของผ ู ้อ ื ่น ไม ่อาฆาต
พยาบาทปองร้ายผู ้อ ื ่น การมีความเห็นที่
ถูกต้องตามทำนองคลองธรรม รวมทั ้งการ
ช่วยเหลือผู ้อื ่น โดยไม่หวังผลตอบแทน (ไม่
เห็นแก่ตัว) ส่วน “กรรมชั่ว” ก็สรุปอยู่ที ่การมี
เจตนาเบียดเบียนชีวิต – ทรัพย์สิน – และ
กามารมณ์ของผู ้อื ่น การมีเจตนาในการพูด
โกหก – คำหยาบ - ส่อเสียด – และเพ้อเจ้อ 

การมีความโลกอยากได้ของผู้อื่น การอาฆาต
พยาบาทปองร้ายผู้อื ่น การมีความเห็นที ่ผิด
จากทำนองคลองธรรม รวมทั้งการละเลยไม่
ช่วยเหลือผู้ที่กำลังเดือดร้อน หรือมีความทุกข์ 
(เห็นแก่ตัว) ผลของกรรม เรียกว่า “วิบาก” 
โดยผลของกรรม ก็คือความรู้สึกที่เกิดขึ้นจาก
จิตใต้สำนึก คือเมื่อเราทำกรรมดี จิตใต้สำนึก
ของเรามันก็ร ู ้อย ู ่ว ่า เป็นความดีงามหรือ
ถูกต้อง ดังนั้นมันจึงเกิดความสุขใจ หรืออ่ิม
เอมใจขึ้นมาทันที แต่เมื่อเราทำกรรมชั่ว จิตใต้
สำนึกของเรามันก็ร ู ้อยู ่ว ่ามันชั ่ว หรือเลว
หรือไม่ดีหรือผิด ดังนั้นมันจึงเกิดความร้อนใจ 
หรืออย่างน้อยก็ความไม่สบายใจขึ้นมาทันที 
โดยวิบากนี ้ ถ้ายังไม่เกิดในทันทีที ่กำลังทำ
กรรมอยู่ ก็จะเกิดเมื่อทำกรรมเสร็จแล้วก็ได้ 
หรืออาจจะเกิดในเวลาต่อมาอีกหน่อยก็ได้ อีก
ทั ้งวิบากนี ้ จะมากหรือน้อยและตั ้งอยู ่นาน
หรือไม่นาน ก็ขึ้นอยู่กับเจตนา ว่าจะมากหรือ
น้อย ซึ่งเราจะต้องมาสังเกตจากจิตของเราเอง 

วิบากหรือผลของกรรม ที ่แท้จริงของ
พระพุทธเจ้านี้ ก็คือความรู้สึกจากจิตใต้สำนึก 
ซึ่งจัดว่าเป็นผลโดยตรง แต่ยังมีผลโดยอ้อม ที่
ไม่จัดว่าเป็นคำสอนของพระพุทธเจ้า คือเมื่อ
ทำความดีแล้วได้รับรางวัล หรือมีคนชมเชย
และชีวิตเจริญรุ่งเรือง แต่เมื่อทำความชั่วแล้ว
ถูกลงโทษ หรือถูกติเตียนหรือชีวิตล่มจม ซึ่ง
ผลโดยอ้อมนี้มันไม่แน่นอน เพราะมันขึ้นอยู่
ก ั บ ปั จ จ ั ย ภ า ย น อ ก  ( เ ช ่ น  ค ่ า น ิ ย ม 
ขนบธรรมเนียมประเพณี เป็นต้น) คือถ้าทำดี
แล้วไม่มีใครรู้ หรือสังคมไม่ยอมรับ ก็ไม่มีใคร
มาชมเชย หรือให้รางวัล หรือถ้าทำความชั่ว
แล้วปกปิดไว้ได้ หรือสังคมยอมรับ ก็ไม่ได้รับ
การลงโทษ หร ื อไม ่ ถ ู กต ิ เต ี ยน ด ั งนั้ น
พระพุทธเจ้า จึงไม่สอนเรื ่องผลโดยอ้อมนี้ 
เพราะมันไม่แน่นอน ดังนั้นในการที่ชีวิตของ



120  วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

คนเราจะต้องประสบ หรือต้องเผชิญกับสภาวะ
ของโรคทั้งทางกายหรือทางใจก็ตาม ดังดังพุทธ
ศาสนสุภาษิตที ่ว ่า “อตฺตา หเว ชิตํ เสยฺโย : 
ชนะตนน ั ่ นแหละ เป ็นดี” (ข ุ .ธ . (ไทย) . 
25/25/29) จึงสามารถอนุมานไปได้ว่า เป็นผล
มาจากการกระทำโดยเจตนาของตัวเอง ไม่ว่า
จะเป็นนิสัยส่วนตัว พฤติกรรมความคุ ้นชิน 
ความชอบ ความพึงพอใจ ฯลฯ ที่ล้วนแล้วแต่
กระทำไปตามก ิ เลส ความต ้องการหรือ
ความชอบส่วนตัวแทบทั ้งส ิ ้น จึงมีผลหรือ
ว ิบากหรือผลที ่ ได ้จากการกระทำไปตาม
สภาวะของโรคต่าง ๆ ที่ตนเองประสบพบเจอ
มาด้วยความประมาทแทบทั้งสิ้น ทุกสิ่งอย่าง
ในชีวิตของคนเราล้วนทำไปตามเหตุผลหรือ
อารมณ์ชี้นำไปทั้งสิ้น 

 

การกระทำไปตามเหตุผลหรืออารมณ์ 
การตัดสินใจในการจะทำสิ่งต่าง ๆ ของ

มนุษย์เรานี ้ แยกได้ 2 ฝ ่าย คือ ทำไปตาม
เหตุผล กับทำไปตามอารมณ์ ซึ่งการทำไปตาม
เหตุผลนั้น ก็คือการใช้สติปัญญาพิจารณาก่อน 
จึงค่อยทำไปตามเหตุผลที่มองเห็นแล้วดังพุทธ
ศาสนสุภาษิตที่ว่า “สนาถา วิหรถ มา อนาถา : 
จงอยู่อย่างมีหลักยึดเหนี่ยวใจ อย่าเป็นคนไร้ที่
พ่ึง” (องฺ.ทสกฺ.(ไทย). 24/24/25) คนที่มีปัญญา
และมีใจหนักแน่น ก็มักจะทำไปตามเหตุผล 
เพราะเขาได้พิจารณาเห็นแล้วว่า สิ่งใดควรทำ 
สิ ่งใดไม่ควรทำ โดยไม่สนใจกับอารมณ์ของ
ตัวเองว่า จะอยากทำหรือไม่อยากทำ ซึ่งบางที
มันก็ฝืนกับอารมณ์ของตัวเอง แต่ก็ต้องทำ
เพราะเห็นว่า มันมีผลดีแก่ท้ังตนเองและผู้อ่ืน 

ส่วนการทำไปตามอารมณ์นั้น ก็คือการ
ทำไปตามความรู้สึกที่กำลังเกิดอยู่เฉพาะหน้า 
ส่วนคนที่มีปัญญาน้อย ก็มักจะทำอะไรไปตาม
ความรู้สึก โดยไม่สนใจเหตุผล หรือเรียกว่า ทำ
ไปตามอารมณ์ โดยไม่สนใจว่าจะเกิดผลเสีย

อย่างไรตามมาในภายหลัง เพราะไม่ชอบใช้
ปัญญามาพิจารณา ดังพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า 
“อตฺตานญฺเจ ตถา กยิรา ยถญฺญมนุสาสติ : ถ้า
พร่ำสอนผู้อื่นฉันใด ก็ควรทำตนฉันนั้น” (ขุ.ธ.
(ไทย). 25/25/36)  

แต่ธรรมชาติของคนเรานั ้น ย่อมจะมี
ปัญญามากบ้างน้อยบ้างด้วยกันทุกคน ดังนั้น
จะหาคนที ่เอาแต่เหตุผลเพียงอย่างเดียว 
โดยไม่สนใจความรู้สึกหรืออารมณ์นั้นย่อมไม่
มี หรือจะหาคนที่เอาแต่อารมณ์เพียงอย่าง
เดียวโดยไม่สนใจเหตุผลนั ้นย่อมไม่ม ีอีก
เช่นกัน คนที่จะใช้แต่เหตุผลเพียงอย่างเดียว
นั้น จะต้องสามารถควบคุมอารมณ์ได้อย่าง
เด็ดขาด ซึ่งตามปกติคนเรามักทำกันไม่ค่อยได้ 
เพราะขาดการฝึกฝนมาอย่างเพียงพอ ส่วนคน
ที่จะใช้แต่อารมณ์เพียงอย่างเดียวนั้น ดูจะมี
มาก เพราะมันทำง่าย เหมือนกับพวกสัตว์
เดรัจฉานทั้งหลาย ที่เวลาเกิดความรู้สึกพอใจ
มันก็รักกัน แต่พอรู้สึกไม่พอใจมันก็ทำร้ายกัน 
ดังนั้นในตัวของคนเรา ในคน ๆ เดียวนั้น จึง
สามารถกระทำสิ่งต่าง ๆ ไปตามเหตุผลบ้างใน
บางครั้ง และทำไปตามอารมณ์บ้างในบางครั้ง 
โดยขึ้นอยู่กับว่าในขณะนั้น กำลังมีสภาวะจิต
เป็นเช่นไร คือถ้ากำลังมีจิตที่สงบหรือมีสมาธิ 
ก็ย่อมที่จะกระทำไปตามเหตุผล แต่ถ้ากำลังมี
จิตที ่เร่าร้อน ฟุ ้งซ่าน วุ ่นวาย ก็ย่อมที ่จะ
กระทำไปตามอารมณ์ ดังพุทธศาสนสุภาษิต
ทีว่่า “ยโต ยโต จ ปาปกํ ตโต ตโต มโน นิวารเย : 
ก็บาปเกิดจากอารมณ์ใด ๆ พึงห้ามใจจาก
อารมณ์นั้น ๆ” (สํ.ส.(ไทย). 15/15/63) 

การกระทำไปตามอารมณ์นั้น มีโอกาสที่
จะกระทำผิดพลาด หรือเกิดผลเสียตามมาใน
ภายหลังได้มาก ส่วนการกระทำไปตามเหตุผล
นั้น มีโอกาสที่จะกระทำถูก หรือเกิดผลดีได้



วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563)  121 

มาก ดังนั ้นในภาคทฤษฎีการกระทำไปตาม
เหตุผลจึงย่อมที่จะมีผลดีกว่า การกระทำไป
ตามอารมณ์ แต่ว่าในการประพฤติและการ
ปฏิบัติจริง ๆ นั ้น คนเรามักกระทำไปตาม
อารมณ์เสียมากกว่า เพราะไม่สามารถควบคุม
จิตใจของตนเองได้ การกระทำที่จะใช้เหตุผล 
ให้มากกว่าการใช้อารมณ์นั้น ต้องขึ้นอยู่กับ
การฝึกฝนอบรมจิต คนเราบางคนโชคดี ที่โต
ขึ้นมากับการใช้เหตุผลมากกว่าอารมณ์ จึงมัก
เป็นคนที่หนักแน่นไม่ทำตามอารมณ์ จึงทำให้
เป็นคนที่มีคนรัก เคารพนับถือมากและมีความ
เจริญก้าวหน้าในชีวิต มากกว่าคนที่ชอบใช้
อารมณ ์

คำสุภาษิตที่ว่า “ไม้อ่อนดัดง่าย ไม้แก่ดัด
ยาก” นั้น (ฝ่ายตำราวิชาการ, 2552, น. 35)  
ดูจะเป็นวิธีที่ถูกต้อง ซึ่งถ้าใครที่ต้องการให้
ลูกหลานของตนเอง เป็นคนชอบใช้เหตุผล ก็
ต้องหมั่นฝึกฝนให้ลูกหลาน เป็นคนมีเหตุผล
มากกว่า การตามใจลูกหลาน จนทำให้ลูกหลาน 
เป็นคนที่ชอบเอาแต่ใจตัวเอง ซึ่งเด็ก ๆ ที่ถูก
ตามใจมาก ๆ ก็ย่อมที่จะเป็นเด็ก หรือเป็นคน
มีนิสัยเอาแต่ใจตนเอง เพราะถูกตามใจมาเสีย
จนเคยตัวและเคยชิน ดังนั้นเมื่อกระทำสิ่งใด
แล้ว ทำให้เกิดความรู้สึกเป็นสุข สนุกสนาน
เด็ก ๆ ก็อยากจะกระทำสิ่งนั้น ๆ แม้ว่าสิ่งนั้น 
จะทำให้เกิดผลเสียอย่างยิ่งแก่ชีวิตในอนาคตก็
ตาม แต่ถ ้าต ้องกระทำสิ ่งใด ที ่ทำให ้เกิด
ความรู้สึกทุกข์หรือลำบาก เด็ก ๆ ก็ไม่อยากจะ
กระทำสิ่งนั้น ๆ แม้ว่าการกระทำสิ่งนั้น ๆ จะ
เกิดผลดีอย่างยิ่งแก่ชีวิตในอนาคตก็ตาม นี่เอง
ที่ทำให้เด็ก ๆ สมัยใหม่นี้ เป็นเด็กดื้อด้าน ไม่
เชื ่อฟังพ่อแม่ ครูอาจารย์ ก็เพราะถูกเลี้ยงดู
และตามใจมาเสียจนเคยตัวและเคยชิน คือจะ

กลายเป็นเด็กที่เอาแต่การใช้อารมณ์มากกว่า
เหตุผลนั่นเอง 

ส่วนคนที่ไม่ได้เติบโตมา กับการใช้เหตุผล
ก็ตาม แต่ถ้าเข้าใจในเรื ่องการใช้เหตุผลกับ
อารมณ์นี ้แล้ว ก็สามารถที่จะฝึกฝนจิตของ
ตนเองให้เข้มแข็ง จนสามารถควบคุมอารมณ์
ของตนเองได้ ซึ่งหลักในการฝึกจิตนี้ ก็สามารถ
ทำได้โดยการหมั่นฝึกสมาธิอยู่เสมอ ๆ การฝึก
สมาธิ ก็สามารถกระทำได้หลากหลายวิธี ซึ่งไม่
จำเป็นจะต้องนั ่งหลับตา และท่องภาวนา
ตามที่ปรากฏ การทำสมาธิซึ ่งตามปกติแล้ว 
พฤติกรรมของคนเรา ที่ได้กระทำอะไรนาน ๆ 
มีใจจดจ่ออยู ่กับสิ ่งนั ้นนาน ๆ และให้ความ
สนใจ ความใส่ใจ จนเกิดความรู ้สึกนิ ่ง สงบ 
หรือความคุ้นชินกับสิ่งนั้น ๆ อย่างโปร่งโล่ง
สบาย หรือผ่อนคลาย ก็ล้วนแล้วแต่เป็นสมาธิ
ได้แทบทั้งสิ้น แต่เหนือสิ่งอื่นใด การฝึกสมาธิ
ด้วยการนั่งหลับตาและภาวนา จะมีผลดีคือจะ
ทำให้อาการความสงบนิ่ง ของคนกระทำได้รับ
ผลสัมฤทธิ์ที่เร็วขึ้น และมีจิตใจจดจ่อที่แน่นอน 
ไม่มีสิ ่งมากระทบอารมณ์ความรู ้สึก ให้ต้อง
กลับไปกลับมาเร ิ ่มต้นฝึกใหม่นั ่นเอง และ
พยายามระวังจิตอย่าให้เอาแต่การใช้อารมณ์
อยู่เป็นประจำ ซึ่งวิธีนี้เท่านั้นที่จะเปลี่ยนจาก
คนที่เอาแต่การใช้อารมณ์ มาเป็นคนที่มีเหตุผล
ได้มากขึ ้น ส่วนใครที ่คิดว่าเรา สามารถจะ
เปลี ่ยนจิตใจกันได้ง ่าย ๆ นั ้นจัดว ่าคิดผิด 
คนเราต้องมาฝึกสมาธิกันให้มาก เพ่ือจะได้เป็น
คนที่มีเหตุผลมากกว่าเอาแต่การใช้อารมณ์ เรา
จ ึงจะมีความเจร ิญก้าวหน ้า หร ือประสบ
ความสำเร็จในหน้าที่ การงานที่เราต้องการ แต่
ถ้าเรายังไม่มีสมาธิที่เพียงพอ เราก็ต้องพยายาม
ระวัง อย่าให้เกิดการใช้อารมณ์ หรือมีอารมณ์
ขึ้นมาในขณะที่เราจะกระทำการอะไรที่เป็นสิ่ง



122  วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ท ี ่ สำค ัญ ๆ ค ื อเราต ้ องพยายามสร ้ า ง
สภาพแวดล้อม ที ่จะทำให้จิตใจสงบให้มาก
ที่สุด หรือไม่ก็ต้องพยายามหลีกหนี สิ่งที่จะมา
ทำให้จิตใจของตัวเรา เร่าร้อน หรือฟุ ้งซ่าน
วุ ่นวาย จนทำให้เอาแต่ร ู ้ส ึกว ่าอยากจะใช้
อารมณ์ แล้วเราก็จะมีโอกาส ที่จะใช้เหตุผลได้
มากกว่าใช้อารมณ์ ซึ ่งก็ย่อมที ่จะเกิดผลดี
มากกว่าเกิดผลเสีย ดังพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า 
“ยถา ปิ มูเล อนุปทฺทเว ทฬฺเห ฉินฺโนปิ รุกฺโข 
ปุนเรว ร ูหติ เอวฺมปิ ตณฺหานุสเย อนูหเต 
นิพฺพตฺตติ ทุกฺขมิทํ ปุนปฺปุนํ : เมื่อรากยังมั่นคง
ไม่มีอันตราย ต้นไม้แม้ถูกตัด แล้วย่อมงอกได้
อีกฉันใด เมื่อตัณหานุสัยยังไม่ถูกกำจัดแล้ว 
ทุกข์นี ้ย่อมเกิดร่ำไปฉันนั้น” (ขุ.อิติ.(ไทย). 
25/ 25/ 256)  ก า ร เ ข ้ า ถ ึ ง ห ั ว ใ จ ข อ ง
พระพุทธศาสนา คือ ทุกข์ สาเหตุของทุกข์ 
การดับทุกข์ และหนทางการดับทุกข์ นั้นจึง
จำเป็นต่อคนเราในยุคสังคมก้มหน้านี้ ดังนั้น 
การแก้ไขด้วยหลักพุทธศาสนาที่ช่วยการบำบัด 
ในนิยามยุคบริบทของสังคมก้มหน้า มีปัจจัยที่
เกิดขึ้นคือหัวใจพุทธศาสนา: อริยสัจ 4  
หัวใจพุทธศาสนา : อริยสัจ 4 

หัวใจของคำสอนของพระพุทธเจ้า คือ 
หลักอริยสัจ 4 เป็นคำสอนเรื่องการดับทุกข์ 
(หรือวิธีการปฏิบัติเพื่อความไม่เกิดทุกข์) ของ
จิตใจของมนุษย์ในปัจจุบัน (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2547, น. 35-38) ที่เรียก
กันว่า “ดับทุกข์ที่นี่และเดี๋ยวนี้” คือเมื่อทุกข์
เกิดขึ้นเมื่อใด ก็ดับมันเมื่อนั้น รวมทั้งยังเป็น
การป้องกัน ไม่ให้ความทุกข์ในอนาคตเกิด
ขึ้นมาได้อีกอย่างถาวร อริยสัจ 4 แปลว่า ความ
จริงอันประเสริฐ 4 ประการ ซึ่งก็ได้แก่ 1) ทุกข์ 
ความจริงเร ื ่องความทุกข์ของจิตใจมนุษย์  
2) สมุทัย ความจริงในเรื่องเหตุของความทุกข์ 

3) นิโรธ ความจริงในเรื ่องการดับสิ ้นไปของ
ความทุกข์ และ4) มรรค ความจริงในเรื่องการ
ปฏิบัติเพ่ือความดับสิ้นไปของความทุกข์ 

เรื่องความทุกข์นั้น พระพุทธเจ้าทรงสอน
ว่า ความทุกข์ (ในอริยสัจ 4) คือความทุกข์ของ
จิตใจ เช่น (ความเศร้าโศก ความเสียใจ ความ
คับแค้นใจ ความทรมานใจ หรือความหนัก-
เหนื่อยใจ เป็นต้น ซึ่งเป็นความรู้สึกที ่ทนได้
ยาก) ไม่ใช่ความทุกข์ของร่างกาย เพราะความ
ทุกข์ของร่างกายนั้น คนเราไม่สามารถดับมันได้ 

แต ่ความท ุกข ์ของจ ิตใจน ั ้น คนเรา
สามารถที่จะดับมันได้ค่อนข้างยากและต้องใช้
เวลา สติ และสมาธิ เพราะความทุกข์องจิตใจ
คนเรานั้น มันเกิดขึ้นมาจากการปรุงแต่งของ
จิตเอง ด้วยความรู้ที ่ผิด (ที่เรียกว่า อวิชชา) 
สาเหตุของความทุกข์นั้น พระพุทธเจ้าสอนว่า 
เหตุใกล้เคียงที่ทำให้เกิดความทุกข์ของจิตใจ
คนเรานี้ เกิดขึ้นมาได้ก็คือ ความยึดมั่นถือมั่น
ว่า ร่างกายและจิตใจ (ที่รู้สึกว่าเป็นตัวเรา-ของ
เรา) นี้คือ ตัวเรา-ของเรา (ความยึดมั่นถือมั่น 
ก็เกิดมาจากตัณหา หรือความอยากอีกทีหนึ่ง 
โดยความอยากนี ้  ก ็ม ีท ั ้ง อยากได้ , อยาก
เป็นอยู่อย่างนี้, และอยากทำลาย หรือไม่อยาก
ได้) คือเมื่อเกิดความยึดมั่นถือมั่นว่า มีตัวเรา-
ของเราเมื ่อใด ความทุกข์ใจ ก็จะเกิดขึ ้นมา
ด้วยทันที ดังพุทธศาสนสุภาษิตที่ว่า “อุปนียติ 
ชีวิตมปฺปมายํ ชรูปนีตสฺส น สนฺติ ตาณา เอตํ 
ภย ํ มรเณ เปกฺขามาโน โลกามิส ํ ปชเห  
สนฺติเปกฺโข : ชีวิตคืออายุอันน้อยนี้ ถูกชรา
นำเข้าไป เมื่อสัตว์ถูกชรานำเข้าไปแล้ว ย่อมไม่
มีเครื่องต้านทาน ผู้เล็งเห็นภัยในมรณะนั้น มุ่ง
ความสงบ พึงละโลกามิสเสีย” (สํ.ส.(ไทย). 
15/15/77) 



วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563)  123 

ต้นเหตุ (เหตุที่ต้นที่สุด) ของความทุกข์
ของจิตใจคนเราก็คือ “อวิชชา” ที่หมายถึง 
ความไม่รู้ความจริงสูงสุดที่ควรรู้ (หรือความโง่
สูงสุด หรือความรู ้ผ ิด) ซึ ่งได้แก่ ความรู ้ว่า
ร่างกายและจิตใจนี ้ คือตัวเรา (ส่วน วิชชา 
แปลว่า ความรู้สูงสุดที่ดับทุกข์ได้ ซึ ่งได้แก่ 
ความรู้ว่าร่างกายและจิตใจนี้ ไม่ใช่ตัวเรา-ของ
เราจริง ซึ่งนิยมเรียกว่า ปัญญา) คือเมื่อจิตขาด
สติ (คือระลึกถึงปัญญาไม่ได้ ถึงแม้จะเคยมี
ปัญญามาแล้วก็ตาม ยิ่งถ้าไม่เคยมีปัญญามา
ก่อนเลย ถึงแม้จะมีสติ ก็ระลึกถึงแต่สิ่งที ่ไม่
เกิดปัญญาเพียงอย่างเดียว) และเกิดความรู้ว่า 
ม ีต ัวเราข ึ ้นมา จ ิตก ็จะปร ุ งแต ่ งให ้ เกิด
ความรู้สึกว่า มีตัวเรา-ของเราขึ้นมารออยู่ทันที 
(ขณะนี้ยังไม่เกิดความทุกข์) เมื่อจิตได้รับรู้สิ่ง
ต่าง ๆ ภายนอก (อันได้แก่ รูป, เสียง, กลิ่น, 
รส, สิ่งที่มาสัมผัสกาย, สิ่งที่มาสัมผัสใจ) จิตก็
จะเกิดความอยาก และเกิดความยึดมั่นถือมั่น
ว่า มีตัวเรา-ของเราขึ้นมาทันที เมื่อมีความยึด
มั ่นถือมั ่นว่า มีตัวเรา-ของเราเมื ่อใด จิตที่
ยึดถือนี้ ก็จะเกิดความทุกข์ขึ้นมาทันที (ความ
ยึดมั่นถือมั่นนี้ ก็คืออาการที่จิตเข้าไปแบก ไป
หามสิ่งต่าง ๆ เช่น ร่างกายและจิตใจ เอาไว้ 
ด้วยความรักหรือความพอใจอย่างยิ่ง) 

ความดับทุกข์นั้น พระพุทธเจ้าทรงสอน
ว่า ถ้าจิตมีสติและระลึกถึงปัญญาขึ้นมา (คือ
ระลึกได้ว่า ร่างกายและจิตใจนี้ ไม่ใช่ตัวเรา-
ของเราจริง) เมื่อใดบวกกับมีสมาธิเพียงพอ จิต
ก็จะไม่ปรุงแต่ง ให้เกิดความยึดมั่นถือมั่นว่า 
ร่างกายและจิตใจนี้ คือตัวเรา-ของเรา (ถึงแม้
จะยังมีความรู้สึกตัวว่า มีตัวเรา-ของเราอยู่ก็
ตาม) จ ิตก็จะไม่เก ิดความทุกข์ (ถ ้าม ีสติ 
ปัญญา สมาธิเพียงชั ่วคราว ทุกข์ก ็ด ับลง
เพียงช ั ่วคราว แต้ถ ้าม ีการฝ ึกให ้จ ิตมีสติ 

ปัญญา สมาธินี้อยู่ตลอดเวลา ที่จิตตื่นอยู่ ทุกข์
ก็จะไม่เกิดขึ้นมาอีกอย่างถาวร คือตลอดเวลา 
ที่ยังมีจิตอยู่) ซึ ่งอาการที่จิตไม่มีทุกข์นี ้เอง  
ที่ทางพุทธศาสนาสมมติเรียกว่า “นิพพาน” 
ที่แปลว่า ความดับเย็น (คือความทุกข์ได้ดับลง 
จนจิตสงบเย็นแล้ว) 

สติและสมาธิ คนเราสามารถฝึกฝนเองได้ 
เมื่อเข้าใจวิธีการฝึกแล้ว ส่วนปัญญาหรือวิชชา
นั้น คนเราจะต้องมีความเข้าใจอย่างถ่องแท้
เสียก่อนว่า “แท้จริงมันไม่มี ได้มีตัวเรา-ของ
เราอยู่จริง” ซึ่งหลักในการศึกษาให้เกิดความ
เข้าใจว่า “แท้จริงมันไม่มี ได้มีตัวเรา-ของเรา
อยู่จริง” นี้ พระพุทธองค์ทรงสอนให้คนเรา
นำเอาขันธ์ 5 หรือส่วน 5 กลุ ่ม อันได้แก่ 
ร่างกาย, การรับรู้, ความจำ, ความรู้สึก, และ
การปรุงแต่งของจิตที่ประกอบกันขึ้นมา เป็น
ชีวิตของคนเรานี้ มาพิจารณาหาเหตุ ที่ทำให้
เกิดขันธ์ แต่ละขันธ์ขึ้นมา, พิจารณาถึงเหตุที่
ทำให ้แต ่ละข ันธ ์  เส ื ่อมและด ับหายไป , 
พิจารณาถึงลักษณะ ที่ไม่เที่ยงแท้ถาวรของแต่
ละขันธ์ (ไม่เป็นอมตะ), พิจารณาถึงลักษณะที่
แต่ละขันธ์ ต้องทนอยู่อย่างยากลำบาก, แล้วก็
จะพบว่า แต่ละขันธ์นี ้มัน “ไม่ใช่ตัวตนของ
ใคร ๆ” ซึ ่งมันเป็นเพียง “สิ ่งที ่ถูกปรุงแต่ง 
หรือสร้างขึ้นมาเพียงชั่วคราวเท่านั้น” และเมื่อ
ขันธ์ทั้ง 5 นี้มาประกอบกันขึ้นมา จึงเกิดเป็น
ชีวิตของมนุษย์คนเราขึ้นมา จึงเท่ากับว่า “จะ
หาตัวตนที่เป็นตัวเรา หรือของคนเราจริง ๆ ไม่
มี” จะมีก็เพียง “ตัวตนชั่วคราว” หรือ “ตัวตน
สมมติ” เท ่าน ั ้น (คำว ่า “เรา” ในที ่น ี ้  จะ
หมายถึงตัวของคนเรา ตามที่ชาวโลกสมมติ
เรียกเท่านั้น ไม่ได้หมายถึงว่า จะเป็นตัวตนที่
แท้จริงอย่างที่เรียกว่า “ตัวตนอมตะ” 



124  วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

ซึ ่งพระพุทธองค์ ได้ทรงสร ุปคำสอน
ทั้งหมดของพระองค์ไว้ ในประโยคที่ว่า “สิ่ง
ทั้งหลายทั้งปวง ไม่ควรยึดมั่นถือมั่นว่า เป็น
ตัวตน-ของตน” คือหมายถึงว่า ไม่ให้เกิดการ
ยึดถือเอาสิ่งใด ๆ ไม่ว่าจะเป็น ร่างกาย หรือ
แม้แต่จิตใจ ที่กำลังรู้สึกว่าเป็นตัวเราอยู่นี้ ว่า
เป็นตัวเราจริง ๆ หรือเป็นของเราจริง ๆ (คำว่า
จริงๆ นี้หมายถึงการเป็นตัวตนอมตะ คือจะคง
มีอยู ่ตลอดไป ไม่มีว ันแตกดับ หรือหายไป
อย่างเด็ดขาด ไม่ว่าจะมีอะไรมาทำลายก็ตาม 
หรือไม่ว่ากาลเวลา จะผ่านพ้นไปสักเท่าใดก็
ตาม) เพราะถ้าจิตใดโง่ แล้วไปยึดมั่นถือมั่นว่า 
มีตัวเองขึ ้นมาแล้ว จิตโง่นั ้น ก็จะเกิดความ
หนัก-เหนื่อยใจ (ในกรณีท่ียึดถือแล้ว เกิดความ
พอใจ) ขึ ้นมาทันที หรือเกิดความเศร้าโศก 
เส ียใจ หร ือแห้งเห ี ่ยวใจ หร ือคับแค้นใจ 
หรือไม่สบายใจ (ในกรณีที ่ย ึดถือแล้ว เกิด
ความไม่พอใจ) ขึ ้นมาทันที ดังพุทธศาสน
ส ุภาษ ิตท ี ่ว ่า “อานาปานส ฺสต ิ  ยส ฺส อป
ร ิป ุณฺณา อภาว ิตา กาโยปิ อ ิญฺช ิโต โหติ 
จิตฺตมฺปิ โหติ อิญฺชิตํ : สติกำหนดลมหายใจเข้า
ออก อันผู้ใดไม่อบรมให้บริบูรณ์ ทั้งกายทั้งจิต
ของผ ู ้ น ั ้ นก ็ หว ั ่ น ไหว” (ข ุ .ปฏ ิ . ( ไทย ) . 
31/31/250) 

สาเหตุที ่ย ึดถือแล้วเกิดความทุกข์ ก็
เพราะสิ ่งที ่ย ึดถือนั ้น มันไม่เที ่ยงแท้ถาวร 
หรือไม่สามารถตั้งอยู่เช่นเดิมตลอดไป หรือไม่
เป็นไปตาม ที่เราอยากจะให้เป็น ซึ่งเมื่อสิ่งที่
เรารัก หรือพอใจได้จากเราไป เราก็เป็นทุกข์ 
(คือ เศร้าโศกฯ), เมื่อเราต้องประสบ กับสิ่งที่
เราเกลียดชังหรือกลัว เราก็เป็นทุกข์ (คือ คับ
แค้นใจฯ), เม ื ่อเราอยากจะได ้อะไร หรือ
อยากจะเป็นอะไร แต่ไม่ได้ตาม ที่อยากจะได้
หรืออยากจะเป็น เราก็เป็นทุกข์ (คือ เสียใจ 

แห้งเหี ่ยวใจฯ), หรือแม้ขณะที ่เรากำล ังมี
ความสุขอยู ่นั ้น จิตของเราก็ยังมีความทุกข์
ซ่อนอยู่ภายใน อย่างลึกๆ อีกด้วย (คือ ดิ้นรน 
เร ่ าร ้ อน ทรมาน หร ือหน ัก เหน ื ่ อยฯ) 
พระพุทธเจ้าจะทรงเน้นสอน เฉพาะเรื่องการ
ปฏิบัติเพื่อความไม่มีทุกข์ของจิตใจในปัจจุบัน 
โดยใช้หลักวิทยาสาสตร์ คือสอนให้ค้นหา
ต้นเหตุของทุกข์ให้เจอ แล้วก็กำจัดต้นเหตุของ
ทุกข์นั้นเสีย แล้วความทุกข์ก็จะดับลงทันที ซึ่ง
เหตุที่พระพุทธเจ้าทรงสอน เฉพาะเรื่องการดับ
ทุกข์ ก็เพราะเรื่องความทุกข์นั้น เป็นปัญหาที่
สำคัญ หรือใหญ่ที่สุดสำหรับมนุษย์ทุกคน ถ้า
คนเราจะสามารถมีชีวิตอยู่ได้ โดยไม่มีความ
ทุกข์ทางใจใดๆ เลยได้จนตลอดชีวิต ก็เท่ากับ
ว่าชีวิตของคนเรา ได้รับสิ่งที่มีคุณค่าที่สุดใน
การที ่ได ้เก ิดมาแล้วนั ่นเอง ดังพุทธศาสน
สุภาษิตที ่ว ่า “น ปเรสํ ว ิโลมานิ น ปเรสํ 
กตากตํ อตฺตโน ว อเวกฺเขยฺย กตานิ อกตานิจ : 
ไม่ควรฟังคำก้าวร้าวของคนอื่น, ไม่ควรมองดู
การงานของคนอ่ืนที่เขาทำแล้วและยังไม่ได้ทำ, 
ควรพิจารณาดูแต่การงานของตนที่ทำแล้วและ
ยังไม่ได้ทำเท่านั้น” (ขุ.ธ.(ไทย). 25/24/21) 
บทสรุป 

กระแสทางโลกให้ความสำคัญกับการ
พัฒนามนุษย ์ ให ้เป ็นคนเก ่ง คนดีและมี
ความสุข แต่ในทางศาสนาให้ความสำคัญกับ
การพัฒนามนุษย์ ให้เป็นผู้ที่มีจิตใจสูง สะอาด 
สว่าง และสงบหลุดพ้นจากกระแสโลกสิ้นทุกข์
อย่างสิ้นเชิง และความไม่มีโรคเป็นลาภอัน
ประเสริฐทั้งการไม่มีโรคทางกายและโรคทาง
ใจ “สังคมก้มหน้า” มีผลทำให้คนเราใจร้อน 
คาดหวังผลเร็วขึ้น อารมณ์หงุดหงิดง่าย เกิด
อารมณ์ขุ่นมัว และบ่อย ๆ ครั้งก็คือ การเกิด
โทสะขึ ้นมา เก็บความคับข้องใจกลายเป็น



วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563)  125 

อารมณ์ ขาดสติ ขาดความรู้ตัวทั่วพร้อมก่อ
เกิดอันตรายต่อตนเองและผู ้อื ่น สุขภาพจิต 
คือสภาพความสมบูรณ์ของร่างกายทางด้าน
จ ิตใจ และพระพ ุทธศาสนาเช ื ่ อว ่ าการ
เปลี ่ยนแปลงที ่ทำได้ถ ึงระดับรากฐานของ
จิตสำนึกจะเป็นไปได้ เมื ่อคน ๆ นั ้นเข้าถึง
ความสุขภายใน (ความสุขยั่งยืน) โดยผ่านการ
ฝึกใจอย่างต่อเนื ่อง ในเรื ่องการสร้างความ
ตั้งใจ ความสมดุลทางอารมณ์ และสติ การฝึก
สำรวจจิตใจตนเอง และสังเกตพฤติกรรมคน
รอบข้าง หมั ่นทำความเข้าใจอารมณ์ของ
ตนเอง รู ้เท่าทันอารมณ์ที ่ เกิดขึ ้น ยอมรับ
ความเครียดที ่เกิดขึ ้น และหาวิธีจัดการกับ
ความเครียดนั้น รวมถึงการเปิดใจยอมรับเข้า
พบแพทย์ผู ้เชี ่ยวชาญ เพื่อขอคำแนะนำอาจ
เป็นสิ่งจำเป็น เพื่อป้องกันไม่ให้ความเครียด
สะสม อันอาจส่งผลกระทบต่อโรคทางกาย 
และเพื ่อป้องกันไม่ให้เจ็บป่วยด้วยโรคทาง
จิตใจซ้ำเติมขึ้นมาอีกด้วย หลักธรรมช่วยใน
การบำบัดพัฒนาสภาวะจิตที่ย่ำแย่ในยุคสังคม
ก้มหน้าของมนุษย์ให้เกิดความสมดุลในการ
พัฒนาชีวิตได้ 

“วิกฤติคือโอกาส” เปลี่ยนปัญหาให้เป็น
โอกาส ใช้ปัญหาที่เกิดขึ้นให้เป็นบทเรียนสอน
ตนเอง และหาโอกาสพัฒนาตนเองให้รู้จักและ
เข้าใจ “ธรรมะ” หรือ “ธรรมชาติของชีวิต” 
ทั้งโรคทางกายและใจที่เราต้องประสบและพบ

เจอ เปิดใจ ทำใจ ยอมรับความเป็นจริง ที่
จะต้องเรียนรู ้ ร ักษาและอยู ่ร ่วมไปกับโรค
ต่างๆ เหล่านั้นด้วยใจที่เป็นสุข ด้วยการตั้งสติ 
ปัญหาต่างๆ จะสามารถคลี่คลายได้ ถ้าเรารู้จัก
ใช้ รู้จักคิด รู้จักกระทำทุก ๆ สิ่งทุก ๆ อย่าง 
อย่างมีสติและรู้เท่าทันเทคโนโลยี รู ้เท่าทัน
กิเลสรอบ ๆ ตัว ด้วยการใช้ชีวิตที่ไม่ประมาท 
ใน 2 ด้าน คือการเตรียมพร้อมทางวัตถุกับการ
เตรียมพร้อมทางจิตใจ เมื่อชีวิตเริ่มเกิดขึ ้นก็
เท่ากับเริ ่มเดินไปสู่ความตาย “กรรม” ของ
พระพุทธเจ้านั้น จะเป็นการสอนเรื่องของจิต
ใต้สำนึก ที่เมื่อได้ทำสิ่งใดไปแล้ว จะมีผลเป็น
ความรู้สึกของจิตใจนั้นเอง การตัดสินใจในการ
จะทำสิ่งต่าง ๆ ของมนุษย์เราแยกได้ 2 ฝ่าย 
คือทำไปตามเหตุผล กับทำไปตามอารมณ์ การ
เข้าถึงหัวใจของพระพุทธศาสนา คือทุกข์ 
สาเหตุของทุกข์ การดับทุกข์ และหนทางการ
ดับทุกข์ นั้นจึงจำเป็นต่อคนเราในยุคสังคมก้ม
หน้า เพราะสาเหตุที่ยึดถือแล้วเกิดความทุกข์ 
ซึ่งสิ่งที่ยึดถือนั้นมันไม่เที่ยงแท้ถาวร หรือไม่
สามารถตั้งอยู่เช่นเดิมตลอดไป หรือไม่เป็นไป
ตามที่เราอยากจะให้เป็น เรื่องความทุกข์ เป็น
ปัญหาที่สำคัญใหญ่ที่สุดสำหรับมนุษย์ทุกคน 
คนเรามีชีวิตอยู่ได้ โดยไม่มีความทุกข์ทางกาย
และใจใด ๆ เลยได้จนตลอดชีวิต ก็เท่ากับว่า
ชีวิตของคนเรา ได้รับสิ่งที่มีคุณค่าที่สุดในการ
ที่ได้เกิดมาแล้วนั่นเอง 

 
แหล่งอ้างอิง 
ฝ่ายตำราวิชาการ. (2552). สุภาษิตสำนวนและคำพังเพย. นครราชสีมา: แพนด้าเลิร์นนิ่งบุ๊ค. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2557). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 

นนทบุรี: เมพคอร์ปอเรชั่น, 2547. 
ไพรัตน์ พงศ์พานิชย์. (2557). โรคเท็กซ์เนค อาการของ′สังคมก้มหน้า. สืบค้น 18 พฤษภาคม 

2563, จาก https://www.hsri.or.th/people/media/care/detail/5682 



126  วารสารปัญญา ปีที่ 27 ฉบับที่ 1 (มกราคม – มิถุนายน 2563) 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

โรงพยาบาลกรุงเทพ. (2557). โรคติดโทรศัพท์มือถือ. สืบค้น 18 พฤษภาคม 2563, จาก 
https://www.bth.co.th/ 
th/news-health-th/item/287-nomophobia.html  

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2558). พุทธธรรมฉบับขยาย พ.ศ. 2555. 
กรุงเทพฯ: ธรรมสถานจุฬาลงกรณมหาวิทยาลัย. 

ส ุภาภรณ ์  สำเน ี ยง.  (2558) .  ส ั งคมก ้มหน ้ า .  ส ืบค ้น 18 พฤษภาคม 2563, จาก 
http://www.pr.chula.ac.th/index.php/15-article/78-2014-05-19-01-32-52  

ศูนย์วิจัยสุขภาพกรุงเทพ. (2556). วันสุขภาพจิตโลก และสถานการณ์สุขภาพจิตในปัจจุบัน. 
สืบค้น 18 พฤษภาคม 2563, จาก https://www.bangkokhealth.com/health/article 
วันสุขภาพจิตโลกและสถานการณ์สุขภาพจิตในปัจจุบัน-860  

Davidson, R. (2018). Well-Being is a Skill. Madison, WI: University of Wisconsin-
Madison. 

World Health Organization. (2018). Global Status Report on non wcommunicable 
diseases. Geneva 2 0 1 5 - 2 0 2 0 .  Retrieved May, 18 2020, from 
http://www.who.int/nmh/publications/ncd-action-plan/en/ 

 
 

 

https://www.bangkokhealth.com/health/article

