
Academic Articles 
Received: 2021-04-19  Revised: 2021-12-21 Accepted: 2021-12-21 

พัฒนาการของการประชาสัมพันธ์แห่งคณะสงฆ์ไทย 
THE PUBLIC RELATION’S DEVELOPMENT OF THAI BUDDHIST SANGHA 

 
พระสุวรรณเมธี (แสวง นวลใจ) * 

Phrasuwanmethee (Sawaeng Nuanchai) 
Corresponding Author E-mail: phrasuwanmeteemcu01@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การประชาสัมพันธ์ในทางพระพุทธศาสนา หมายถึง การที่พระพุทธเจ้าหรือคณะสงฆ์ได้แสดงชี้แจงหรือ
ประกาศ ศาสนธรรม มีเป้าหมายต่อการดำรงชีวิต 3 ประการ ได้แก่ 1) การเข้าใจถึงสาระของชีวิต 2) การหยั่งรู้
ข้อเท็จจริงตามธรรมชาติที่ชีวิตเข้าไปสัมพันธ์ตั้งแต่เกิดจนกระทั่งตาย และ 3) การปฏิบัติตนเพื่อพัฒนาชีวิต โดย
มีรูปแบบการประชาสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนา 6 ลักษณะ ได้แก่ 1) การประชาสัมพันธ์โดยเทศนาวิธี 2) อิทธิ
วิธี 3) ทูตวิธี 4) การบัญญัติสิกขาบท 5) การวางข้อเปรียบเทียบเพื่อการวินิจฉัยเรื่องที่เป็นปัญหา และ 6) การ
สงเคราะห์ การประชาสัมพันธ์แห ่งคณะสงฆ์ไทยได้ร ับอิทธิพลสำคัญ 4 อย่าง ได้แก่ 1) อิทธิพลของ
พระพุทธศาสนาในอดีต 2) จารีตประเพณีทางสังคม 3) สิ่งแวดล้อม และ 4) กฎระเบียบของรัฐ โดยมีพัฒนาการ
ในยุคปัจจุบัน 5 ลักษณะ ได้แก่ 1) ลักษณะที่ยึดรูปแบบตามแนวทางพระพุทธศาสนาดั้งเดิม และมีการพัฒนา
รูปแบบใหม่ขึ้นจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 2) ลักษณะการสื่อสารที่ถูกพัฒนาขึ้นด้วยเครื่องมือสมัยใหม่ เช่น 
รายการทีวี วิทยุ อินเตอร์เน็ต เป็นต้น 3) ลักษณะการอนุรักษ์วัฒนธรรมและสิ่งแวดล้อม 4) ลักษณะโครงการ
อบรมคุณธรรมและจริยธรรมแก่เยาวชน และข้าราชการไทย และ 5) ลักษณะทูตวิธีซ่ึงถูกพัฒนากลายเป็นคณะ
พระธรรมทูต  

 

คำสำคัญ: พัฒนาการ, การประชาสัมพันธ์, คณะสงฆ์ไทย 
 
ABSTRACT 

Public relations in Buddhism referred to the way the Buddha or the Sangha expressed, 
clarified or declared the Dharma which was beneficial to living for 3 reasons; 1) understanding 
the essence of life, 2) realizing the natural facts that life interacted from birth to death, and 3) 
practicing to improve one’ life. There were 6 forms of public relations in Buddhism; 1) public 
relations through preaching, 2) magical power, 3) diplomatic method, 4) covenant, 5) making an 
analogy for the diagnosis of the problem , and 6) aid. The development of public relations of 
the Thai Sangha received 4 major influences; 1) the influence of Buddhism in the past, 2) social 
customs, 3) environment and 4) government regulations. There were 5 developments in the 
present period; 1) characteristics that adhered to the traditional Buddhist concept and new forms 
that had been developed from social change, 2) communication characteristics being developed 
with modern tools such as TV programs, radio and internet, 3) characteristics of cultural and 
environmental conservation, 4) project characteristics of moral and ethical training for youth and 

 
* หลักพุทธศาสตรบัณฑิต สาขาวิชาภาษาบาลี มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ 



126  วารสารปัญญา ปทีี่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

Thai government officials, and 5) diplomatic method which was developed to become 
missionary body.  

 

Keywords: Development, Public relations, Thai Sangha 
 
บทนำ 

การดำเนินชีวิตของมนุษย์ในปัจจุบันนี้
เรียกได้ว่าเป็นว่ายุคสารสนเทศ (Information 
Age) บ้างก็ว่าเป็นยุคแห่งนาโนเทคโนโลยี (ชุติ
สันต์ เกิดวิบูลย์เวช, 2557) หรือบ้างก็เรียกกัน
ว่าเป็นยุคแห่งเจเนอเรชั่นซี (Generation C) 
ซึ่ง ซี (C) มาจากคำว่า Content เป็นสังคมยุค
อินเตอร์เน็ต การสื่อสารเป็นกระบวนการขับ
เคลื ่อนที ่สำคัญของสังคมมนุษย์ และเป็น
กระบวนการที่สัมพันธ์กับชีวิตในหลายๆ ด้าน 
โดยเฉพาะในการดำเนินชีวิตประจำวัน และ
การทำงานของมนุษย์ด้วยมนุษย์จำเป็นต้อง
ติดต่อสื่อสาร เพื่อทำความเข้าใจระหว่างกัน 
ซึ่งยังประโยชน์ต่าง ๆ ให้เกิดขึ้นทั้งแก่ตนเอง
และผู ้อื ่น สภาพการณ์ในปัจจุบัน สื ่อสังคม
ออนไลน์มีประโยชน์ในการช่วยให้เราสามารถ
เข้าถึงข้อมูลข่าวสารได้ ง่ายดายและรวดเร็ว 
ได้เข้ามามีบทบาทและมีอิทธิพลต่อพฤติกรรม
การใช้ชีวิตประจำวันของเราเป็นอย่างมาก 
(สำนักประชาสัมพันธ์ สำนักงานเลขาธิการ
วุฒิสภา, 2562) ปัญหาในสังคมที่เกิดขึ้นจาก
การพึ ่งพาสื ่อสังคมออนไลน์ในการบริโภค
ข้อมูลข่าวสารมากจนเกินไปก็ คือ การที่คนปัก
ใจเช่ือข่าวสารทั่วไป รวมถึงข่าวลือ ข่าวปลอม
ต่าง ๆ บนเฟสบุ๊ค ถูกนำมาเผยแพร่โดยไม่
คำนึง ว่าข้อมูลนั ้นมีความถูกต้องมากน้อย
เพียงใด เพราะข่าวสารบนเฟสบุ๊ค นอกจากถูก
เผยแพร่โดยสื่อมวลชนที่หัน มาทำเพจเฟสบุ๊ค
เพื่อเพิ่มช่องทางสื่อสารข่าวให้มากขึ ้น ยังมี
การเผยแพร่ข่าวสารได้โดยผู ้ใช้งานเฟสบุ๊ค

ทั่วไปได้ เช่นกัน ในอดีตข่าวปลอมลักษณะนี้
อาจจำกัดข่าวเฉพาะด้าน เช่น เนื ้อหาด้าน
สุขภาพ แต่เมื่อวงการสื่อ เปลี่ยนแปลงไป ข่าว
ปลอมก็เริ ่มพัฒนามาเป็นข่าวการเมืองหรือ
ข่าวต่างประเทศ ส่งผลให้ความเข้าใจผิดของ
ประชาชนที่มีต่อตัวบุคคลและองค์กรต่าง ๆ 
ขยายผลไปรวดเร็วและลงลึกในระดับความ
เช่ือของบุคคลทุกฝ่ายในสังคมปัจจุบัน 

ในสมัยพุทธกาลพระพุทธเจ ้าทรงใช้
ว ิ ธ ี ก า ร ส ื ่ อ ส า ร แ ล ะ ก า ร เ ผ ย แ พ ร่
พระพุทธศาสนาเชิงรุก เสด็จจาริกไปแสดง
ธรรมแก่พุทธศาสนิกชนทุกระดับชั ้นด้วย
พระองค์เอง ทรงมีทั้งหลักการและหลักปฏิบัติ
แตกต่างกันไปตามกาลเทศะของบุคคลที่จะ
ทรงโปรด การพิจารณาการสื่อสารและวิธีการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนาของพระองค์ จะเริ่ม
ตั้งแต่คุณสมบัติของผู้สอน ลีลาการสอนและ
หล ักการสอนในร ูปแบบต่างๆ จนทำให้
พระพุทธศาสนาเกิดการแผ่หลายไปทั ่วชมพู
ทวีป การกำหนดทิศทางยุทธวิธี (ทรงวิทย์ 
แก้วศรี , 2550, น. 68) คือ ความจำเป็นที่
จะต้องมีการปรับเปลี ่ยนและกำหนดแผน
ยุทธวิธีใหม่ เพื่อที่จะไปสู่ทิศทางที่ได้กำหนดไว้
ในอนาคต ดังพระดำรัสที่ว่า “เธอจงเป็นภิกษุ
มาเถิด” แล้วตรัสต่อไปว่า “ธรรมอันเรากล่าว
ดีแล้ว เธอจงประพฤติพรหมจรรย์ เพื่อทำที่สุด
แห่งทุกข์โดยชอบเถิด” (วิ.ม. (ไทย) 4/18/25 ; 
วิ.ม. (ไทย) 4/37/40) ถือเป็นแผนการแรกที่
ทรงตัดสินพระทัยจัดส่งพระอรหันต์สาวกไป



วารสารปัญญา ปีที่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)   127 

ประกาศพระพุทธศาสนาทั่วทิศานุทิศ และได้
บรรลุผลแห่งการทำงานด้วย  

พระพุทธเจ้าเมื ่อทรงตัดสินใจบำเพ็ญ
พุทธกิจเพื ่อโปรดสัตว์โลก ทรงตระหนักถึง
ปัจจัยอันเป็นส่วนสำคัญในการพัฒนา 4 อย่าง 
ได้แก่ 1) ข้อมูลที่เป็นจริงและเกิดประโยชน์ 2) 
การสื ่อสารที่มีคุณภาพ ดังปรากฏในปัญหา
พยากรณ์ว่า ถ้าเรื่องอดีต เป็นเรื่องไม่จริง ไม่
แท้ ไม ่ประกอบด้วยประโยชน์ ตถาคตไม่
พยากรณ์เรื่องอดีตนั้น ... ถ้าแม้เรื่องปัจจุบัน
เป็นเรื่องจริงแท้ ทั้งประกอบด้วยประโยชน์ ใน
เร ื ่องนั ้น ตถาคตก็รู ้จ ักกาลที่จะพยากรณ์
ปัญหานั้น (ที.ปา. (ไทย) 11/187/145-146) 3) 
เครื่องรับสื่อที่มีคุณสมบัติเพียงพอสำหรับการ
เข้าถึงสาระของข้อมูลข่าวสาร และ 4) การนำ
ข้อมูลข่าวสารที ่เป็นจริงนั ้นมาปฏิบัติอย่าง
ต่อเนื่องเพื่อให้เกิดผล  

การประชาสัมพันธ์ที่ปรากฏในสังคมและ
ในพระพุทธศาสนามีท ั ้งนัยที ่ตรงกันและ
แตกต่างกัน สำหรับนัยที ่ตรงกันนั ้น เป็น
ลักษณะโดยรวมของการประชาสัมพันธ์ ส่วนที่
แตกต ่างก ันเป ็นเพ ียงคำศัพท ์ที่ แสดงถึง
ความหมาย และว ัตถ ุประสงค ์ของการ
ประชาสัมพันธ์ ซ ึ ่งในพระพุทธศาสนาได้
มุ่งหวังให้ผู้สื่อสารเข้าถึงเป้าหมายสูงสุดของ
การประชาสัมพันธ์ ได้แก่ การอบรมตนให้
เจร ิญด ้วยสต ิป ัญญาตามสมควรความ
ขวนขวายของตนเอง และการพัฒนาสติปัญญา
ไปสู่ความดับทุกข์ อันเป็นประโยชน์ระดับ
โลกุตระ ในขณะที่การประชาสัมพันธ์ทั่วไปนั้น 
มุ่งเน้นประโยชน์ในชีวิตปัจจุบันอันเป็นโลกียะ 
แต ่ถ ้ามองการประชาส ัมพ ันธ ์ในแง ่ ของ
ประโยชน์แล้ว การประชาสัมพันธ์ทั้งสองไม่มี

ความแตกต ่ า ง ก ั น ในด ้ านการพ ัฒนา
กระบวนการเรียนรู้สำหรับตนเอง  

ดังนั้น ผู้เขียนจึงมีแนวทางในการศึกษา
ถึงพัฒนาการของการประชาสัมพันธ์ที่ปรากฏ
ในพระไตรปิฎก คัมภีร์หรือตำราวิชาการด้าน
พระพุทธศาสนา จะช่วยให้สังคมมีแนวทาง
สามารถพิจารณาสื่อข่าวสารได้อย่างถูกต้อง 
และไม่ตกเป็นเหยื ่อของบุคคลบางกลุ ่มที่
ต้องการใช้การประชาสัมพันธ์เป็นเคร ื่องมือ
แสวงหาผลประโยชน์โดยอ ิงอาศ ัยความ
เลื่อมใสศรัทธาของสังคมที่มีต่อพระรัตนตรัย
เป็นพื้นฐานอยู่แล้วเป็นเครื่องต่อรอง มุ่งศึกษา
หล ั กธรรมทางพระพ ุทธศาสนาในการ
แก้ปัญหาข่าวสารที่ไม่เป็นความจริง และการ
จ ั ดกระบวนการเร ียนรู้ การบ ูรณาการ
พระพุทธศาสนากับการสื ่อสารตามหลักการ
ประชาสัมพันธ์ของคณะสงฆ์ไทยในปัจจุบัน 
 
ความหมายของการประชาสัมพันธ์ 

ความหมายของการประชาสัมพันธ์ มี 2 
ลักษณะ คือ ลักษณะทางสังคม หมายถึง การ
ติดต่อส ื ่อสาร เพื ่อส ่งเสริมความเข้าใจอัน
ถูกต้องต่อกันและกัน (ราชบัณฑิตยสถาน, 
2546, น. 657) และอีกความหมายหนึ่ง คือ 
การเกี่ยวข้องผูกพันระหว่างกลุ่มคนแต่ละกลุ่ม 
(บ ุญเกื ้อ ควรหาเวช, 2537, น. 13) ความ
พยายามของหน่วยงานหนึ่งที่ต้องการสร้าง 
หร ือปรับความสัมพันธ์ของกลุ ่มชน หรือ
หน่วยงานที่เกี่ยวข้อง เพื่อให้เกิดความสัมพันธ์
อันดี อันจะนำไปสู่การบรรลุเป้าหมายไว้ตามที่
วางไว้อย่างราบรื่น (ชมพู ภูมิภาค, 2516, น. 
12) การเสริมสร้างความสัมพันธ์ และความ
เข้าใจอันดี (Good Relationship) ระหว่าง
องค์กร สถาบัน กลุ ่มประชาชนที่เกี ่ยวข้อง 



128  วารสารปัญญา ปทีี่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

เพื่อหวังผลในความร่วมมือและสนับสนุนจาก
ประชาชน (สำราญ จ ูช ่วย, 2551 , น. 8) 
คุณภาพของการประชาสัมพันธ์ ที่จะเกิดข้ึนได้
นั้น ต้องมาจากคุณภาพของบุคลากรในองค์กร 
ท ี ่ ม ีความเช ื ่ อม ั ่นต ่อองค ์กร กล ่ าวคือ
กลุ่มเป้าหมายมีความเชื่อมั่นในพระพุทธเจ้า
และเหล่าพระสาวกตั้งแต่พระอสีติมหาสาวก 
พระอริยบุคคลทั้ง 4 ลำดับ มีพระอรหันต์ เป็น
ต้น จนถึงผู ้นำของกลุ ่มเป้าหมายมีหัวหน้า
อุบาสก อุบาสิกาเป็นต้น ว่ามีคุณสมบัติในการ
ดับทุกข์และสามารถพัฒนากลุ่มเป้าหมายได้ 
ซึ่งความเชื่อมั่นเช่นนี้จะเกิดขึ้นเพราะเหตุ 2 
ประการ คือกลุ่มเป้าหมายรับรู ้คุณภาพของ
องค์กรผ่านงานประชาสัมพันธ์โดยตรง มีการ
ฟังธรรมเป็นต้น และกลุ ่มเป้าหมายได้นำ
ความรู ้จากการประชาสัมพันธ์มาปฏิบัติจน
เกิดผลที่น่าพอใจ ดังปรากฏหลักฐานรับรองว่า 
“พุทธบริษัทจะถึงมรรค ผล นิพพาน มีอยู่ทาง
เดียวเท่านั ้น คือต้องลงมือเจริญวิปัสสนา
กรรมฐานจนร ู ้แจ ้งแทงตลอดอร ิยส ัจ 4 
ประการ” (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก 
าณสิทฺธิ), 2550, น. 183) การสื ่อสารที ่เป็น
จริง สำหรับให้เหล่าเวไนยสัตว์เข้าถึงสัจธรรม 
3 ล ักษณะ ได ้แก ่  ความเป ็นจร ิงตามกฎ
ธรรมชาติ ความจริงตามสมมุติบัญญัติและ
ความจริงตามปรมัตถ์ สรุปความหมายของการ
ในพระพุทธศาสนา คือ การที ่พระพุทธเจ้า
รวมถึงพระสาวกทั้งหลาย ได้ประกาศศาสน
ธรรมอันมีสัจธรรมและสารัตถประโยชน์เป็น
พ ื ้นฐาน แก ่ส ังคมท ี ่ เป ็นกล ุ ่มเป ้าหมาย 
กล่าวคือเหล่าเวไนยสัตว์ เพื ่อให ้บรรลุถึง
ประโยชน์ตามกำลังที่แต่ละบุคคลจะพึงนำไป
ปฏิบัติได ้(พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต) 
และคณะแปล, 2548, น. 137)  

แนวคิดการประชาสัมพันธ์ใน
พระพุทธศาสนา 

ในพระพุทธศาสนาไม ่ปรากฏคำว่า 
ประชาสัมพันธ์โดยคำพูด ปรากฏเพียงลักษณะ 
ห ร ื อ อ าก า ร ท ี ่ แ ส ด ง ถ ึ ง ล ั กษณะ การ
ประชาส ั มพ ั น ธ์ เท ่ าน ั ้ น  ด ั งน ั ้ น  การ
ประชาสัมพันธ์จึงมีลักษณะที่แฝงอยู่ ในการ
ดำเนินชีวิตของผู้คน จนกลายเป็นอันหนึ่งอัน
เดียวกันกับวิถีชีวิตชนิดแยกกันไม่ออก ใน
พระไตรปิฎก มีแนวคิดการประชาสัมพันธ์ 
ดังนี้การประชาสัมพันธ์ในยุคก่อนพุทธกาล มี
ลักษณะที่ผสมผสานเข้ากับวิถีชีวิตของคนใน
สังคม สำหรับที ่ปรากฏในพระพุทธศาสนา 
เป็นเรื่องของการนำเรื่องราวในอดีตชาติมา
แสดงเปิดเผย มีชีวประวัติของบุคคลต่าง ๆ  
ยกต ัวอย ่ าง พระราโชวาทของพระเจ้ า
จักรพรรดิที ่ตรัสแก่เหล่าพระราชาทั ่วแว่น
แคว้น จัดเป็นการประชาสัมพันธ์อย่างหนึ่ง
เช่นกัน ดังปรากฏว่า “ท้าวเธอตรัสตอบอยา่ง
นี ้ว่า ‘พวกท่าน ไม่พึงฆ่าสัตว์ ไม่พึงถือเอา
สิ่งของที่เจ้าของเขาไม่ได้ให้ ไม่พึงประพฤติผิด
ในกาม ไม่พึงพูดคำเท็จ ไม่พึงดื่มน้ำเมาและจง
ครองราชย์สมบัติไปตามเดิมเถิด” (ที.ปา. 
(ไทย) 11/86/64) จากลักษณะข่าวสารที่
กระจายไปยังสาธารณชน ทำให้ร ู ้ว ่า การ
ประชาสัมพันธ์เก ิดขึ ้นได้ทุกยุคสมัย, การ
ประชาส ัมพ ันธ ์ในย ุคพ ุทธกาล เป ็นการ
ประชาสัมพันธ์ในขณะที่พระพุทธเจ้ายังทรง
ดำรงพระชนชีพอยู่ เริ่มแรกนั้น ลักษณะของ
การประชาสัมพันธ์เก ิดจากเหล่าทวยเทพ
เทวดา ซึ่งได้รับข่าวสารการอุบัติขึ้นแห่งพุทธ
บุคคล จึงต่างเกิดปีติโสมนัส ในอันที่จะได้สดับ
พระสัทธรรมอันไพเราะ จึงได้ป่าวประกาศ
ข่าวสาร ไปยังเทวดาชั้นต่างๆ กลายเป็นวิธี



วารสารปัญญา ปีที่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)   129 

ประชาสัมพันธ์ของเหล่าทวยเทพอย่างหนึ่ง 
ยกตัวอย่าง ในปัญจวัคคิยกถา มีเนื้อหาแสดง
ถึงการประชาสัมพันธ์ว่า “ครั ้นพระผู ้มีพระ
ภาค ทรงประกาศพระธรรมจักรให้เป็นไปแล้ว 
ทวยเทพชั้นภุมมะกระจายข่าวว่า “นั่น พระ
ธรรมจักร อันยอดเยี่ยม พระผู้มีพระภาคทรง
ให้เป็นไปแล้ว ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน เขต
กรุงพาราณสี อันสมณะ พราหมณ์ เทวดา มาร 
พรหมหรือใครๆ ในโลกให้หมุนกลับไม่ได้” (วิ.
ม .  ( ไท ย )  4 / 17 / 24 - 25 )  ส ่ วน  ก า ร
ประชาสัมพันธ์ในยุคหลังพุทธกาล มีบทบาทที่
สำคัญยิ ่งเพราะเป็นตัวกำหนดความถูกต้อง
หรือความผิดพลาดเกี ่ยวกับพระธรรมวินัย 
ด้วยว่า เรื่องที่เป็นข้อสงสัยจะไม่ก่อปัญหาใดๆ 
ให้เกิดขึ้น หรือถ้าหากเกิดขึ ้น ก็จะสามารถ
ระงับได้ด้วยดี เพราะมีพระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้
วินิจฉัย แต่ภายหลังพุทธปรินิพพาน เรื่องราว
ท ี ่ เ ป ็ น อ ั น ต ร า ย ต ่ อ ค ว า ม ม ั ่ น ค ง ใน
พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นมากมาย จากหลายๆ 
เหตุปัจจัย มีทั้งปัญหาที่ระงับได้ง่ายและยาก 
รวมท ั ้ งป ัญหาที ่ทำให้คณะสงฆ์ร ้านฉาน 
จนกระทั่งแตกแยกนิกายในที่สุด เป็นเหตุให้
เกิดการสังคายนาพระธรรมวินัยหลายครั้ง 
 
เ ป ้ า ห ม า ย ก า ร ป ร ะ ช า ส ั ม พ ั น ธ์ ใ น
พระพุทธศาสนา 

กิริยาที่พระพุทธเจ้าและเหล่าพระสาวก 
ได้เผยแผ่ศาสนธรรม วัตถุประสงค์และผลลัพธ์
ของการประกาศศาสนธรรม จัดเป็นเป้าหมาย
ของการประชาสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนา มี
ล ั กษณะโดยรวม 4 ประการ ค ื อ  การ
ประชาสัมพันธ์เพื่อประกาศพระศาสนา ถือ
เป็นงานแรกที่พระพุทธเจ้าทรงตั้งพระทัยไว้ 
ภายหลังการตรัสรู ้พระอนุตตรสัมโพธิญาณ, 

เพื่อการประกาศ หรือเปิดเผยสัจธรรม จัดเป็น
ค ุณล ักษณะของการประชาส ัมพ ันธ ์ ใน
พระพุทธศาสนา เนื ่องจากเมื ่อพระพุทธเจ้า
ทรงค้นพบสัจธรรมที่แท้จริงด้วยพระปัญญา
อันบริสุทธ์ิบริบูรณ์ โดยการปฏิบัติตามแบบ
อริยมรรค ซึ่งมีวิธีการต่างจากผู้เจ้าลัทธิอื่นๆ 
ที่อ้างถึงสัจธรรมโดยการใช้ตรรกะบ้าง การ
เข้าใจผิดคิดว่า สมาบัติที่ตนได้บรรลุเป็นความ
จริงสุดท้าย ไม่มีความจริงอื่นที่สูงกว่าบ้าง การ
ปฏิบัติตนให้ลำบากด้วยปฏิปทาต่างๆ เช่น 
การทรมานกาย มีการปฏิบัติเยี่ยงสุนัข เป็นต้น
, เพื่อการบำเพ็ญพุทธกิจอันเกิดจากพระมหา
กรุณาธิคุณ จัดเป็นหน้าที ่ หรือเป็นการตั้ง
พระทัยของพระพุทธเจ้า ด้วยอาศัยพระมหา
กรุณาธิคุณที ่จะสงเคราะห์หมู่สัตว์ประเภท
เวไนยสัตว์ ซึ่งเป็นประเภทที่สามารถพัฒนา
ตนเองให้เจริญขึ ้นได้ ด้วยกุศลทั ้งปวง เช่น 
การถวายทาน รักษาศีล และการมีสัมมาทฏิฐิ 
ดังปรากฏในพรหมยาจนกถา ว่า “พระผู้มีพระ
ภาคทรงรับคำทูลอาราธนาของพรหม และ
เพราะอาศัยพระกรุณาในหมู่สัตว์ ทรงตรวจดู
โลกด้วยพุทธจักษุ เมื ่อทรงตรวจดูโลกด้วย
พุทธจักษุ ได้เห็นสัตว์ทั ้งหลาย ผู ้มีธุลีในตา
น้อย ... บางพวกมักไม่เห็นปรโลกและโทษว่า 
น่ากลัวก็มี” (วิ.ม. (ไทย) 4/9/14) และ เพื่อ
การปฏิวัติประเพณีนิยม ซึ่งชาวบ้านได้ยึดถือ
ประพฤติปฏิบัติสืบกันมาเป็นเวลายาวนาน มี 
2 ลักษณะ ได้แก่ ลักษณะที่เป็นเหตุผลให้
กระทำตาม กล่าวคือสามารถใช้หลักปัญญา
พิจารณาเห็นความเหมาะสมแล้วจึงปฏิบัติตาม
ได้บ้าง และที่มีลักษณะเป็นความเช่ือล้วนๆ ซึ่ง
ถูกสั่งสอนให้กระทำตามสืบต่อกันมาหลายยุค
สมัยบ้าง ยกตัวอย่างการปฏิวัติประเพณีบูชา
ยัญด้วยชีวิตของสัตว์น้อยใหญ่ บางที่พบว่า มี



130  วารสารปัญญา ปทีี่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

การนำเด ็กชาย หญิง หร ือทาส กรรมกร
รวมเข้าในเครื ่องสังเวยด้วย ให้ยกเลิกความ
เชื่อดังกล่าวหันมากระทำการบูชายัญโดยการ
ให้ชีวิตความเป็นอยู ่ที ่ดีขึ ้นด้วยหลักการให้
ทานแทน ยกตัวอย่างการบูชายัญที่มาในกูฏ
ทันตสูตรว่า “พราหมณ์ นิตยทานที่ทำสืบกัน
มา ถวายเจาะจงบรรพชิตผู้มีศีลนี้ เป็นยัญซึ่ง
ใช้ทุนทรัพย์และมีการตระเตรียมน้อยกว่า แต่
มีผลานิสงส์มากกว่ายัญสมบัติ 3 ประการ มี
องค์ประกอบ 16 ของพระเจ้ามหาวิชิตราช นี้” 
(ที.สี. (ไทย) 9/348/145) 
 
ร ู ป แ บ บ ก า ร ป ร ะ ช า ส ั ม พ ั น ธ ์ ใ น
พระพุทธศาสนา 

รูปแบบการประชาสัมพันธ์ที ่ปรากฏใน
พระพุทธศาสนา จากลักษณะที่พระพุทธเจ้า
ท ร ง ใ ช ้ ใ นก า ร แส ด ง ธร ร มป ร า ก ฏ ใ น
พระไตรปิฎก 6 ประเภท ได้แก่ 1) รูปแบบการ
ประชาสัมพันธ์โดยเทศนาวิธี 2) รูปแบบการ
ประชาสัมพันธ์โดยอิทธิวิธี หรือ การแสดงฤทธ์ิ 
3) รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยทูตวิธี  4) 
รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยการบัญญัติ
สิกขาบท 5) รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดย
การวางข้อเปรียบเทียบเพื่อการวินิจฉัยเรื่องที่
เป็นปัญหา 6) รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดย
การสงเคราะห์ ดังที่จะได้นำเสนอต่อไปนี้ 

1. รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยเทศนา
ว ิ ธ ี  เ ป ็ นร ู ปแบบการแสดงธรรมของ
พระพุทธเจ้า 5 ลักษณะ คือ 1) ลักษณะการ
ตรวจสอบอ ุปน ิส ัย หร ือการสรรหาสิ่ ง
เอื้ออำนวยประโยชน์ต่อการพัฒนาศักยภาพ
ของเหล ่าเวไนยส ัตว ์  เป็ นข ั ้นตอนการ
กลั่นกรองบุคลากรที่จะนำมาพัฒนาผ่านข่าย
แห่งพระญาณ จึงจัดเป็นเป้าหมายที่ผ่านการ

คัดสรรด้านคุณสมบัติมาแล้ว ยกตัวอย่าง กรณี
การเลือกสรรอุปกรณ์ในการแสดงธรรมอัน
คล้อยตามจริต เพื่อโน้มน้าวจิตใจของพระจูฬ
ปันถก ผู้มีปัญญาทึบ ให้เข้าถึงธรรมด้วยการ
ประทานผ้าขาวให้ลูบคลำ ทำให้พระจูฬปันถก
ค่อย ๆ เกิดสติปัญญารู้แจ้งสัจธรรม ยอมรับ
กฎไตรลักษณ์ ไม่ยึดมั ่นถือมั ่นเพราะความ
เปลี ่ยนแปลงของผ้าขาวกลายเป็นผ้าสีคล้ำ
หม่นหมอง เมื ่อน้อมเข้ามาเปรียบเทียบกับ
สภาพของสังขาร ทำให้กระทำที่สุดแห่งทุกข์
ได้สำเร็จ เพราะมีอุปกรณ์ที่เหมาะสมกบัจริต 
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2544ข, น. 31-35) 2) 
ลักษณะการแสดงธรรม จัดเป็นต้นแบบของ
การประชาสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนา มี
ขั ้นตอนต่างๆ ได้แก่ การตรวจสอบอุปนิสัย
ของกลุ่มเป้าหมาย การดำเนินไปสู่เป้าหมาย 
การสร้างเงื ่อนไขที ่จะแสดงธรรม การแสดง
ธรรมโดยเลือกหัวข้อที่เกื้อกูลแก่จริต การชัก
จูงเพื่อรู้แจ้งอริยสัจ และสำเร็จประโยชน์ตาม
เป้าหมายโดยการเข้าถึงสัจธรรม, 3) ลักษณะ
การ ส นทนาธร ร ม  เ ป ็ น ร ู ป แบบก า ร
ประชาสัมพันธ์ท ี ่พระพุทธเจ ้าทรงใช้เป็น
ประจำ มีบุคคลมากมายได้เข้ามาสนทนาธรรม
กับพระองค์ เช่น กษัตริย์ พราหมณ์ พ่อค้า
วาณิช ตลอดถึงกรรมกร คนใช้แรงงานใน
สังคม จนกลายเป็นกิจวัตร และในบางกรณี
พระองค์ได้ทรงใช้วิธีการประชาสัมพันธ์ผ่าน
ร ูปแบบการสนทนาเพื ่อให้กลุ ่มเป้าหมาย
เข้าถึงหลักการสำคัญ ยกตัวอย่าง การเสด็จไป
เพื่อแสดงธรรมแก่ปัญจวัคคีย์ ระหว่างทางได้
สนทนากับอุปกชีวก (วิ.ม. (ไทย) 4/11/16-
17), 3) ลักษณะการตอบปัญหา เป็นรูปแบบ
ของการประชาสัมพันธ์ที่ทำให้กลุ่มผู้ฟังเข้าถึง
เป ้าหมายของการประชาสัมพ ันธ ์ได ้ง ่าย 



วารสารปัญญา ปีที่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)   131 

เนื ่องจากการตอบปัญหา เป็นการชี ้แจงข้อ
สงสัยด้วยเหตุและผล ช่วยให้บุคคลผู้สงสัยได้รู้
ชัด เข้าใจแจ่มแจ้ง และ 4) ลักษณะการถาม
ปัญหามีการตั้งคำถามเพื่อให้กลุ่มเป้าหมายใช้
ปัญญาขบคิดหาคำตอบ เป็นการหยั่งความรู้
ของผู ้ฟัง แต่เมื ่อไม่สามารถตอบปัญหาได้ 
พระพ ุทธเจ ้าจะทรงใช ้อ ุบายในการเฉลย
แตกต่างกันออกไป บางกรณีทรงเฉลยคำตอบ
โดยตรง แต่บางกรณีทรงใช้อ ุบายเพื ่อให้
กลุ่มเป้าหมายได้ใช้ความพยายามรู้เอง  

2. รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยอิทธิวิธี 
หรือ การแสดงฤทธิ์ เป็นการประชาสัมพนัธ์ที่
ได้ผลเป็นอย่างมาก พระพุทธเจ้าทรงห้ามการ
แสดงฤทธิ์ไว้ มีสาเหตุสำคัญ 2 ประการ คือ 
เพ ื ่อป ้องก ันการครหาและการด ูถ ูกพระ
อริยบุคคลผู้ไม่มีฤทธิ์ ในอนาคตกาล ซึ่งเป็น
เหตุแห่งความไม่เกื้อกูลต่อผู้ก้าวล่วงนั้น และ
เพื่อทรงแสดงให้เห็นว่า ฤทธ์ิเป็นโลกิยะ ยังไม่
ทำให้บุคคลผู้บรรลุสามารถหลุดพ้นจากทุกข์
อันเป็นเป้าหมายหลักของการประกาศศาสน
ธรรมไปได้ มี 4 ลักษณะ ดังนี ้ ลักษณะการ
แสดงฤทธ์ิด้วยพระองค์เอง แต่ทรงห้ามสำหรับ
พระสาวกท ั ่วไป ปรากฏในขุททกวัตถุว่า 
“ภิกษุไม่พึงแสดงอิทธิปาฏิหาริย์ อันเป็นอุตต
ริมนุสสธรรมแก่คฤหัสถ์ทั้งหลาย รูปใดแสดง 
ต้องอาบัติทุกกฎ” (วิ.ม. (ไทย) 7/252/19), 
ล ักษณะการประทานอนุญาตให้พระสาวก
แสดงฤทธ์ิ เป็นการอนุญาตสำหรับบุคคลที่ทรง
เลือกให้บันลือสีหนาท เพื่อประกาศคุณของ
บุคคลนั้นๆ เช่น กรณีการอนุญาตให้พระมหา
โมคค ัลลานแสดงฤทธ ิ ์ปราบพระยานัน
โทปนันทนาคราช (พระพุทธโฆสาจารย์, 2534, 
น. 149-155) ลักษณะการห้ามแสดงฤทธิ ์ใน
อนาคต เป็นสิ่งที่ทรงห้ามไว้สำหรับการแสดง

แบบเปิดเผย เนื่องจากทรงเล็งผลกระทบต่อ
องค์กรสงฆ์ในอนาคต ยกตัวอย่าง การขอ
อนุญาตแสดงฤทธิ ์ของพระมหาโมคคัลลาน
เถระ เมื่อพระภิกษุสงฆ์ขาดแคลนบิณฑบาต 
ณ เมืองเวรัญชา จากการเกิดข้าวยากหมาก
แพง แต่พระพุทธเจ้าไม่ทรงอนุญาต เพราะ
ทรงคำนึงถึงเหตุการณ์ที ่จะเป็นปัญหาใน
อนาคต กล่าวคือ ถ้าหากสังคมเกิดประสบภัย
พิบัติทางธรรมชาติขึ ้น จะถูกนำเหตุการณ์
ดังกล่าวมาเปรียบเทียบกับเหตุการณ์ที่เคย
เกิดขึ้น ณ เมืองเวรัญชา เป็นต้น ซึ่งอาจเป็น
ความไม่เกื ้อกูลต่อบุคคลที่ถูกหมิ ่นดูแคลน
พระภิกษุสงฆ์ผู้มีศีลแต่ปราศจากฤทธิ์ และ
ลักษณะการอธิษฐานฤทธิ์ หรือฤทธิ์ที่เกิดจาก
การอธิฏฐาน เป็นอีกรูปแบบหนึ ่งของการ
ประชาสัมพันธ์ เช่น การอธิษฐานรอยพระบาท 
เพื่อให้พราหมณ์มาคัณฑิยะกับภรรยาได้เห็น 
แล้วตามรอยพระบาทไปจนพบพระองค์ แล้ว
ได้เข้าเฝ้าสนทนาธรรมกับพระพุทธเจ้า เป็น
เหตุให้บรรลุธรรม (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2480ข, น. 55)  

3. รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยทตูวิธี 
เป็นการส่งทูตไปเพื ่อกระทำหน้าที ่แทนตน 
หรือทำหน้าที่ตามเป้าหมายขององค์กรที่วางไว้ 
มี 3 ลักษณะ ได้แก่ ลักษณะการส่งสมณทูตไป
ประกาศศาสนาในสมัยพุทธกาล จ ัดเป็น
รูปแบบและต้นแบบของการประชาสัมพันธท์ี่
ตรงก ับความหมายและล ักษณะของการ
ประชาสัมพันธ์ในปัจจุบัน, ลักษณะการส่ง
สมณทูตไปอุปสมบท เป็นร ูปแบบการใช้
ตัวแทนให้ปฏิบัติหน้าที่แทน หรือมอบอำนาจ
ให้ตัวแทน เช่น พระพุทธองค์ทรงส่งคณะสงฆ์
ไปบวชให้แก่นางอัฑฒกาสี ผู้เป็นหญิงคณิกา
หรือหญิงโสเภณีด้วยการอุปสมบทโดยทูต 



132  วารสารปัญญา ปทีี่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

และลักษณะการส่งสมณทูตไปประกาศศาสนา
ในสม ัยการส ังคายนาคร ั ้ งท ี ่  3 เป ็นการ
ประกาศศาสนธรรมนอกเขตมัชฌิมประเทศ 
เพราะได้ใคร่ครวญและรู ้ด ้วยญาณแล้วว่า 
พระพุทธศาสนาจะตั้งมั่นดีในปัจจันตประเทศ 
จึงคณะทูตออกไป จำนวน 9 สาย มีการส่ง
พระอุตตรเถระไปยังสุวรณภูมิชนบท เป็นต้น 
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2544ก, น.106)  

4. รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยการ
บัญญัติสิกขาบท เป็นการประชาสัมพันธ์
เพื ่อให้องค์กรเกิดความมั ่นคงในภายในและ
ภายนอก ม ี  5 ล ักษณะ ได ้แก ่  ล ักษณะ
สิกขาบทบัญญัติ ว่าด้วยสิ ่งที ่ไม่ควรละเมิด 
จัดเป็นห้ามเด็ดขาด, ลักษณะสิกขาบทบัญญัติ 
ว่าด้วยสิ ่งท ี ่ต ้องปฏิบัติตาม, ล ักษณะการ
ป้องกันความเสื่อมโดยการบัญญัติสิกขาบทให้
พระภิกษุสงฆ์ม ีข้อว ัตรปฏิบ ัติท ี ่ตรงกัน, 
ลักษณะการสนับสนุนให้เกิดความเจริญและ
ยาวนาน มีพระพุทธดำรัสในเวรัญชกัณฑ์ ว่า 
“สารีบุตร พระพุทธเจ้ากกุสันธะ พระพุทธเจ้า
โกนาคมนะ และพระพุทธเจ้ากัสสปะ ไม่ทรง
ผ่อนคลายที่จะทรงแสดงธรรมโดยพิสดารแก่
สาวก ... เมื่อหมดพระพุทธเจ้าและสาวกผู้ตรัส
รู้ตามแล้ว สาวกชั้นหลังๆ ต่างชื่อ ต่างโคตร 
ต่างชาติวรรณะ ได้เข้ามาบวชจากต่างตระกูล 
เธอเหล่านั้น พาให้พรหมจรรย์ดำรงอยู่นาน” 
(วิ.มหา. (ไทย) 2/20/12), ลักษณะการบัญญัติ
สิกขาบทในศาสนาพระทศพลทั้ง 3 พระองค์
นั ้น เป็นเหตุให้ศาสนธรรม ดำรง คงมั ่น จน
กำหนดจำนวนกาลไม่ได้ จัดเป็นรูปแบบของ
การประชาสัมพันธ์ที ่เกิดประโยชน์มากต่อ
องค์กรและมวลสมาชิก เห ็นได้จากการที่
พระพุทธเจ ้าในปัจจ ุบ ันได้ย ึดรูปแบบการ
บัญญัติสิกขาบท เป็นแนวทางการดำรงรักษา

พรหมจรรย์ในพระพุทธศาสนา, และลักษณะ
การสังคายนาพระธรรมวินัย จัดเป็นต้นแบบ
ของการประชาสัมพันธ์ท ี ่ม ีประสิทธ ิภาพ 
เพราะได้สร้างสำเร็จประโยชน์ 5 อย่าง คือ 
ประโยชน์ด้านการรวบรวมคำสอนไว ้ เป็น
หมวดหมู่ อย่างเรียบร้อย ไม่กระจัดกระจาย 
ง่ายต่อการทรงจำ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2544ก, น.45-46) ประโยชน์ด้านหลักฐาน
อ้างอิง ทำให้คณะสงฆ์มีมติร่วมกัน เช่น กรณี
การวินิจฉัยสิกขาบทเล็กน้อย ที่พระพุทธองค์
ทรงอนุญาตให้ยกเลิกได้ แต่ เม ื ่อมีมติไม่
ยกเล ิกเป ็นอ ันตกลงก ันได ้  (ว ิ .จ ู . (ไทย) 
7/442/383), ประโยชน์ด้านการสืบทอด
หลักการที่ถูกต้อง เกิดจากการสังคายนาพระ
ธรรมวินัยครั้งแรก ทำให้การสังคายนาในครั้งที่ 
4 ถูกจารึกไว้เป็นอักษร เพื ่อป้องกันการลืม
เลือน, ประโยชน์ด้านการรักษาพระธรรมวินัย
ให้ดำรงอยู่ แม้ผ่านกาลเวลามายาวนานเท่าไร
ก็ตาม แต่ยังสามารถรักษาศาสนธรรมอันเป็น
แก่นแท้ ให้ดำรงอยู่ ไม่ผิดเพี้ยน กล่าวคือถูก
สืบต่อมาอย่างถูกต้อง เป็นผลมาจากการ
สังคายนาพระธรรมวินัยที่พระสงฆ์กระทำข้ึน
ในยุคแรกจนถึงยุคที่ 4 ซึ่งปรากฏในลังกาทวีป 
เป็นที่ยอมรับว่า มีความถูกต้องและยังไม่มีการ
เพิ่มเติมสัทธรรมปฏิรูปลงไป, และประโยชน์
จากการใช้เป็นแบบตรวจสอบและเทียบเคียง 
มีแนวทางให้วินิจฉัยปัญหาที่เกิดในภายหลังได้ 
โดยนำรูปแบบการวินิจฉัยความถูกผิด ความ
เหมาะสมหร ื อไม ่ เหมาะสม เช ่ น หลัก
เทียบเคียงในมหาปเทส 4 หรือหลักเทียบเคียง
ในพระธรรมวินัย  

5. รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยการ
วางข้อเปรียบเทียบเพื่อการวินิจฉัยเรื่องที่เป็น
ปัญหา มี 2 ล ักษณะ ได้แก่ ล ักษณะการ



วารสารปัญญา ปีที่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)   133 

เปร ียบเทียบ คือ การนำข้อสงสัยอันเป็น
ปัญหาในปัจจุบัน มาหาคำตอบที่ถูกต้อง โดย
การยกหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ มา
เปรียบเทียบตามกฎเกณฑ์ เพื่อพิจารณาว่า มี
เนื้อหาบ่งถึงวัตถุประสงค์ที่ตรงกันหรือไม่ ถ้า
หาก ผลท ี ่ ได้ร ับตรงก ันในด ้านกุศล ควร
ตัดสินใจว่า เป็นสิ ่งถูกต้อง แต่ถ้าหากผลที่
ได้รับตรงกันข้าม ควรตัดสินใจว่า เป็นสิ่งที่ไม่
ถูกต้อง สำหรับรูปแบบการประชาสัมพันธ์ใน
พระพุทธศาสนาที่ทรงใช้เป็นเครื่องมือในการ
เปรียบเทียบ เช่น หลักมหาปเทส ซึ ่งมีการ
วินิจฉัยเปรียบเทียบ ว่า “สิ่งใด เราไม่ได้ห้าม
ไว้ว่า“สิ่งนี้ไม่ควร” ถ้าสิ่งนั้น อนุโลมเข้ากับสิ่ง
ที่ไม่ควร ขัดกับสิ่งที่ควร สิ่งนั้นไม่ควร ... สิ่งใด 
เราไม่ได้อนุญาตไว้ว่า “สิ่งนี้ควร” ถ้าสิ่งนั้น 
อนุโลมเข้ากับสิ่งที่ควร ขัดกับสิ่งที่ไม่ควร สิ่ง
นั้นควร” (วิ.ม. (ไทย) 5/505/139-140), และ
ล ักษณะการว ิน ิจฉ ัย หร ือพ ิจารณาตาม
กฎเกณฑ์ ซึ่งส่วนมากเป็นเรื่องของสิ่งที่พิสูจน์
ไม่ได้ เนื่องจากเป็นสิ่งที่อยู่เหนือการรับรู้ด้วย
ตนเอง เช่น เรื่องกรรม นรก สวรรค์ แต่เมื่อสิ่ง
เหล่านี้ มีอิทธิพลต่อสังคมและชีวิต จำเป็นต้อง
หาคำตอบ เพราะเรื ่องบางอย่าง ถ้าหากยัง
ไม่ได้ไปสัมผัสรู้ด้วยตนเอง แต่เมื่อได้ทำลงไป
แล้ว กลับมีความสงสัยเกิดขึ ้น ส่งผลให้เกิด
ความไม่สบายใจตามมาได้ พระพุทธเจ้าทรงใช้
หลักกาลามสูตรซึ ่งเนื ้อหา 3 ระดับ ในการ
วินิจฉัยปัญหา ได้แก่ การพิจารณาข้อมูล
ข่าวสารรอบด้าน การเปรียบเทียบสิ่งที่ทำกับ
หลักกุศลหรืออกุศล การปลดเปลื้องตนเองให้
เบาใจ หรือให้มีทางหนีทีไล่แก่ตนเอง เรียกว่า 
หลักความเบาใจ (องฺ.ติก. (ไทย) 20/66/263) 

6. รูปแบบการประชาสัมพันธ์โดยการ
สงเคราะห์ ปรากฏชัดเจนในพุทธกิจ หรือ

กิจวัตรประจำวัน มีลักษณะ ดังนี้ ลักษณะการ
สงเคราะห์ด้วยการเสด็จบิณฑบาตแล้วแสดง
ธรรม เช่น กรณีการโปรดพาหิยทารุจ ีร ิยะ 
ระหว่างทางที่พระพุทธเจ้ากำลังเสด็จดำเนิน
รับบิณฑบาตอยู่ เป็นเหตุให้พาหิยทารุจีริยะ
สำเร็จเป็นพระอรหันต์ และถูกยกย่องให้เป็นผู้
เลิศกว่าภิกษุทั้งหลาย ผู้ตรัสรู้ธรรมได้ฉับพลัน 
ล ักษณะการเสด็จบิณฑบาตแล้วทรงแสดง
อิทธิปาฏิหาริย์ เช่น กรณีการโปรดมัฏฐกุณฑลี
มาณพ ผู ้ป่วยใกล้ตาย ด้วยการแผ่พระรัศมี
ออกจากพระวรกายวาหนึ่ง ทำความเลื่อมใส
แก่มาณพ เพื่อประโยชน์ 4 อย่าง คือ มาณพ
ได้กระทำจิตให้เลื่อมใสในพระพุทธเจ้า เป็น
เหตุให้ไปเกิดในสวรรค์ชั ้นดาวดึงส์ ได้สร้าง
อุปนิสัยแห่งการบรรลุธรรมในอัตภาพที่ 2 แก่
มาณพ ได้ปลดเปลื้องทิฏฐิชั่วแก่อทินนปุพพก
พราหมณ์ผู ้เป็นบิดาของมาณพ และได้เกิด
ธรรมจักษุ คือ ดวงตาเห็นธรรมขึ ้นแก่เหล่า
เวไนยสัตว์ม ีแปดหมื ่นส ี ่พ ันเป็นประมาณ
เพราะรับฟังธรรมจากพระพุทธเจ้า (มหามกุฏ
ราชวิทยาลัย, 2480ก, น 37-38) ลักษณะการ
รับนิมนต์ เป็นการสงเคราะห์ ด้วยทาน ศีล 
และการบำเพ็ญปัญญาแก่ทายก ทายิกา เช่น 
กรณีที่พระพุทธเจ้าทรงรับนิมนต์ของอุตตรา
อุบาสิกา ธิดาของปุณณเศรษฐี ตลอดครึ่ง
เดือน และได้ประธานโอวาทแก่นางสิริมาผู้
เป็นคณิกาพร้อมบริวาร 500 คน จนบรรลุเป็น
พระโสดาบัน (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2480ข, 
น. 266-271) และลักษณะการเสด็จจาริก เป็น
กิจที่พระพุทธเจ้าทรงบำเพ็ญมาโดยตลอด 45 
พรรษา จัดเป็นธรรมเนียมของสังคมในยุคนั้น 
ๆ ที ่นักบวชจะต้องไม่ยึดติดที่อยู ่ เสนาสนะ 
จะต้องประพฤติตนเป็นคนมักน้อย สันโดษ 
การเสด็จเที่ยวจาริกไป จึงเป็นการสงเคราะห์



134  วารสารปัญญา ปทีี่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

สังคมด้วยการแสดงธรรมและบุญกิริยาวัตถุ
ต่าง ๆ มีทาน เป็นต้น  
 
พัฒนาการของการประชาสัมพันธ์แห่งคณะ
สงฆ์ไทย  

พัฒนาการของการประชาสัมพันธ์แห่ง
คณะสงฆ์ไทย ยังคงเป็นเรื่องที่ใหม่ มีประเด็น
ให้ศึกษา ค้นคว้ามากมาย กล่าวคือ การ
ประชาสัมพันธ์ของคณะสงฆ์ไทย มีพัฒนาการ
จากอิทธิพลใหญ่ ๆ 4 อย่าง ได้แก่ 1) จาก
อิทธิพลของพระพุทธศาสนา 2) จารีตประเพณี
ทางสังคม 3) สิ่งแวดล้อม และ 4) กฎระเบียบ
ของรัฐ โดยสะท้อนออกมาเป็นผลกระทบด้าน
บวกและลบ จึงกลายเป็นพัฒนาการของการ
ประชาสัมพันธ์แห่งคณะสงฆ์ไทยในปัจจุบัน 
ซึ่งมีลักษณะพัฒนาการ ดังต่อไปนี้ 

การประชาสัมพันธ์ในยุคก่อนพุทธกาลมี
พัฒนาการที่มีลักษณะเป็นแบบการดำรงชีวิต
ทั ่วไป เกิดจากระเบียบของสังคม แต่เมื ่อผู้
บำเพ็ญบารมีได้ร ับการพยากรณ์เป็นพระ
โพธิสัตว์แล้ว การประชาสัมพันธ์ต่อสังคมจึง
ปรากฏในรูปแบบการสื ่อสารที ่มุ่ งแสวงหา
ประโยชน์เพื่อตนเอง โดยมีเป้าหมายอยู่ที่การ
พ้นทุกข์ ภายใต้กรอบการประชาสัมพันธ์ 3 
อย่าง ได้แก่ การบำเพ็ญตนเป็นประโยชน์ต่อ
ฐานะที่ดำรงอยู่ เช่น การแสวงหาประโยชนท์ี่
เหมาะสมจากการดำรงตนอยู ่ด ้วยความ
ประมาท การแสวงหาที่พึ่งอันเหมาะสม มีการ
สมาทานศีลเป็นต้น และการประกาศสาระที่
ค้นพบไปสู่สาธารณชน  

พัฒนาการของการประชาสัมพันธ์ในยุค
พุทธกาล หมายเอาการสื่อสารที่พระพุทธเจ้า
ทรงแสดงออกต่อสาธารณชนเพื่อเป้าหมาย 5 
ประการ ได้แก่ 1) เพื ่อให้เข้าถึงสัจธรรม 2) 

เพื ่ออบรมอุปนิสัยการเข้าถึงธรรม 3)เพื่อ
พ ัฒนาศักยภาพไปสู ่ค ุณธรรมพื ้นฐาน มี
สัมมาทิฏฐิ ศีล สามธิ และปัญญา เป็นต้น 4) 
เพื่อสร้างอุปนิสัยแห่งภพชาติที่เหมาะสม เช่น 
กรณีของมันฑูกเทพบุตร เป็นต้น (ขุ.วิ. (ไทย) 
26/857-860/100) และ 5) เพื ่อแก้ไขความ
ผ ิ ดพลาดม ี ก ารกระทำกรรมช ั ่ ว  เ ช่ น 
อนันตริยกรรม เป็นต้น การประชาสัมพันธ์ใน
ยุคนี้ ปรากฏรูปแบบที่ชัดเจน 6 อย่าง ได้แก่ 
1) การใช้เทศนาวิธี 2) การบำเพ็ญพุทธกิจ 3) 
การแสดงฤทธิ์ต่าง ๆ 4) การใช้ทูตวิธี 5)สังฆ
กรรมวิธี และ 6) สาสนวิธี  

การประชาส ัมพ ันธ ์ในย ุคหล ังพ ุทธ
ปรินิพพานมีพัฒนาการที่มีลักษณะหย่อน
ประส ิทธ ิภาพลงไปตามสถานการณ ์การ
เปลี่ยนแปลงทางการเมือง อันเนื่องมาจาก 2 
สาเหต ุหล ัก ได ้แก ่  การปร ิน ิพพานของ
พระพุทธเจ้า และการปกครองรัฐต่าง ๆ โดยมี
กษัตริย์ที่เป็นศาสนิกชนของลัทธิหรือศาสนา
อ ื ่น ๆ เช ่น ในย ุคแรกของพระเจ ้าอโศก
มหาราชทรงปกครองบ้านเมือง ทรงนับถือ
ลัทธิหรือศาสนาอื่น (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2544ก, น. 77-79) ดังนั้น พัฒนาการของการ
ประชาสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนายุคหลัง
พุทธกาลตอนต้นนี ้ จึงยังมีความมั ่นคงอยู่ 
เนื่องจากพระสงฆ์สาวกในสมัยนั ้น เป็นพระ
อริยบุคคลผู้ทันเห็นพระพุทธเจ้าจำนวนมาก 
แต่ภายหลังการนิพพานของพระอานนท์เถระ 
คณะสงฆ์เริ่มแตกแยกทางความคิด เป็นเหตุ
นำมาซึ่งการสังคายนาพระธรรมวินัยครั้งที่ 2 
กรณีวัตถุ 10 ประการ และการสังคายนาพระ
ธรรมวินัยครั ้งที ่ 3 จากการมีนักบวชนอก
พระพุทธศาสนาปลอมเข้ามาบวช ยังแสดง
ประพฤติตามลัทธิเดิมของตน เป็นต้น จนเมื่อ



วารสารปัญญา ปีที่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)   135 

กาลเวลาล่วงเลยไปเนิ่นนาน เป็นเหตุนำมาซึ่ง
ความขาดสูญของพระพุทธศาสนาในชมพูทวีป 
อาศัยการประชาสัมพันธ์ในสมัยพระเจ้าอโศก
มหาราช ที่ได้ส่งสมณทูต 9 สาย ไปประกาศ
พระพุทธศาสนา ณ ดินแดงต่าง ๆ ช่วยให้
พระพุทธศาสนาตั ้งม ั ่น ณ ภายนอกมัชฌิม
ประเทศ ซึ ่งการประชาสัมพันธ์เชิงรุกนอก
ดินแดนส่วนกลางทางพระพุทธศาสนานี ้ มี
ลักษณะ 6 อย่าง ได้แก่ การสังคายนาพระ
ธรรมวินัย การสร้างศาสนสถาน การประกาศ
เชิดชูพระพุทธศาสนา การส่งเสริมการศึกษา 
การแสดงปรัชญาทางคำสอนและการโต้วาที 
เพื ่อเอาชนะฝ่ายตรงข้าม และการประพันธ์
หนังสือทางพระพุทธศาสนา เช่น พระสิริมัง
คลาจารย์ ภิกษุชาวล้านนา ประพันธ์หนังสือ
มังคลัตถทีปนี เป็นต้น (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2559, น. 172)  

การประชาสัมพันธ์ในประเทศไทยมี
พ ัฒนาการที่ แบ ่งออกเป ็น 4 ย ุค ได ้แก่  
พัฒนาการยุคสุโขทัย สามารถจำแนกออกเป็น 
3 ลักษณะ คือ ลักษณะด้านสังคม พระภิกษุ
สงฆ์เป็นผู้คอยส่งเสริมกำลังใจแก่ประชาชนใน
ยุคที่กำลังประสบกับภัยสงคราม ลักษณะด้าน
สิ่งแวดล้อม ได้มีการสร้างศาสนสถานและศา
สนวัตถุไว้ในพระพุทธศาสนาจำนวนมาก 
ปรากฏในศิลาจารึกไว้ว่า “1207 ศกปีกุน ให้
เอาพระธาตุออก กระทำการบูชาบำเรอแก่
พระธาตุได้เดือนหกวัน จึงเอาลงฝังในกลาง
เมืองศรีสัชนาลัย ก่อพระเจดีย์เหนือหกเข้าจึง
แล้ว ตั้งเวียงผาล้อมพระมหาธาตุสามเข้าจึง
แล้ว” และลักษณะด้านปัจจัยทางความเช่ือ 
เช่น มีการนับถือพระพุทธศาสนามหายาน ที่
เข้ามาเผยแผ่หลักธรรม ณ ภูมิภาคนั้น ๆ  การ
จารึกคำสอนทางพระพุทธศาสนาลงในแผ่น

ศิลาจารึกพ่อขุนรามคำแหง เช่น จารึกวัดศรี
ชุม หลักที่ 2 และการประพันธ์วรรณกรรม มี
ไตรภูมิพระร่วง พร้อมทั้งพระไตรปิฎก อัฏฐก
ถา ฎีกา อนุฎีกา และปกรณ์ต่าง ๆ (พระธรรม
วงศ์เทวี (อ ่ำ ธมฺมทตฺโต), 2530, น. 745)
พ ัฒนาการของการประชาส ัมพ ันธ ์ในยุค
อยุธยา-ธนบุรี พบว่า พระมหากษัตร ิย ์มี
บทบาทสำค ัญต ่ อพ ัฒนาการด ้ านการ
ประชาสัมพันธ์ของคณะสงฆ์ไทย ปรากฏพระ
ราชจารีตประเพณีทรงบำเพ็ญพระราชกุศล ว่า 
สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ ได้ทรงผนวช ณ 
วัดจุฬามณี เป็นเวลา 8 เดือน ทรงกันพื้นที่
พระบรมมหาราชวังเป็นวัดพระศรีสรรเพชญ์ 
(กรมการศาสนา, 2525, น. 211) ส่วน ในรัช
สมัยสมเด็จพระเจ้าตากสินมหาราช ทรงระดม
ทหารและพลเรือนร่วมกันสร้างพระอุโบสถ 
พระวิหาร และเสนาสนะ กุฎีสงฆ์ มีจำนวน 
200 หลัง สิ้นพระราชทรัพย์จำนวนมาก และ
ทรงให้ปฏิสังขรณ์วัดอินทาราม วัดระฆังโฆสิ
ตาราม วัดอรุณราชวราราม วัดหงส์รัตนาราม 
เป็นต้น พร้อมทั้งเสด็จปฏิบัติวิปัสสนาธุระเป็น
เวลานานถึง 5 ปี เป็นต้น (กรมการศาสนา, 
2525 ,  น .  214 )  พ ัฒนาการของกา ร
ประชาส ัมพ ันธ ์ในย ุคร ัตนโกสินทร์  แบ่ง
ออกเป็น 2 ช่วง ได้แก่ ช่วงที่พระมหากษัตริย์
ทรงทะนุบำร ุงพระพุทธศาสนา กับช่วงที่
พ ร ะ ส ง ฆ ์ ไ ท ย เ ร ิ ่ ม ม ี บ ท บ า ท ใ น ก า ร
ประชาสัมพันธ์งานพระพุทธศาสนาด้วยตนเอง 
ท ำ ใ ห ้ เ ก ิ ด พ ั ฒ น า ก า ร ด ้ า น บ ท บ า ท
พระมหากษัตริย์ เช่น ทรงเป็นพุทธมามกะ 
ทรงเผยแพร่พระเกียรติยศผ่านการทะนุบำรุง
พระพุทธศาสนา ยกตัวอย่าง ในรัชกาลที่ 1 
ทรงสร้างและปฏิสังขรณ์ศาสนสถาน ศาสน
วัตถุจนเจริญรุ่งเรืองยิ่งกว่ารัชสมัยก่อน ๆ  มี



136  วารสารปัญญา ปทีี่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

การนิมนต์พระสงฆ์ให้แสดงธรรมปุจฉาวิสัชนา
ทุกวัน (กรมการศาสนา, 2525, น. 222) ด้าน
บุคลากรในพระพุทธศาสนายุครัตนโกสินทร์
ตอนกลางนี้ มีเช้ือพระวงศ์ช้ันสูงออกผนวช ทำ
ให้งานพระศาสนาได้รับการสนับสนุนจากภาค
การเมืองเป็นอย่างดี เช่น สมเด็จพระเจ้าลูกยา
เธอเจ ้ าฟ ้ าทรงออกผนวช ซ ึ ่ งต ่อมาข้ึน
ครองราชย์เป็นรัชกาลที่ ด้านการศึกษาในรัช
สมัยรัชกาลที่ 1-9 มีการศึกษาภาษาบาลีของ
คณะสงฆ์ไทย กลายเป็นจุดสำคัญที่วัดทุกวัด
จะต้องบริหารจัดการ มีการปฏิวัติการเรียน 
ก า ร ส อ น  ก า ร ส อ บ ว ั ด ค ว า ม ร ู ้ ท า ง
พระพุทธศาสนาใหม่แบ่งออกเป็น 9 ประโยค 
(กรมการศาสนา, 2525 , น. 222-223) ด้าน
การปฏิบัติ ในรัชกาลที่ 4 ทรงให้กำเนิดคณะ
สงฆ์ฝ่ายอรัญญวาสี เพื่อรื้อฟื้นข้อวัตรปฏิบัติ
ให้เคร่งครัดเหมือนเมื่อครั ้งอดีต ที ่ได้สร้าง
ชื ่อเสียงให้แก่พระมหาเถระสายพระป่า จน
เป็นที่จดจำมาจนถึงยุคปัจจุบัน ด้านการแต่ง
คัมภีร์พระพุทธศาสนา มีการทำสังคายนาพระ
ธรรมวินัยในสยามประเทศถึงสองครั้ง ได้แก่ 
ครั้งแรก ทำในประเทศไทย ณ มหาโพธาราม
วิหาร เมืองเชียงใหม่ ภายหลังพุทธปรินิพพาน 
2020 ปี ครั้งที่สอง ทำในประเทศไทย ณ วัดนิ
พพานาราม หรือวัดพระศรีสรรพเพชญดาราม 
ในปัจจ ุบ ันคือว ัดมหาธาต ุ ภายหลังพ ุทธ
ปรินิพพาน 2331 ปี  (ส ุชีพ ปัญญานุภาพ, 
2540, น. 220) ด้านการเผยแผ่ธรรม คณะสงฆ์
ไทยมีมหาวิทยาลัยสำหรับพัฒนาบุคลากรใน
องค์กร 2 แห ่ง ค ือ มหาจ ุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย ในฝ่ายมหานิกายกับมหามกุฏราช
วิทยาลัย ในฝ่ายธรรมยุตนิกาย เพื่อการเรียนรู้
ที่เท่าทันสังคมโลก และมีความสามารถในการ
เผยแผ่หลักพุทธธรรมที่ถูกต้องตามพระธรรม

ว ิ น ั ย  ด ้ า นก า ร บ ร ิ ห า ร คณะส งฆ ์  มี
ลอกเลียนแบบการปกครองจากฝ่ายรัฐในสมัย
ต ้นกร ุ งร ัตนโกส ินทร ์  เช ่น การแต ่ งตั้ ง
บรรดาศักดิ์ให้แก่พระภิกษุสงฆ์ที่มีคุณสมบัติ
เหมาะสม (จำนงค์ ทองประเสริฐ, 2534, น. 
384) และด ้านการก ่อสร ้างถาวรว ัตถ ุใน
พระพุทธศาสนาซึ ่งม ีความงดงาม ว ิจ ิตร 
พิสดารเป็นสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา
และประเทศไทย เช่น วัดโสมนัสวิหาร พ.ศ. 
2396 เป็นต้น (กรมการศาสนา, 2525, น. 
2 35 - 236 ) ,  แล ะพ ั ฒนากา รของการ
ประชาสัมพันธ์ในยุคปัจจุบัน มี 5 ลักษณะ
สำคัญ ได ้แก ่  ล ักษณะที ่ย ึดร ูปแบบตาม
แนวทางพระพุทธศาสนาดั ้งเดิม และมีการ
พัฒนารูปแบบใหม่ขึ้น จากการเปลี่ยนแปลง
ทางสังคม เช่น รูปแบบเทศนาวิธีแบบทอล์ก
โชว์ มีลักษณะการนำเสนอด้วยถ้อยคำปลุกใจ 
ใช ้คำพ ูดสอดคล้อง น ่าฟ ัง เล ่นคำพูดให้
น่าสนใจ สะกิดใจให้คิดตาม และปลุกอารมณ์
ขันให้แก่ผู้ฟัง ทำให้ไม่น่าเบื่อ แต่มีบุคลากรที่
ม ีความสามารถเช่นนั ้นจำนวนน้อย และ
รูปแบบดังกล่าวทำให้ถูกวิพากษ์วิจารณ์ถึง
ความไม่เหมาะสมกับสมณสารูป และขัดกับ
หลักปฏิบัติที่พระพุทธเจ้าทรงเผยแผ่, ลักษณะ
การสื ่อสารที ่ถ ูกพัฒนาขึ ้นโดยอาศัยช ่อง
เทคโนโลยีปัจจุบัน เช่น รายการทีวี วิทยุ 
อินเตอร์เน็ตออนไลน์ เป็นต้น, ลักษณะการ
อนุร ักษ์วัฒนธรรม และสิ ่งแวดล้อม ที ่ ถูก
พัฒนาขึ ้น ภายใต้กิจกรรมต่างๆ ที ่อิงอาศัย
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา เช่น โครงการ
บวชป่า บวชต้นไม้ และธรรมยาตราอนุรักษ์
แม่น้ำ (พระมหาวัชวีร์ วชิรเมธี, 2558, น. 55) 
ลักษณะโครงการอบรมคุณธรรมและจริยธรรม
เยาวชน และข้าราชการไทย มีการนำพระ



วารสารปัญญา ปีที่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)   137 

วิทยากรเข้าไปอบรมคุณธรรมและจริยธรรม
ภายในโรงเร ียน หน่วยงานราชการ เช่น 
โครงการอบรมศีลธรรมค่ายพุทธบุตร และ
ลักษณะทูตวิธีในปัจจุบันพัฒนาเป็นคณะพระ
ธรรมทูต ซึ ่งได้ผลิตและส่งพระธรรมทูตที่มี
ความสามารถในการใช้ท ักษะทางการเผย
แผ ่ศาสนธรรมและภาษาท ี ่ ใช ้ส ื ่อสารกับ
ชาวต่างชาติได้ เช่น คณะพระธรรมทูตประจำ
วัดไทยพุทธปทีป ในลอนดอน อังกฤษ เป็นต้น 

 
สรุป 

การประชาสัมพันธ์ มีลักษณะชัดเจนมา
ตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน เพียงแต่การเรียกช่ือ 
ในแต่ละยุคสมัยมีความแตกต่างกันออกไป ใน
บางยุค ส ังคมไม่ได้ให ้ความสำคัญกับการ
เร ียกชื ่อมากไปกว่าวิธ ีปฏิบัต ิที ่แสดงออก
ทางการประชาสัมพันธ์ โดยหมายถึงการ
สื ่อสารกับสาธารณชน หรือกลุ ่มเป้าหมาย
เพื่อให้เกิดความเข้าใจร่วมในเรื่องที่ต้องการ
สื ่อสารออกไป ส่วนในทางพระพุทธศาสนา
หมายถึงการที่พระพุทธเจ้าหรือคณะสงฆ์ ได้
แสดง  ช ี ้ แจ ง  ประกาศศาสนธรรมต่อ
กลุ ่มเป ้าหมายกล่าวคือพ ุทธบริษ ัท และ
สาธารณชนทั่วไป พัฒนาการประชาสัมพันธ์
ของคณะสงฆ์ไทย นับตั ้งแต่อดีตมาจนถึง
ปัจจุบันอาศัยเหตุปัจจัย 2 ส่วน คือ รูปแบบ
พระธรรมวินัย และรูปแบบการปกครองของ
อ า ณ า จ ั ก ร  โ ด ย ม ี ล ั ก ษ ณ ะ ข อ ง ก า ร
ประชาสัมพันธ์ 3 อย่าง คือ การประชาสัมพันธ์
ถึงกฎเกณฑ์ที่ควรปฏิบัติตามและข้อห้าม การ
ประชาสัมพันธ์ช้ีแจงระเบียบและอำนาจการ
ปฏิบัติการ และการประชาสัมพันธ์ถึงอำนาจ
การสั ่งการของบุคคลกรที่ได้ร ับแต่งตั ้ง ใน

ตำแหน่งผู ้ปฏิบัติหน้าที ่ในเขตปกครองของ
ตนเอง 
 
องค์ความรู้ใหม่และนวัตกรรม 

การประชาสัมพันธ์หรือการประกาศศา
สนธรรม หมายถึง การติดต่อส ื ่อสาร เพื่อ
ส่งเสริมความเข้าใจอันถูกต้องต่อกันและกัน 
และในการประชาสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนา
ใช ้ ว ิ ธ ี ก าร  6 ร ู ปแบบ ได ้ แก ่  1)  การ
ประชาสัมพันธ์โดยเทศนาวิธี 2) อิทธิวิธี 3) ทูต
วิธี 4) การบัญญัติสิกขาบท 5) การวางข้อ
เปรียบเทียบเพื่อการวินิจฉัยเรื่องที่เป็นปัญหา 
และ 6) การสงเคราะห์ โดยจะต้องคำนึงถึง
พุทธศาสนาในอดีตจารีตประเพณี สิ่งแวดล้อม
และกฎระเบ ียบของร ัฐ และต ่อมาม ีการ
พัฒนาการของการประชาสัมพันธ์ของคณะ
สงฆ์ไทยโดยจะต้องยึดรูปแบบตามแนวทาง
พระพุทธศาสนาดั ้งเดิม โดยมีการพัฒนา
รูปแบบใหม่ขึ้นจากการเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
มีการสื ่อสารที ่ถูกพัฒนาขึ ้นด้วยเครื ่องมือ
สมัยใหม่ เช่น รายการทีวี วิทยุ อินเตอร์เน็ต 
การอนุร ักษ์วัฒนธรรมและสิ ่งแวดล้อม มี
ล ักษณะโครงการในอบรมค ุณธรรมและ
จริยธรรมแก่เยาวชนและข้าราชการไทย และ
ทูตวิธีมีการพัฒนากลายเป็นคณะพระธรรมทูต 
ที่ก่อให้เกิดการเข้าใจสาระของชีวิต การหยั่งรู้
ข้อเท็จและจริงตาม และนำไปสู ่การพัฒนา
ตนเองอันเป็นคุณประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิต
ท ่ามกลางกระแสการเปล ี ่ยนแปลงในยุค
ปัจจุบัน 
 
 
 
 
 
 
 
 



138  วารสารปัญญา ปทีี่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564) 

 

การพัฒนาการของประชาสัมพันธ์แห่งคณะสงฆ์ 

 
 

 
  

รูปแบบ  ได้รับอิทธิพล 
 

 

การพัฒนาการ 
ของประชาสัมพันธ์ 
แห่งคณะสงฆ์ไทย 

 
1.ย ึ ด ร ู ปแบบตามแนว ท าง
พระพุทธศาสนาดั้งเดิม 
2.พัฒนารูปแบบใหม่ขึ้นจากการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม 
3.การสื่อสารที่ถูกพัฒนาขึ้นด้วย
เครื่องมือสมัยใหม่ เช่น รายการ
ทีวี วิทยุ อินเตอร์เน็ต 
4.การอนุร ักษ์ว ัฒนธรรมและ
สิ ่งแวดล้อม ลักษณะโครงการ
อบรมคุณธรรมและจริยธรรมแก่
เยาวชน และข้าราชการไทย 
5.ทูตวิธีซึ ่งถูกพัฒนากลายเป็น
คณะพระธรรมทูต 

 
 

 

     
1.อิทธิวิธี  1.พุทธศาสนาในอดีต   

     
2.ฑูตวิธี  2.จารีตประเพณี   

     
3.การบัญญัติสิกขาบท  3.สิ่งแวดล้อม   

     
4.การวินิจฉัยเรื่องที่เป็น

ปัญหา 
 4.กฎระเบียบของรัฐ 

 

 
 

  

 

  
5.การสงเคราะห์    

    

คุณประโยชน์ต่อการดำเนินชีวิต   

   
การเข้าใจสาระของชีวิต   

   
การหยั่งรู้ข้อเท็จจริงตามธรรมชาติธรรมชาติ   

   

การพัฒนาตนเพื่อพัฒนาชีวิต   
  

 

การประชาสัมพันธ์ในทางพระพุทธศาสนา 
หมายถึงการที ่พระพุทธเจ้าหรือคณะสงฆ์ได้แสดง 
ชี้แจง หรือประกาศศาสนธรรม อันเป็นคุณประโยชน์
ต่อการดำรงชีวิตในปัจจุบัน ประกอบด้วยการเข้าใจ

ถึงสาระของชีวิต ข้อเท็จจริงตามธรรมชาติที่ชีวิตเข้า
ไปสัมพันธ์ด้วยตั้งแต่เกิดจนถึงตาย และการปฏิบัติ
ตนเพื่อพัฒนาชีวิต 

 
แหล่งอ้างอิง 
กรมการศาสนา. (2525). ประวัติพระพุทธศาสนาแห่งกรุงรัตนโกสินทร์ 200 ปี ภาค 2. กรุงเทพฯ: 

โรงพิมพ์การศาสนา. 
จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2534). ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในเอเชียอาคเนย์. กรุงเทพฯ: 

องค์การค้าของคุรุสภา. 
ชมพู ภูมิภาค. (2516). หลักการประชาสัมพันธ์. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร์. 



วารสารปัญญา ปีที่ 28 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาคม 2564)   139 

ชุติสันต์ เกิดวิบูลย์เวช. (2557, 22 มกราคม). เมื่อจบยุคสารสนเทศ อะไรจะมาต่อ - รอบรู้ไอที รอบ
โลกเทคโนโลย.ี สืบค้น 1 ตุลาคม 2559, จาก https://d.dailynews.co.th/ it/210244  

ทรงวิทย์ แก้วศรี. (2550). การศึกษาวิเคราะห์ยุทธวิธีในการประกาศศาสนาของพระพุทธเจ้า. 
(วิทยานิพนธ์ปริญญาดุษฎีบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย). 

บุญเกื้อ ควรหาเวช. (2537). การประชาสัมพันธ์ (Public Relations) (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพฯ: 
ภาควิชาเทคโนโลยีทางการศึกษา มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

พระธรรมวงศ์เทวี (อ่ำ ธมฺมทตฺโต). (2530). พุทธสาสนสุวัณภูมิปกรณ ราชบุรีวัตถุกถา ตำนานขุน
ไทย. กรุงเทพฯ: กิตติพงศ์การพิมพ์. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก าณสิทฺธิ). (2550). คำบรรยายวิปัสสนากรรมฐาน. กรุงเทพฯ: 
ประยูรวงศ์พริ้นติ้ง. 

พระพุทธโฆสาจารย์. (2534). วิสุทธิมรรคแปล ภาค 2 ตอน 2 (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์
มหามกุฎราชวิทยาลัย. 

พระมหาวัชวีร์ วชิรเมธี. (2558). สารสนเทศคณะสงฆ์อำเภอแม่ทะ. เชียงใหม่: โรงพิมพ์แม๊กซ์พริ้นติ้ง. 
พระเทพโสภณ (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2548). วิมุตติมรรค (พิมพ์ครั้งที่ 6). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหา

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2480ก). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 1. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎ

ราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2480ข). พระธัมมปทัฏฐกถาแปล ภาค 2. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหามกุฎ

ราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2544ก). ธมฺมปทฏฺฐกถา ตติโย ภาโค (พิมพ์ครั้งที่ 29). กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2544ข). ปฐมสมันตปาสาทิกาแปล เล่ม 1 (พิมพ์ครั้งที่ 8). กรุงเทพฯ: โรง

พิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2559). มังคลัตถทีปนีแปล ภาค 2 เล่ม 5 (พิมพ์ครั้งที่ 18). กรุงเทพฯโรง

พิมพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: นานมีบุ๊คส์. 
สุชีพ ปัญญานุภาพ. (2540). ประวัติศาสตร์ศาสนา (พิมพ์ครั้งที่ 8). กรุงเทพฯ: มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สำราญ จูช่วย. (2551). แนวทางการประชาสัมพันธ์ตามคุณลักษณะของนักศึกษาวิทยาลัยราช

พฤกษ์ (รายงานผลการวิจัย). นนทบุรี: วิทยาลัยราชพฤกษ์. 
สำนักประชาสัมพันธ์ สำนักงานเลขาธิการวุฒิสภา. (2562). กลยุทธ์การประชาสัมพันธ์ผ่านสื่อ

สังคมออนไลน์ด้วยการใช้เฟซบุ๊ก (Facebook). กรุงเทพฯ: สำนักประชาสัมพันธ์ สำ 
นักงานเลขาธิการวุฒิสภา. 


