
Research Articles 
Received: 2022-08-07 Revised: 2022-08-26 Accepted: 2022-08-26 

 

การตีความสัญลักษณ์เชิงพุทธที่ปรากฏในเจดีย์ล้านนา 
THE INTERPRETATION OF BUDDHIST ICONICS AS FOUND IN LANNA CETIYAS 

 
พระอธิวัฒน์ รตนวณฺโณ (ธรรมวัฒน์ศิริ) * 

Phra Athiwat Ratanavanno (Thammawatsiri) 
พิสิฏฐ์ โคตรสุโพธิ์ * 
Phisit Kotsupho 

วิโรจน์ วิชัย * 
Viroj Vichai 

Corresponding Author E-mail: athiwat.tham@mcu.ac.th 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาประวัติความเป็นมาของการสร้างเจดีย์ในล้านนา 2) ศึกษา
รูปแบบและพิธีกรรมการสร้างเจดีย์ในล้านนา และ 3) ตีความพุทธธรรมและคุณค่าจากสัญลักษณ์ที่ปรากฏใน
เจดีย์ล้านนา เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ ดำเนินการศึกษาจากเอกสารและข้อมูลภาคสนามจากการสัมภาษณ์  

ผลการวิจัยพบว่า 1) เจดีย์ในล้านนามีวิวัฒนาการมาจากศิลปะอินเดียดั้งเดิม และได้รับอิทธิพลมาจาก
อาณาจักรทวารวดี อาณาจักรศรีวิชัย อาณาจักรพุกาม และศรีลังกา สามารถแบ่งการสร้างเจดีย์ได้ 4 ระยะ คือ 
ระยะที่ 1 การสืบทอดงานศิลปะหริภุญไชย และศิลปะพุกาม ระยะที่ 2 งานศิลปะที่ได้รับอิทธิพลศิลปะแบบ
สุโขทัย ระยะที่ 3 ศิลปกรรมยุคเจริญรุ่งเรือง ระยะที่ 4 ยุคเสื่อมของศิลปะในอาณาจักรล้านนา 2) ในด้าน
รูปแบบของเจดีย์ มีการจัดกลุ่มเจดีย์ตามรูปทรง และองค์ประกอบทางสถาปัตยกรรมแบ่งออกเป็น 3 รูปแบบ 
คือ (1) เจดีย์ทรงปราสาทยอด (2) เจดีย์ทรงระฆัง (3) เจดีย์ทรงพิเศษ และและพิธีกรรมในการสร้างเจดีย์ 
แบ่งเป็น 3 ช่วง ได้แก่ (1) พิธีวางอิฐมงคลปฐมฤกษ์ (2) พิธีบรรจุพระบรมสารีริกธาตุ (3) พิธีบรรจุพระพิมพ์ใน
คอระฆังเจดีย์ 3) ผู้วิจัยได้ใช้การตีความ 2 แบบ คือ (1) การตีความแบบยึดถือผู้อ่านเป็นสำคัญ ใช้ในการตีความ
สัญลักษณ์เชิงหลักธรรมที่ปรากฏในเจดีย์ (2) การตีความแบบยึดถือคัมภีร์เป็นสำคัญ ใช้ในการตีความสัญลักษณ์
ที่ปรากฏภายใต้ฐานเจดีย์ และคุณค่าที่พบจากสัญลักษณ์ คือ (1) คุณค่าทางความงาม (2) คุณค่าทางด้าน
เรื่องราว (3) คุณค่าทางด้านวัฒนธรรม และ (4) คุณค่าทางด้านจิตใจ 

คำสำคัญ: การตีความ, สัญลักษณ์เชิงพุทธ, เจดีย์ล้านนา 
 
ABSTRACT 

The objectives of this research were: 1) explore the Lanna's Cetiya construction history, 
2) examine the architecture and methods that were used to build Cetiyas, and 3) analyze the 
Buddha's teachings and fundamental ideas from the symbols found in Lanna Cetiyas. Field data 
from interviews and a documentary research methodology were used to perform this study.  

The results of this research found that: Demonstrated how the pagodas of Lanna 
developed from ancient Indian art and how they were influenced by the kingdoms of Dvaravati, 
Srivijaya, Bagan, and Sri Lanka. The construction of the Cetiya may be divided into four distinct 

 
* คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจฬุาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่  



วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565)  101 

periods, the first of which endures the period of passing down Bagan and Haripunchai art. 
Sukhothai Art represents a significant impact on the second period of art. The fine arts were in 
their glory during the third period. The Lanna Kingdom's fourth era was marked by the decline 
of its artistic legacy. Cetiyas have been divided into three styles based on their architectural 
components and shapes: (1) the top-shaped cetiya; (2) the bell-shaped cetiya; and (3) the 
special-shaped cetiya. The construction of a pagoda is divided into three phases: (1) the 
auspicious brick-laying ritual; (2) the containing of the Buddha's relics; and (3) the containing of 
the amulet in the bell neck of the pagoda. The researcher employed two approaches: (1) a 
reader-centered interpretation that relied on symbolic interpretations based on Cetiya principles; 
and (2) a scripture-centered interpretation that did so by implementing the guidelines for 
deciphering the symbols that can be seen beneath the base of the pagoda. The values found 
in symbols remain: (1) aesthetic value; (2) story value; (3) cultural value; and (4) mental value.  

Keywords: Interpretation, Buddhist Iconic, Lanna Cetiya  
 
บทนำ 

อาณาจักรล้านนานับถึงปัจจุบันมีอายุ
สืบต่อมาไม่น้อยกว่า 700 ปี สถาปนาขึ้นมาใน
ยุคร่วมสมัยกับอาณาจักรโบราณในดินแดน
แถบนี้ ได้แก่ อาณาจักรสุโขทัย หรือสยาม 
อาณาจักรล้านนาโบราณ ครอบคลุมพื ้นที่
กว้างขวาง ได้แก่ พ้ืนที่ส่วนใหญ่ทางภาคเหนือ
ตอนบน ครอบคลุมจังหวัดเชียงราย จังหวัด
เชียงใหม่ จังหวัดลำพูน จังหวัดแม่ฮ่องสอน 
จังหวัดลำปาง จังหวัดพะเยา จังหวัดแพร่ 
จังหวัดน่าน และพ้ืนที่ทางตะวันออกเฉียงเหนือ
บางส่วนของ จังหวัดเชียงตุง รัฐฉาน ประเทศ
เมียนมา รวมทั้งพื้นที่บางส่วนของดินแดนทาง
ทิศใต้ของประเทศจีน คือ เชียงรุ้ง และ 12 
ปันนา (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่, 2557, น. 13) 
ล้านนานับเป็นอาณาจักรโบราณที่ทรงอำนาจ 
มีอานุภาพไพศาล มีส ัมพันธภาพที ่ด ีกับ
อาณาจ ักรเพ ื ่อนบ ้านข ้างเค ียงร ่วมสมัย
เดียวกัน เช่น อาณาจักรล้านช้าง (หลวงพระ
บาง) อาณาจักรสุโขทัย อาณาจักรศรีเกษตร 

(มอญ) อาณาจักรพุกาม (พม่า) ทั้งทางด้าน
การเมือง การปกครอง การศาสนา โดยเฉพาะ
คติความเชื่อพระพุทธศาสนาแบบเถรวาท และ
ทางด้านเศรษฐกิจ เป็นต้น (วินัย พงศ์ศรีเพียร, 
2539, น. 36) 

ล้านนานับถือพระพุทธศาสนาลัทธิ
ลังกาวงศ์จากสุโขทัยและพม่า พระสงฆ์สังฆป
ร าชญ ์ ล ้ า นน าม ี ค ว า ม ร ู ้ แ ต ก ฉ า น ใ น
พระพุทธศาสนา สามารถทำการสังคายนา
พระไตรปิฎกใน พ.ศ. 2020 อุปภัมถ์โดยพญา
ติโลกราช ที ่ว ัดมหาโพธาราม (วัดเจ็ดยอด) 
นับเป็นการทำสังคายนาครั ้งที ่ 8 (สมิทธ์ 
ถนอมศาสนะ, 2556, น. 325) ของโลกและ
นับว ่าเป ็นการส ังคายนาพระไตรปิฎกใน
ดินแดนประเทศไทยเป็นครั้งแรก ผลจากการ
ทำสังคายนามีการส่งพระไตรปิฎกไปเผยแผ่ใน
ประเทศท ี ่น ับถ ือพระพ ุทธศาสนา เช่น 
อาณาจักรล้านช้าง อาณาจักรขอม และเกิด
ส ังฆปราชญ ์หลายท่านที่สามารถน ิพนธ์
วรรณกรรมสำคัญทางพระพุทธศาสนาจำนวน
มาก เป็นที่ยอมรับของประเทศชาวพุทธ และ



102  วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

พระสงฆ์ปัจจุบันยังใช้เป็นตำราเรียนหลักสูตร
เปรียญธรรมอีกหลายเล่ม นอกจากนี้มีการ
สร้างวัดหลายแห่ง เช่น วัดเชียงมั่น วัดเจดีย์
หลวง วัดโพธารามมหาวิหาร (วัดเจดีย์เจ็ด
ยอด) วัดพระสิงห์ วัดบุปผาราม วัดสวนดอก 
ว ั ดพร ะบรมธ าต ุ ด อยส ุ เ ทพ  เ ป ็ น ต้ น 
นอกจากนี้ย ังได ้สร ้างพุทธศิลปกรรมใน
ประเภทต่าง ๆ คือ  

ด้านจิตรกรรม มีภาพจิตรกรรมทางคติ
ความเชื่อและชาดกที่เขียนประดับไว้ที่ฝาผนัง
พระวิหารในวัดต่าง ๆ ทั่วอาณาจักรล้านนา  

ด ้านประต ิมากรรม ม ีพระพุทธรูป
สำคัญที่เป็นสกุลช่างล้านนาในหลากอิริยาบถ 
และหลากปาง เช่น พระเชียงแสนรุ่นต่าง ๆ 
พระพุทธสิหิงค์ หรือพระสิงห์ พระอัฏฐารส 
พระเจ้าค่าคิง  

ด้านสถาปัตยกรรม มีพระสถูป เจดีย์ 
พระวิหาร และหอไตร เป็นต้น  

ที่กล่าวมาล้วนเป็นมรดกทางภูมิปัญญา
ของบรรพบุรุษที่สรรค์สร้างพุทธศิลปกรรมใน
ประเภทต่าง ๆ โดยเฉพาะในด้านสถาปัตยกรรม 
ไม่ว่าจะเป็นพระสถูป เจดีย์ มีรูปทรง ประเภท 
และขนาดแตกต่างกันอย่างงดงาม โดดเด่น 
เป็นเอกลักษณ์อันโดดเด่นของแต่ละวัดอยู่ทั่ว
แดนล้านนา  

พุทธประติมากรรม ตกแต่งองค์ประกอบ
ของเจดีย์ สกุลช่างล้านนาก็รังสรรค์ออกมา
อย่างวิจิตรบรรจง เป็นต้นแบบของช่างล้านนา 
ทรงคุณค่าทางสุนทรียะ ดึงดูดสายตา และ
ศรัทธาของผู้มากราบไหว้ 

เน้นในส่วนของพุทธศิลปกรรมประเภท
สถาปัตยกรรมทั่วดินแดนล้านนา ล้วนมีพระ
สถูป เจดีย ์ท ี ่สร ้างไว ้เป็นศูนย์รวมทางจิต
วิญญาณของชาวพุทธ ทั้งในระดับสังคม ชุมชน 

หรือปัจเจกบุคคล ยังสามารถสร้างให้เจดีย์
เหล่านั ้น มีความสัมพันธ์กับชีวิตของแต่ละ
บุคคล ที ่เกิดในปีนักษัตร 12 ราศี เรียกว่า 
พระธาตุประจำปีเกิด เอาไว้อย่างแนบแน่น จะ
มีประเพณีไหว้พระธาตุประจำปีเกิดอย่าง
สม่ำเสมอตลอดทั้งปี 

รูปทรงเจดีย์ที่สร้างในประเทศไทยนับ
แต่โบราณมามีหลายรูปทรง เช่น ทรงโอคว่ำ 
ทรงระฆัง ทรงปราสาท ทรงลอมฟาง ทรง
สี่เหลี่ยม เป็นต้น ในแต่ละชั้นจากฐานขึ้นไป
จนถึงยอดเจดีย์ สถาปนิกย่อมแฝงหลักพุทธ
ธรรมเอาไว ้ในสัญลักษณ์ ผ ่านทางรูปทรง 
องค์ประกอบที่ประดับในเจดีย์ สัญลักษณ์
ต ่ าง  ๆ  ท ี ่กล ่าวมาต ้องม ีผ ู ้ ร ู ้ มาอธ ิบาย
ความหมาย หรือตีความหมายหลักพุทธธรรม 
คติธรรม และคุณค่าที่แฝงเร้นในองค์ประกอบ 
ผ่านสัญลักษณ์ท่ีปรากฏในเจดีย์ 

ผู้วิจัยจึงสนใจอยากศึกษารูปทรงและ
ประเภทของเจดีย์แบบล้านนา ที่ประดิษฐาน
อยู่ในพื้นที่ 7 จังหวัดล้านนาตอนบน ได้แก่ 
เชียงราย เชียงใหม่ ลำพูน ลำปาง พะเยา แพร่ 
และน่าน อย่างละเอียด แล้วต้องการตีความ
หลักพุทธธรรม ผ่านสัญลักษณ์ที ่ปรากฏใน
รูปทรงของเจดีย์ว ่า จะได้ค้นพบหลักพุทธ
ธรรมสำค ัญอะไรบ ้าง จะมีค ุณค ่าท ี ่ เป็น
หลักการดำเนินชีวิตแบบล้านนาวิถี ทั้งในส่วน
ปัจเจกและสังคมโดยส่วนรวม อะไรบ้างที่
สะท้อนนวัตกรรมจากภูมิปัญญาของปราชญ์
ล้านนาในอดีตและสืบทอดมาถึงปัจจุบันได้  

ด้วยโจทวิจัยดังที่กล่าวมา ผู้วิจัยจึงลง
มือทำการวิเคราะห์เจาะลึก ตีความ ค้นหา
หลักพุทธธรรม ที ่แฝงเร้นในสัญลักษณ์ของ
เจดีย์ออกมา แล้วนำเสนอองค์ความรู้เหล่านั้น
เป็นข้อมูลประกอบการมานมัสการและเยี่ยม



วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565)  103 

ชมเจดีย์ พร้อมกับเสนอวิธีการนำหลักพุทธ
ธรรมดังกล่าวไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน
ต่อไป  
 
วัตถุประสงค์ 

1. เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาของ
การสร้างเจดีย์ในล้านนา 

2. เพื่อศึกษารูปแบบและพิธีกรรมการ
สร้างเจดีย์ในล้านนา 

3. เพ่ือตีความพุทธธรรมและคุณค่าจาก
สัญลักษณ์ท่ีปรากฏในเจดีย์ล้านนา 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 

วิธีดำเนินการวิจัยนี ้เป็นการวิจัยเชิง
คุณภาพ (Qualitative Research) ประกอบ 
ด้วยการศึกษาภาคเอกสาร (Documentary 
Research) และการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 
Interview) โดยมีข้ันตอนการศึกษา ดังต่อไปนี้  

1 .  ก า ร ศ ึ ก ษ า ภ า ค เ อ ก ส า ร 
(Documentary Research) โดยการศ ึกษา 
รวบรวมข้อมูลจากเอกสาร พระไตรปิฎก อรรถ
กถา คัมภีร์พับสาล้านนา หลักฐานที่เกี่ยวข้อง 
รายงานการวิจัย วิทยานิพนธ์ และบทความที่
เกี่ยวข้อง ดังนี้  

1.1 ศึกษาค้นคว้า และรวบรวม
ข้อมูลจากเอกสารที่เกี ่ยวข้องทางด้านเจดีย์
ล้านนา  

1.2 ศึกษาแนวคิดเกี ่ยวกับพุทธ
ศิลปกรรม ด้านสถาปัตยกรรมเจดีย์ล้านนา 
โดยแยกประเด็นศึกษา ดังนี้  

1) ประวัติและความเป็นมาของ
การสร้างเจดีย์ในล้านนา  

2) ร ูปแบบและพิธ ีกรรมการ
สร้างเจดีย์ในล้านนา  

3) ความหมายทางพุทธธรรม 
และคุณค่าที ่สื ่อผ่านสัญลักษณ์ รูปทรงและ
องค์ประกอบของเจดีย์ล้านนา  

1.3 ศึกษาข้อมูลประวัติของเจดีย์
ล้านนา 

1.4 ตีความหลักพุทธธรรม และ
คุณค่าที่ปรากฏในสัญลักษณ์และองค์ประกอบ
ที่ปรากฏในเจดีย์ล้านนา 

1.5 สร ุปผลการศ ึกษาเพ ื ่อเป็น
แนวทางในการศึกษาค้นคว้าในภาคสนาม  

2. การสัมภาษณ์เชิงลึก โดยมีขั้นตอน
การศึกษาค้นคว้า ดังนี้  

สัมภาษณ์ความคิดเห็นจากผู้ให้ข้อมูล
หล ัก (Key Informant) ท ี ่ม ีความร ู ้ ความ
ชำนาญเก ี ่ ยวก ับพ ุทธศ ิ ลปกรรม ด ้ าน
สถาปัตยกรรมล้านนา จำนวน 14 รูป/คน  

2.1 การวิเคราะห์ข้อมูล ทั้งข้อมูล
จากเอกสาร และข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิง
ล ึก จะทำการวิเคราะห์โดยการวิเคราะห์
เนื้อหา (Content Analysis) 

2.2 การรายงานผลการวิจัย สรุป
และนำเสนอผลการศึกษาโดยแยกออกเป็นบท
ต่าง ๆ  
 
สรุปผลการวิจัย 

1. ประวัติความเป็นมาของการสร้าง
เจดีย์ในล้านนา  

ล้านนาเป็นอาณาจักรที่มีหลักฐานใน
การศ ึ กษาค ่ อนข ้ างมาก ม ีท ั ้ งตำนาน 
พงศาวดาร และศิลาจารึก โดยสามารถแบ่ง
การสร้างเจดีย์ ได้ดังนี้ 

1.1 ระยะที ่  1 การส ืบทอดงาน
ศิลปะหริภุญไชย และแหล่งบันดาลใจจาก
ศิลปะพุกาม (พุทธศตวรรษที่ 19) ยุคเริ่มต้น



104  วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

ของอาณาจักรล้านนางานสถาปัตยกรรมใน
ช่วงเวลานี้มีแหล่งบันดาลใจและพื้นฐานมา
จากแหล่งวัฒนธรรมสำคัญ คือ ศิลปะหริภุญ
ไชย และศิลปะพุกามจากประเทศพม่า 

1.2 ระยะที ่  2 การส ืบทอดงาน
ศิลปะในระยะแรกและอิทธิพลศิลปะสุโขทัย 
ยุคนี้มีการรับพุทธศาสนาและงานศิลปกรรม
มาจากสุโขทัย รูปแบบเจดีย์ส่วนหนึ่งเป็นการ
ส ืบทอดมาจากย ุคแรก ได ้แก ่  เจด ีย ์ทรง
ปราสาทยอด ซึ่งมีที่มาจากอิทธิพลของศิลปะ
พุกาม และหริภุญไชย และเกิดเจดีย์รูปแบบ
ใหม่ที่เป็นลักษณะเฉพาะของเจดีย์ในล้านนา 
ได้แก่ เจดีย์ทรงระฆังแบบล้านนา ซึ ่งมีแรง
บันดาลใจจากศิลปะพุกาม และเจดีย์ทรงระฆัง
ที่มีแหล่งบันดาลใจจากศิลปะสุโขทัย 

1.3 ระยะที่ 3 ยุคทองของล้านนา 
ความหลากหลายทางด้านรูปแบบของงาน
ศ ิลปกรรม จ ัดเป ็นอาณาจ ักรท ี ่ม ี ความ
เจริญรุ ่งเรืองเป็นอย่างมาก ทั ้งอำนาจทาง
การเมือง และพุทธศาสนา มีการสร้างวัดและ
พระพุทธรูปเป็นจำนวนมาก รวมทั้งวัดที่สร้าง
นั้นจะมีขนาดใหญ่ ได้เกิดเจดีย์รูปแบบใหม่ที่
ถือเป็นรูปแบบเฉพาะของเจดีย์ในล้านนา คือ 
เจดีย์ทรงปราสาทยอดเดียว 

1.4 ระยะที่ 4 งานสถาปัตยกรรมยัง
สืบทอดมาจากยุคทองของล้านนา มีส่วนที่เป็น
งานสร้างสรรค์หรือดัดแปลงรูปแบบเจดีย์ที่มี
มาก่อนจนเกิดเป็นลักษณะเฉพาะอย่างใหม่ มี
ความนิยมเจดีย์สองรูปแบบ ได้แก่ เจดีย์ทรง
ปราสาทแบบล้านนา และเจดีย์ทรงระฆังแบบ
ล้านนา ที่มีส่วนขององค์ระฆังและชุดฐานบัวที่
อยู่ในผังหลายเหลี่ยม 

2. รูปแบบและพิธีกรรมการสร้างเจดีย์
ในล้านนา 

2.1 รูปแบบในการสร้างเจดีย์ การ
สร ้างเจด ีย ์ ในล ้านนาได ้กำหนดขอบเขต
ช่วงเวลาอยู่ในบริบททางประวัติศาสตร์ มีอยู่
ด้วยกัน 2 ยุคสมัยด้วยกัน คือ สมัยสกุลช่างหริ
ภุญไชย ประมาณพุทธศตวรรษที่ 17 –18 และ
สมัยสกุลช่างล้านนาประมาณพุทธศตวรรษที่ 
19-21 การสร้างเจดีย์ในล้านนามีเกณฑ์ในการ
จ ัดแบ ่งตามร ูปทรงและองค ์ประกอบทาง
สถาปัตยกรรมของเจดีย์ สามารถแบ่งได้เป็น 3 
รูปแบบ คือ 1) เจดีย์ทรงปราสาทยอด 2) เจดีย์
ทรงระฆัง 3) เจดีย์ทรงพิเศษ มีดังนี้  

1) เจดีย์ทรงปราสาทยอด ตาม
ลักษณะทางกายภาพของเจดีย์รูปแบบนี้ เป็น
เจดีย์มีเรือนธาตุ (ครรภธาตุ) ส่วนเหนือเรือน
ธาตุเป็นการซ้อนขึ้นไปในแนวตั้ง มียอดตั้งแต่
เหนือชั้นซ้อน ซึ่งได้รับแบบอย่างจากเจดีย์ที่
สร้างในสมัยหริภุญไชย จังหวัดลำพูน มีการ
พัฒนาการเป็นเจดีย์ทรงปราสาทแบบต่าง ๆ 
ดังนี้ 1) เจดีย์ทรงปราสาทเรือนธาตุผังสี่เหลี่ยม
จัตุรัสซ้อนลดหลั่นขึ้นไป ลักษณะเจดีย์มีฐาน
ย่อเก็จรับเรือนธาตุซ้อน 12 องค์ (ด้านละ 3 
องค์) และบริเวณมุมทั้งสี่เหนือเรือนธาตุในแต่
ละชั้นประดับด้วยสถูปเล็กทรงระฆังผังจัตุรัส
เหนือเรือนธาตุชั ้นที ่ 5 มียอด 2) เจดีย์ทรง
ปราสาทเรือนธาตุผังแปดเหลี่ยมซ้อนชั้น ยอด
เป็นองค์ระฆัง 3) เจดีย์ทรงปราสาทเรือนธาตุ
สี่เหลี่ยมจัตุรัสซ้อนชั้น ยอดเป็นองค์ระฆัง 5 
ยอด 4) เจดีย์ทรงปราสาทที่ซ้อนชั้นโดยจำลอง
ตัวอาคาร เป็นเจดีย์มีลักษณะสอดคล้องกับ
สถาป ัตยกรรมแบบก ู ่  ท ี ่ สร ้ างข ึ ้ น เ พ่ือ
ประดิษฐานพระพุทธรูปหรือบรรจุอัฐ ิของ
บุคคลชั้นสูงผู้ล่วงลับ 5) เจดีย์ทรงปราสาท
ยอดมีการพัฒนามาตลอดในสมัยล้านนา มีการ
ผสมระหว่างเจดีย์ทรงปราสาท และทรงระฆัง



วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565)  105 

เข้าด้วยกัน มีฐานบัวลูกแก้วในผังย่อเก็จรับ
เรือนธาตุผังย่อเก็จประดับซุ้มลด จระนำ 2 ชั้น 
มียอดเป็นเจดีย์ทรงระฆังซึ่งแบบอย่างที่แสดง
ถึงความแตกต่างจากเจดีย์ทรงปราสาท โดยใน
ส่วนเหนือเรือนธาตุเป็นชั้นบัวถลา มีลักษณะ
คล้ายหลังคาของสถาปัตยกรรมแบบมณฑป 
ในผังย่อเก็จเช่นเดียวกับเรือนธาตุ รองรับยอด
ที่เป็นแบบอย่างของเจดีย์ทรงระฆัง โดยชั้น
บัวถลาเหนือเรือนธาตุรับยอดเจดีย์ทรงระฆัง
ยอดเดียว 

2) เจดีย์ทรงระฆัง รูปแบบแสดง
อิทธิพลทางสถาปัตยกรรมจากเจดีย์ทรงระฆัง
กลมแบบลังกา เป็นเจดีย์ทรงกลมมีชั้นมาลัย
เถา 3 ชั้น เหนือชั้นมาลัยเถาเป็นบัวปากระฆัง
รองรับองค์ระฆัง ส่วนยอดเป็นบัลลังก ์รับ
ปล้องไฉนและปลียอด ในส่วนของฐานสาม
ชั้นในชุดบัวลูกแก้วรับองค์ระฆัง โดยมีองค์
ระฆังคว่ำเป็นส่วนสำคัญเป็นแบบอย่างที่ปรับ
ลักษณะจากเจดีย์ทรงระฆังแบบเมืองมอญ
และพุกาม และยังพัฒนาเป็นเจดีย์ทรงระฆังมี
ฐานย่อเก็จ เจดีย ์ทรงระฆังล ้านนามีแบบ
พัฒนาการเป็นลักษณะเฉพาะตัว  

3) เจดีย์แบบพิเศษ ในกลุ่มนี้มี
ลักษณะพิเศษไม่สามารถจัดอยู่ในเจดีย์ 2 กลุ่ม
นี ้ เนื ่องจากมีลักษณะเฉพาะที ่แตกต่างกัน
ออกไป เช่น เจดีย์วัดเจ็ดยอด เจดีย์วัดร่ำเปิง 
(ตโปทาราม) เจดีย์ปล่อง เจดีย์วัดพวกหงส์ 
เจดีย์วัดกู่เต้า จังหวัดเชียงใหม่  

2.2 พ ิธ ีกรรมการสร ้างเจด ีย ์ ใน
ล้านนา การประกอบพิธีกรรมในการสร้าง
เจดีย์ สามารถแบ่งได้เป็น 3 ช่วง ได้แก่ 1) พิธี
วางอิฐมงคลปฐมฤกษ์ 2) พิธีบรรจุพระบรม
สารีริกธาตุ พระอรหันตธาตุ พระพุทธรูป และ
วัตถุมงคลในสัตตมหาสถานหรืออุโมงค์โขงธาตุ 

3) พิธีบรรจุพระพิมพ์ในคอระฆังเจดีย์ โดยแต่
ละช ่วงจะย ึดการหาฤกษ์งามยามดี  และ
จัดเตรียมสถานที่ เพียงแต่รายละเอียดขั้นตอน 
เครื่องประกอบพิธีบางอย่างมีความแตกต่าง
กันตามบริบทของการประกอบพิธี 

3. การตีความพุทธธรรมและคุณค่าจาก
สัญลักษณ์ท่ีปรากฏในเจดีย์ล้านนา 

จากการศึกษาวิจ ัยพบว่า การสร้าง
เจดีย์ในล้านนา ได้นำคติความเชื ่อ 2 แบบ
ด้วยกัน คือ 1) คติการตีความเรื ่องจักรวาล
วิทยา เรื่อง 31 ภูมิ 2) คติธรรมจากสัตตมหา
สถาน เช่น ปฏิจจสมุปบาท อภิธรรม 7 คัมภีร์ 
ในอ ุ โมงค ์ โขงธาต ุ จำลองจากสถานที่
พระพุทธเจ้าได้เสด็จไปเสวยวิมุตติสุข 7 สัปดาห์ 
สร้างเป็น 9 ช่องแบบบรรจุทั ่วไป และแบบ
พิสดารตามคติแบบปัจจัย 24 ประการ นำสู่
การตีความหลักพุทธธรรมและแสวงหาคุณค่า
จากสัญลักษณ์และรูปทรงเจดีย์ในล้านนา 
ดังต่อไปนี้ 

3.1 การออกแบบเจดีย์ในล้านนา 
และรูปแบบการจัดผังตามความเชื่อในล้านนา 
การออกแบบสัญลักษณ์ แทนความหมายของ
พระพุทธเจ้า เป็นสภาวะแห่งโลกุตระ และใน
ฐานะ ศูนย์กลางของจักรวาล เป็นสัญลักษณ์
เปรียบเหมือนจุดกำเนิดของภพภูมิต่าง ๆ ทั้งนี้
โดยเปรียบเทียบให้เจดีย์เป็นตำแหน่งประธาน
ศูนย์กลางของจักรวาล 

รูปแบบการจัดผังตามความเชื่อใน
ล้านนา จำแนกเป็น 1) การจัดผังเน้นทิศทั้ง 4 
ตามพุทธพจน์ 2) การจัดผังเจดีย์เน้นทิศทั้ง 4 
ตามขนบประเพณีล้านนาในพุทธศาสนา   
3 )  การจ ัดผ ังเน ้นท ิศทั้ ง 4 ตามคต ิเร ื ่อง
พระพุทธเจ้าทั ้งหลาย 4) การจัดผังโดยมี
พระพุทธร ูปหลายองค ์รอบ ตามคต ิอดีต



106  วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

พระพุทธเจ้า 5) การจัดผังโดยมีรูปช้างล้อม 
ตามคติไตรภูมิ 6) การจัดผังตามคติเรื่องสัตตม
หาสถาน 7) การจัดผังตามการจัดรูปแบบ
มงคลบนรอยพระพุทธบาท และ 8) การจัดผัง
โดยมีรูปเทวดา ตามคติไตรภูมิ 

3.2 การตีความพุทธธรรมจากเจดีย์
ล้านนา ผู้วิจัยได้ใช้การตีความ 2 แบบ (1) การ
ตีความแบบยึดถือผู้อ่านเป็นสำคัญ คือ ศึกษา
ส ัญลักษณ์ในเจดีย ์และตีความหลักธรรม
ออกมาตามความเข้าใจของตนเอง อาศัยฐาน
หลักธรรมที ่เก ี ่ยวกับการสร้างเจดีย ์ ผ ่าน
สัญลักษณ์ และองค์ประกอบต่างๆ (สรวิชญ์ 
วงศ์สอาด, ออนไลน์) (2) การตีความโดยยืด
ถ ือค ัมภ ี ร ์ เป ็นสำค ัญ  (Textual Centric 
Hermeneutics) คือ การสร้างเจดีย์ในล้านนา 
มีตำราว่าด้วยการสร้างเจดีย์ที ่ได้รับการสืบ
ทอดมาจากรุ ่นสู ่ร ุ ่น โดยศึกษาจากพับสา 
(Ricoeur, 1978, p. 141) ซ ี ่ งการต ีความมี
รายละเอียด ดังนี้ 

1) การตีความพุทธธรรมแบบ
ยึดถือผู้อ่านเป็นสำคัญ ผู้วิจัยใช้วิธีการตีความ
สัญลักษณ์ที ่แฝงไว้ด้วยการอ่านความหมาย
ตามที่ผ ู ้ออกแบบได้กำหนดไว้  เพื ่อแปลง
แนวความคิดและความเชื่อในเชิงนามธรรม ให้
ปรากฏออกมาเป็นรูปธรรม 

ส ัญล ั กษณ ์ จ ึ งแฝง ไว ้ ด ้ ว ย
ความหมายที่ผู้ออกแบบได้กำหนดไว้เพ่ือแปลง
เอาแนวความคิดและความเชื่อในเชิงนามธรรม
ให้ปรากฏออกมาเป็นรูปธรรม ด้วยวิธ ีการ
ออกแบบหร ื อกระบวนการออกแบบ
สถาปัตยกรรมอย่างมีประสิทธิภาพโดยผ่าน
ระบบสัญลักษณ์ทางพุทธสถาปัตยกรรม ซึ่งจะ
ทำหน้าที ่เป็นทั ้งรูปธรรมและนามธรรมที ่มี
ความสอดคล้องสัมพันธ์กันเป็นหนึ ่งเดียว 

เจดีย์จึงเปรียบเสมือนเป็นพระพุทธเจ้าที่ถูก
แทนด้วยสัญลักษณ์ต่าง ๆ ขององคเ์จดีย์  

ประการหน ึ ่ ง เจด ีย ์ เปร ียบ 
เสมือนเป็นเสาแกนแห่งจักรวาล ซึ่งแบ่งแยก
สวรรค์ออกจากโลกมนุษย์ แสงอาทิตย์ทำให้
เกิดพื้นที่ โดยพลังงานแสงอาทิตย์ทำให้เรา
มองเห็นโลก นอกจากนี้ เสาแกนยังหมายถึง
เสาแห่งลมปราณ เป็นเสาเอกแห่งจักรวาล 
เป็นกระดูกสันหลังของคนในพระพุทธศาสนา 
ลมปราณนั้น หมายถึง อานาปานสติ เพื่อการ
กำหนดลมหายใจเข้าออกอันเป็นอารมณ์แห่ง
ว ิป ัสสนา ก็จะสามารถพ ัฒนาจ ิตเข ้ าสู่
ศูนย์กลางแห่งจักรวาล เพื ่อบรรลุมรรคผล
นิพพาน การกำหนดลมหายใจ จึงต้องมีจักษุ
ปัญญามองความทุกข์ในอริยสัจ 4 เห็นโทษภัย
ของสังสาระ แล้วยกจิตให้หลุดพ้นบรรลุมรรค
ผลนิพานในที่สุด 

2) การตีความพุทธธรรม แบบ
ยึดถือคัมภีร ์เป็นสำคัญ ผู ้ว ิจ ัยเห็นว่า การ
ตีความพุทธธรรมสัญลักษณ์ท่ีปรากฏภายในใต้
ฐานเจดีย์ล้านนา คือ เรื่องการจัดวางแผนผัง
ตารางภายในฐานรากของเจดีย์ โดยที่ห้องสัต
ตมหาสถาน “ห้องธาตุคัพภะ” หรืออุโมงค์โขง
ธาตุ เป็นสถานที่บรรจุ พระบรมสารีริกธาตุ 
พระพุทธรูป และวัตถุมงคลชนิดต่าง ๆ สรุป
การตีความได้ 2 คติ คือ (พระอธิวัฒน์ รตนวณฺ
โณ, เยื้อง ปั้นเหน่งเพชร์, พิรภานุวัตณ์ ชื่นวงศ์ 
และ จันทรัสม ์ตาปูลิง, 2564, น. 206) 

(2.1) คติธรรมในการบรรจุ
แบบส ัตตมหาสถาน ส ัตตมหาสถานเป็น
สถานที่สำคัญที่พระพุทธเจ้าใช้ประทับเสวย
วิมุตติสุขหลังจากที่ตรัสรู้แล้ว จำนวน 7 แห่ง 
คัมภีร์มธุรัตถวิลาสินีได้ระบุถึงเหตุการณ์หลัง
ตรัสรู้แล้วพระพุทธเจ้าประทับนั่งเปล่งอุทาน



วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565)  107 

แล้วมีพระดำริว ่าพระบัลลังก์ตรัสรู ้นี้ ได ้มา
เพราะการบำเพ็ญบารมี 4 อสงไขยกับหนึ่ง
แสนมหากัปหลังจากนั ้นเสวยวิมุตติสุขเข้า
สมาบัติตลอดสัปดาห์  

จะเห็นได้ว่าสัตตมหาสถาน
เป็นสถานที่สำคัญที่สืบเนื่องมาจากการตรัสรู้
ของพระพุทธเจ้าแล้วพระองค์ใช้เวลาในการ
เสวยว ิม ุตต ิส ุขในสถานที ่แห ่งน ี ้ตลอด 7 
สัปดาห์ โดยทรงเปลี่ยนอิริยาบถและพิจารณา
ธรรมไปในแต่ละทิศ โดยมีพระบัลลังก์ที่ตรัสรู้
ค ื อควงไม ้ ศร ี มหาโพธ ิ ์ เป ็ นศ ู นย ์ กลาง 
นอกจากนั ้นยังปรากฏร่องรอยของคติการ
สร้างเจดีย์ที ่สืบเนื่องมาจากเหตุการณ์เสวย
วิมุตติสุข ณ สัตตมหาสถาน  

(2.2) คติธรรมในการบรรจุ
แบบปัจจัย 24 ประการ หรือสมันตปัฏฐาน
เป็นหลักธรรมในคัมภีร์ปัฏฐาน อันเป็นคัมภีร์
ท ี ่  7 ลำดับสุดท้ายของพระอภิธรรมปิฎก 
ประกอบด้วย เหตุปัจจัย อารัมมณปัจจัย อธิป
ติปัจจัย อนันตรปัจจัย สมนันตรปัจจัย สหชาต
ปัจจัย อัญญมัญญปัจจัย นิสสยปัจจัย อุป
นิสสยปัจจัย ปุเรชาตปัจจัย ปัจฉาชาตปัจจัย 
อาเสวนปัจจ ัย กรรมปัจจ ัย ว ิปากป ัจจัย 
อาหารปัจจัย อินทรียปัจจัย ฌานปัจจัย มรรค
ปัจจัย สัมปยุตตปัจจัย วิปปยุตตปัจจัย อัตถิ
ปัจจัย นัตถิปัจจัย วิคตปัจจัย และอวิคตปัจจัย  

การสร้างเจดีย์ในวัฒนธรรม
ล้านนาได้นำคติธรรมปัจจัย 24 จากคัมภีร์ปัฏ
ฐานในพระอภิธรรมปิฎกมาจาร หรือเขียนลง
ในใบลาน หรือแผ่นเงินแผ่นคำแล้วบรรจุใน
แผนผังตารางรากฐานของเจดีย์ตามที่กำหนด 
24 ข้อธรรม 24 ช่องตาราง แสดงให้เห็นถึง
ความสำคัญของหลักธรรมปัจจัย 24 ประการ 
เนื่องจากหลังตรัสรู้แล้วพระพุทธเจ้าเสวยวิมตุิ

สุข ณ ควงไม้ศรีมหาโพธิ์ โดยเฉพาะในสัปดาห์
ที่ 4 ทรงพิจารณาอภิธรรมปิฎกและสมันตปัฏ
ฐานหรือปัจจัย 24 ประการตลอด 7 วัน เมื่อ
พิจารณาจบลงนั้นได้เกิดเหตุอัศจรรย์คือพระ
ฉัพพรรณรังสีได้แผ่ประกายออกมาจากพระ
วรกายสว ่างไสวไปทั ่วโพธ ิมณฑล ด ังนั้น
อภิธรรมปิฎกโดยเฉพาะปัจจัย 24 ในคัมภีร์
ปัฏฐานจึงเป็นหลักธรรมสำคัญที่ถูกนำมาจาร 
หรือเขียนใส่ใบลาน หรือแผ่นเงินแผ่นทอง
สำหรับบรรจุในแผนผังตารางฐานรากฐานของ
เจดีย์ 24 ช่องเพ่ือแสดงให้เห็นว่าบริเวณท่ีเป็น
ฐานรากฐานเจด ีย ์น ี ้ เป ็น  โพธ ิมณฑลที่
พระพุทธเจ้าตรัสรู้ โดยเว้นช่องกลางไว้อย่าง
ว่างเปล่าอันแสดงถึงหลักอนัตตาธรรม  

4. ค ุณค ่าท ี ่ ได ้จากการการต ีความ
สัญลักษณ์เจดีย์ล้านนา จากการศึกษา ผู้วิจัย
ได้ค้นพบคุณค่าในด้านต่าง ๆ ดังนี้ 

4.1 คุณค่าทางความงาม  
4.2 คุณค่าทางเรื ่องราว จำแนก

เป็น 1) คุณค่าเรื่องราวเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ 
2) คุณค่าเรื่องราวเกี่ยวกับความเชื่อในสิ่งเร้น
ลับและศรัทธา 

4.3 ค ุณค ่ าเร ื ่ องราวเก ี ่ ยวกับ
วัฒนธรรมประเพณี  

4.4 คุณค่าทางด้านจิตใจ  
อภิปรายผลการวิจัย 

1. ก า ร ส ร ้ า ง เ จ ด ี ย ์ ใ น ค ั ม ภ ี ร์
พระพุทธศาสนา สามารถจำแนกได้ 6 ลักษณะ 
ดังนี้ 1) เจดีย์มีลักษณะเป็นต้นไม้ 2) เจดีย์มี
ล ักษณะเป็นสถานที ่ศ ักดิ ์ส ิทธิ ์ควรแก่การ
เคารพและสักการบูชา 3) เจดีย์มีลักษณะเป็น
สังเวชนียสถาน 4) เจดีย์มีลักษณะเป็นที่พ่ึง 5) 
เจดีย์ที่มีลักษณะเป็นสถูป 6) เจดีย์มีลักษณะ
เป ็นต ัวแทนพระพุทธเจ ้า สอดคล ้องกับ
งานว ิจ ัยของ พระมหาคำสิงห ์ ส ีหนนฺโท 



108  วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

(2556) ศ ึกษาว ิจ ัยเร ื ่ อง เจด ีย ์ ในค ั มภ ี ร์
พระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการวิจัยพบว่า 
เจดีย์เป็นสิ่งก่อสร้างที่ควรแก่การเคารพในทาง
พระพุทธศาสนา มีกำเน ิดอยู ่ ในประเทศ
อินเดีย ต่อมามีการแพร่หลายออกสู่ดินแดน
ต ่าง ๆ และย ั งม ี เจด ี ย ์ท ี ่ สร ้ างตามคติ
พระพุทธศาสนานิยมเรียกว่า “พุทธเจดีย์” 
เจดีย์ที่เกี่ยวกับพระพุทธเจ้า มี 4 ชนิด ได้แก่ 
1) ธาตุ 2) บริโภคเจดีย ์ 3) ธรรมเจดีย ์       
4) อุเทสิกเจดีย์  

2. ร ูปทรงเจดีย ์ในล ้านนา มีอยู่  3 
รูปแบบ คือ 1) เจดีย์ทรงปราสาท 2) เจดีย์ทรง
ระฆัง และ 3) เจดีย์ทรงพิเศษ มีวิวัฒนาการมา
จากศิลปะดั้งเดิมในอินเดีย และได้รับอิทธิพล
มาจากอาณาจักรข้างเคียง เช่น อาณาจักร
ทวารวดี อาณาจักรศรีวิชัย อาณาจักรลพบุรี 
อาณาจักรพุกาม และลังกาทวีป ปัจจุบันเจดีย์
ที่สร้างตามแบบโบราณมีเหลืออยู่น้อย เพราะ
ชำรุดไปตามกาลเวลา ที่ยังคงมีอยู่ได้รับการ
บูรณปฏิส ังขรณ์ไว้  และการสร้างเจดีย ์ใน
ล้านนา มีพร้อมกับการสร้างวัด เพื่อจะทำให้
เป็นมณฑลอันศักดิ ์ส ิทธิ ์ ซึ ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของ พระบุญรอด ปคุณธมฺโม (2562) 
ผลการวิจัยพบว่า การสร้างเจดีย์เป็นการนำ
พระบรมสารีริกธาตุไว้สักการบูชาจะนำสิริ
มงคลมาส ู ่ ช ี ว ิ ต  เจด ี ย ์ เปรี ยบด ั งองค์
พระพุทธเจ้า เป็นศูนย์กลางจักรวาลตามคติ
พุทธจักรวาล และยังมีพิธีกรรมในการสร้าง
เจดีย์นั้น จะเน้นในเรื่องของการประกาศให้ทุก
ภพภูมิให้รับรู้ เริ่มตั้งแต่การเลือกพ้ืนที่ พิธีวาง
อ ิ ฐมงคลปฐมฤกษ ์  พ ิ ธ ีบรรจ ุพระบรม
สารีริกธาตุ พิธีบรรจุพระพิมพ์ในคอระฆังเจดีย์ 
จนถึงพิธีสวดสมโภชเจดีย์ โดยพิธีต่างๆ จะยึด
ช่วงฤกษ์ยามที่ดีตามลักษณะของล้านนา 

3. การตีความพุทธธรรมผ่านสัญลักษณ์
ในเจดีย์ สัญลักษณ์จึงแฝงไว้ด้วยความหมายที่
ผ ู ้ ออกแบบได ้กำหนดไว ้ เพ ื ่ อแปลงเอา
แนวความคิดและความเชื่อในเชิงนามธรรมให้
ปรากฏออกมาเป ็นร ูปธรรมด ้วยว ิธ ีการ
ออกแบบ หร ื อกระบวนการออกแบบ
สถาปัตยกรรมอย่างมีประสิทธิภาพ โดยผ่าน
ระบบสัญลักษณ์ทางพุทธสถาปัตยกรรม ซึ่งจะ
ทำหน้าที ่เป็นทั ้งรูปธรรมและนามธรรมที ่มี
ความสอดคล้องสัมพันธ์กันเป็นหนึ่งเดียว จึง
ตีความได้ว่า 

เจดีย์ จึงเปรียบเสมือนเป็นพระพุทธเจ้า 
เน ื ่องจากในเจดีย ์น ั ้นเป ็นที่ เก ็บพระบรม
สารีริกธาตุส่วนต่าง ๆ ของพระพุทธองค์ จึง
เห็นในเจดีย์บางประเภทจะมีพระพุทธรูป
ประดิษฐานอยู่ในซุ้มปราสาทในลักษณะต่าง ๆ 
ทำให้มีความเชื ่อที ่ว ่าเจดีย์เป็นตัวแทนของ
พระพุทธเจ ้า ด ังน ั ้นเจด ีย ์จ ึงเสมือนเป็น
พระพุทธเจ้า ตามสัญลักษณ์ต่าง ๆ สอดคล้อง
แนวคิดของ วิสิฏฐ์ คิดคําส่วน (2560, น. 103) 
ศึกษาเรื่อง การตีความเชิงสัญลักษณ์ เรื่องเสา
ค้ำฟ้าของพระธาตุพนม เป็นศูนย์รวมของ
ความดี เสมือนเสาค้ำฟ้าที ่ เป ็นแกนกลาง
เชื่อมต่อระหว่างโลกมนุษย์กับโลกสวรรค์ เป็น
เครื่องเตือนใจเพ่ือให้ระลึกถึงพระพุทธเจ้าและ
พระธรรมคำสอนของพระองค์ให้ประพฤติกุศล
กรรมเพื่อนำชีวิตมนุษย์ให้กลับคืนสู่ฟ้าหรือ
สรรค ์จึงสรุปได้ว่า  

3.1 การต ีความพุทธธรรมผ ่าน
องค์ประกอบของเจดีย์ ในล้านนา ตำแหน่ง
ของเจดีย์ ตั้งอยู่ในแนวแกนศูนย์กลางของศา
สนสถาน โดยเฉพาะเขตพ ุทธาวาส ใน
พระพุทธศาสนา เจดีย์เปรียบเหมือนเขาพระ
สุเมรุที่เป็นแกนกลางของจักรวาล ดังนั้น เจดีย์



วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565)  109 

จึงถูกวางอยู ่ตรงกลางผังพุทธาวาส เหนือ
ตำแหน ่งท ี ่ต ั ้ งของเขาพระส ุ เมร ุซ ึ ่ ง เป็น
ศูนย์กลางหรือองค์เจดีย์ประธานของผังวัด คือ
สวรรค์ชั้นต่าง ๆ ได้แก่ เทวภูมิ 6 รูปพรหมภูมิ 
16 อรูปพรหมภูมิ 4 และที่เหนือขึ ้นไปจาก
สวรรค์ก็คือนิพพาน สอดคล้องกับแนวคิดของ 
ชวพงศ์ ชำนิประศาสน์ (2559) ที่กล่าวว่าเมื่อ
เปรียบเทียบเจดีย์เป็นลักษณะชั้นต่าง ๆ ใน
ไตรภูม ิจ ักรวาลแล้วน ั ้น จะปรากฏชัดถึง
หลักธรรมที่มีสัดส่วนไล่ลำดับตั้งแต่ชั้นล่างสุด
หรือฐานของเจดีย์ จนไปถึงชั้นปลายสุดหรือ
ยอดของเจด ี ย์  อ ี กอย ่ างหน ึ ่ งล ั กษณะ
เปรียบเทียบเป็นเหมือนภพภูมิต่าง ๆ ที่ต้อง
วนเวียนในวัฏสงสารอยู่เสมอ ตราบใดยังไม่
สามารถเข้าถึงพระนิพพาน 

3.2 การตีความแบบยึดคัมภีร์เป็น
สำค ัญ  (Textual Centric Hermeneutics) 
การสร้างเจดีย์ในล้านนามีตำราว่าด้วยการ
สร้างเจดีย์ที่ได้รับการสืบทอดมาจากรุ่นสู่รุ่น 
โดยทำการศึกษาจากพับสา จำนวน 5 พับ 
ได้แก่ 1) พับสาบรรจุเจดีย์ ฉบับวัดนาเลา 
จ ังหว ัดลำปาง สำเนาจากสำน ักส ่งเสริม
ศ ิลปว ัฒนธรรม มหาว ิทยาล ัยเช ียงใหม่  
ไมโครฟิล ์ม รหัสเลขที ่ 120.280.012 ลป 
070901900. 2) พับสาปกิณกะพิธีกรรม ฉบับ
วัดเชียงมั ่น อำเภอเมือง จังหวัดเชียงใหม่ 
ข้อมูลจากศูนย์ใบลานศึกษา สถาบันล้านนา
ศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏเช ียงใหม่ ชุด 
DLNTM รหัส 051420012_00. 3) พับสา
ปกิณกะพิธีกรรม. ฉบับวัดเชียงมั ่น อำเภอ
เมือง จังหวัดเชียงใหม่ ข้อมูลจากศูนย์ใบลาน
ศึกษา สถาบันล้านนาศึกษา มหาวิทยาลัย
ร า ช ภ ั ฏ เ ช ี ย ง ใ ห ม่  ช ุ ด  DLNTM ร หั ส 
05142003_00. 4) พับสาปกิณกะพิธีกรรม 

ฉบับวัดพระธาตุลำปางหลวง จังหวัดลำปาง 
ข้อมูลจากศูนย์ใบลานศึกษา สถาบันล้านนา
ศึกษา มหาวิทยาลัยราชภัฏเช ียงใหม่ ชุด 
PNTMP รหัส 030220047. 5) พับสาพิธีกรรม
วัดบ้านเอื้อม ฉบับวัดบ้านเอื้อม อำเภอเกาะ
คา จังหวัดลำปาง สำเนาจากสำนักส่งเสริม
ศ ิลปว ัฒนธรรม มหาว ิทยาล ัยเช ียงใหม่  
ไมโครฟิล์ม รหัสเลขที่ 030420085 

จากเอกสารที่เกี่ยวกับการสร้างเจดีย์ใน
ล้านนา จำนวน 5 พับนี้ ผู ้วิจัยจะได้ตีความ
ตามค ัมภ ีร ์  ซ ึ ่ งมี การต ีความพ ุทธธรรม
สัญลักษณ์ที ่ปรากฏภายในเจดีย์ล้านนา ซึ่ง
สอดคล้องกับงานว ิจ ัยของ พระพงษ์ระวี  
อุตฺตรภทฺโท, สรัสวดี อ๋องสกุล และ เชาวลิต 
สัยเจริญ (2563, น. 99) เรื ่องการสถาปนา
เจดีย ์ในล้านนาภายใต้คติมหาโพธิมณฑล 
ผลการวิจัยพบว่า การจัดวางแผนผังตาราง
ภายในฐานรากของเจดีย์ ห้องสัตตมหาสถาน 
“ห้องธาตุคัพภะ” หรืออุโมงค์โขงธาตุ เป็น
สถานที่บรรจุ พระบรมสารีริกธาตุ พระพุทธรูป 
และวัตถุมงคลชนิดต่าง ๆ 

การสร้างเจดีย์ในวัฒนธรรมล้านนาได้
จัดทำตารางภายในฐานรากด้านล่างเพื่อบรรจุ
พระบรมสารีริกธาตุ อรหันตธาตุ พระพุทธรูป 
และวัตถุมงคล ตลอดจนถึงหลักธรรม แบ่ง
ตารางออกตามจำนวนห้องมี 2 ประเภท ได้แก่ 
1) ตาราง 9 ช่อง สำหรับพิธีบรรจุแบบทั่วไป 
2) ตาราง 25 ช่อง สำหรับบรรจุแบบพิสดาร 
ผู้วิจัยสนใจวิเคราะห์ลักษณะตารางแผนผังใน
ด้านการเปรียบเทียบตารางแผนผังแต่ละฉบับ  
 
องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย 

องค์ความรู้ที่ได้จากการศึกษาวิจัยเรื่อง
การตีความสัญลักษณ์เชิงพุทธที ่ปรากฏใน



110  วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

เจดีย์ล้านนา ได้ทราบถึง การสร้างเจดีย์ ใน
ล ้านนาสามารถแบ่งได้ เป ็น 4 ระยะ และ
รูปแบบของการสร้างเจดีย์ ซึ่งสามารถแบ่งได้
เป็น 3 ประเภท ได้แก่ เจดีย์ทรงปราสาท เจดีย์
ทรงระฆัง เจดีย์ทรงพิเศษ ในการสร้างเจดีย์ยัง
มีพิธีกรรมต่างๆ และยังพบพับสาเอกสารทาง

ล้านนาได้กล่าวถึงการจัดวางผังตารางใต้ฐาน
เจดีย์ “ห้องธาตุคัพภะ” หรืออุโมงค์โขงธาตุ 
และเจดีย์ในล้านนายังแสดงให้เห็นคุณค่าทาง
ความงาม คุณค่าทางเรื่องราว คุณค่าทางด้าน
วัฒนธรรม และคุณค่าทางด้านจิตใจ 

 
สรุป 

เจดีย์ในล้านนามีว ิวัฒนาการมาจาก
ศิลปะอินเดียดั้งเดิม และได้รับอิทธิพลมาจาก
อาณาจ ักรทวารวด ี  อาณาจ ักรศร ี ว ิ ชั ย 
อาณาจักรพุกาม และศรีลังกา สามารถแบ่ง
การสร้างเจดีย์ได้ 4 ระยะ คือ ระยะที่ 1 การ
สืบทอดงานศิลปะหริภุญไชย และศิลปะพุกาม 
ระยะที่ 2 งานศิลปะที่ได้รับอิทธิพลศิลปะแบบ
สุโขทัย ระยะที่ 3 ศิลปกรรมยุคเจริญรุ่งเรือง 

ระยะที่ 4 ยุคเสื ่อมของศิลปะในอาณาจักร
ล้านนา  

ในด้านรูปแบบของเจดีย์ มีการจัดกลุ่ม
เจด ีย ์ตามร ูปทรง และองค ์ประกอบทาง
สถาปัตยกรรมแบ่งออกเป็น 3 รูปแบบ คือ (1) 
เจดีย์ทรงปราสาทยอด (2) เจดีย์ทรงระฆัง (3) 
เจดีย์ทรงพิเศษ  

ส่วนการตีความสัญลักษณ์ของรูปแบบ
เจดีย์ ผู้วิจัยได้ตีความจากรูปทรงเจดีย์แต่ละ
แบบสื่อให้เห็นถึงพระพุทธเจ้าซึ่งเป็นผู้ก่อตั้ง



วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565)  111 

ศาสนาในฐานะเป็นศูนย์กลางของความ    
ศักสิทธิ์ในศาสนาและสื่อถึงเจดีย์ในฐานะที่
เป็นศูนย์กลางของจักรวาลตามทฤษฎีจักรวาล
วิทยา ซึ ่งมีภพภูมิที ่อยู ่ของสัตว์อยู ่ 31 ภูมิ 
และโลกุตรภูมิซึ ่งอยู่เหนือการเวียนว่ายตาย
เกิดในสังสารวัฏทุกข์ ในด้านของการตีความ
หลักธรรมสื่อให้เห็นถึงหลักธรรมที่เกี ่ยวกับ
การสร้างเจดีย ์ อาทิเช ่น บูชา 2 เจดีย ์ 4 
โพชฌงค์ 7 บุญกิริยาวัตถุ 10 และปัจจัย 24 

ทางด้านพิธีกรรมที่เกี ่ยวกับการสร้าง
เจดีย์ในล้านนาจะยึดถือคัมภีร์ที่สืบทอดมาแต่
โบราณนับแต่การวางผังเจดีย์โดยกำหนดให้
เป็นแผนผังตามกรอบสัตตมหาสถาน การ
ประกอบพิธีกรรมและคัดเลือกวัตถุเคารพที่จะ
บรรจุลงในแผนผังใต้ฐานเจดีย์ ซึ่งถือเสมือน
เป็นรากฐานของพระพุทธศาสนาที่น ับแต่
พระพุทธเจ ้าทรงตร ัสร ู ้ เสวยว ิม ุตต ิส ุข 7 
สัปดาห์ใน 7 สถานที่ รอบโพธิมณทล 

ทางด้านคุณค่า การสร ้างเจด ีย ์ ใน
ล้านนาจะมีคุณค่าทางด้านความงาม คุณค่า
ทางด้านประวัต ิศาสตร์ และเร ื ่องราวของ
พระพุทธศาสนาในล้านนา และคุณค่าทางด้าน

จิตใจ การสื ่อถึงความเชื ่อและปฏิบัต ิตาม
ความเชื่อผ่านทางประเพณีนมัสการและไหว้   
พระธาตุประจำปีของแต่ละท้องถิ่น 

 
ข้อเสนอแนะ 

งานวิจัยนี้ ได้มุ ่งเน้นเชิงสัญลักษณ์ที่
ปรากฏในเจดีย์ศิลปะล้านนา ซึ่งเป็นที่บรรจุ
พระบรมสาร ี ร ิ กธาต ุ ของพระพ ุทธเจ้ า         
พระอรหันตสาวก ในการศึกษาวิจัยมีข้อเสนอ
ดังนี้  

1. ควรเน้นศึกษาเรื ่องการบรรจุพระ
ธาตุลงในสัตตมหาสถาน หรืออุโมงค์โขงธาตุ มี
ความเป็นมาอย่างไร 

2.  ควรส ่ ง เสร ิมให ้ เยาวชน น ิสิ ต 
นักศึกษา และประชาชนทั่วไป ได้มีความรู้และ
ช่วยกันรักษาศิลปะล้านนาซึ่งเป็นอัตตลักษณ์
เฉพาะของล ้านนา และถ ่ายทอดความรู้
เกี่ยวกับคติการสร้างเจดีย์อย่างถูกต้อง 

3. ควรทำการศึกษาเรื ่องการตีความ
สัญลักษณ์เชิงพุทธซึ่งยังมีองค์ความรู้หลาย
ด้านและหลายเรื่องเกี่ยวกับเจดีย์ในล้านนา 
ต้องศึกษาเพ่ิมเติมต่อเนื่อง  

 
แหล่งอ้างอิง 
ชวพงศ์ ชำนิประศาสน์. (2563, 28 มีนาคม). สถูป เจดีย์ : คต-ิสัญลักษณ ์สถาปัตยกรรม. ข่าวสด

ออนไลน์. สืบค้น 1 ตุลาคม 2554, จาก https://www.khaosod.co.th/newspaper-
column/amulets/news_3834947 

พระพงษ์ระวี อุตฺตรภทฺโท, สรัสวดี อ๋องสกุล และ เชาวลิต สัยเจริญ. (2563). การสถาปนาเจดีย์
ในล้านนาภายใต้คติมหาโพธิมณฑล. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 11(1), 160-180. 

พระมหาคำสิงห์ สีหนนฺโท (กองเกิด). (2556). ศึกษาเรื่องเจดีย์ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท. 
(วิทยานิพนธ์ปริญญามหาบัณฑิต, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย). 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่. (2557). ฮอมผญา 30 ปี มจร. 
วทิยาเขตเชียงใหมเ่ชียงใหม่: ทรีโอ แอดเวอร์ไทซิ่ง แอนด์ มีเดีย. 

วินัย พงศ์ศรีเพียร. (2539). ปาไป่สีฟู่-ปาไปต้าเตี้ยน. กรุงเทพฯ: รุ่งแสงการพิมพ์. 



112  วารสารปัญญา ปีที่ 29 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2565) 

วิสิฏฐ์ คิดคําส่วน. (2560). การตีความเชิงสัญลักษณ์เรื่องเสาค้ำฟ้าของพระธาตุพนม. วารสาร
วิจิตรศิลป์, 8(2), 103-144. 

สมิทธ์ ถนอมศาสนะ. (2556). การเปลี่ยนความหมายของ การสังคายนาพระไตรปิฎกครั้งที่ 8 
ในสมัยรัชกาลที่ 1 ถึงรัชกาลที่ 5 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์. วารสารวิจิตรศิลป์, 4(1), 
325-363. 

สรวิชญ์ วงศ์สอาด. (2565). รูปแบบการตีความคัมภีร์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท . สืบค้น 1 
สิงหาคม 2564, จาก https://www.gotoknow.org/posts/566108 

พระอธิวัฒน์ รตนวณฺโณ, เยื้อง ปั้นเหน่งเพชร์, พิรภานุวัตณ์ ชื่นวงศ์ และ จันทรัสม์ ตาปูลิง. 
(2564). คตินิยมปฏิบัติในการกำหนดรูปแบบจัดวางผังตารางฐานภายใน พระเจดีย์จาก
คัมภีร์โบราณล้านนา. วารสารพุทธศาสตร์ศึกษา, 12(2), 200-215. 

Ricoeur, P. (1978). The Task of Hermeneutics' in Heidegger and Modern Philosophy. 
London: Yale University Press. 

 


