
วารสารปัญญา ปีที ่30 ฉบับที ่3 (กันยายน-ธันวาคม 2566) Academic Articles 
Received: 2023-06-09 Revised: 2023-10-31 Accepted: 2023-11-16 

 
ปลิโพธ: วิเคราะห์เหตุความกังวลใจภัยเงียบตามหลักพระพุทธศาสนา 

PALIBODHA: ANALYSIS OF THE CAUSES OF ANXIETY AND SILENT DANGERS 
ACCORDING TO BUDDHISM 

 
พระมหาเจรญิ กตปญฺโญ (กระพลิา) *, มนตรี วิชัยวงษ์ ** 

ดวงดาว กระพิลา ***, พระครสูมุหท์ศพล ญาณสาโร **** 

Phramaha Charoen Katapañño (Krapila), Montri Wichaiwong 
Duangdao Krapila, Phrakhrusamu Thossapol ñãnasãro 

Corresponding author E-Mail: charoen4550@gmail.com 
 

บทคัดย่อ  
บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์และนำเสนอมูลเหตุความวิตกกังวลใจ โดยใช้หลักปลิโพธ

เป็นกรอบของการวิเคราะห์ คำว่า “ปลิโพธ” เป็นคำศัพท์ทางพระพุทธศาสนาที่ใช้เรียกอาการความกังวลใจ 
ซึ่งข้อมูลที่ใช้นำมาวิเคราะห์เป็นหลักฐานช้ันต้นคือคัมภีร์พระไตรปิฎก และหลักฐานช้ันอรรถกถาคือคัมภีร์วิ
สุทธิมรรค เป็นผลงานการรจนาของพระพุทธโฆษาจารย์ สำหรับใช้เป็นข้อมูลประกอบการวิเคราะห์ 
โดยเฉพาะการสร้างความเข้าใจท่ีสามารถปรับใช้ต่อการดำเนินชีวิตของฆราวาส เนื่องจากการขยายความใน
คัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา จะเป็นการวิเคราะห์และขยายความสำหรับพระภิกษุหรือผู้ปฏิบัติธรรมเท่านั้น 
แต่ในบทความนี้ผู้เขียนต้องวิเคราะห์เพื่อให้ครอบคลุมถึงวิถีชีวิตของคนทั่วไป ซึ่งจะแสดงให้เห็นสภาพ
อาการความวิตกกังวลว่าเป็นปัญหารบกวนจิตใจและส่งผลต่อการดำเนินชีวิต โดยเฉพาะผู้ที่ต้องการความตั้ง
มั่นหรือความแน่วแน่ทางจิตใจที่เรียกว่า สมาธิ จำเป็นต้องระงับอาการวิตกกังวลที่ก่อกวนจิตใจให้ได้มาก
ที่สุด เนื่องจากอาการปลิโพธคือความวิตกกังวลจะสร้างความฟุ้งซ่าน ความหวั่นไหว ความไม่มั่นใจใน
อารมณ์ หรือหากความวิตกกังวลเกิดขึ ้นมากและเป็นเวลานาน จะทำให้เกิดภาวะเครียดขึ ้นมาแทน 
นอกจากนี้ ความวิตกกังวลจะทำให้เราสูญเสียความเป็นตัวของตัวเอง เนื ่องจากเราไม่สามารถควบคุม
อารมณ์ให้เป็นปกติได้ และจะทำให้ความคิดขาดการคิดอย่างเป็นระบบ ซึ่งจะนำไปสู่การใช้อวัยวะใน
ร่างกายส่วนอ่ืน ๆ ไม่เป็นไปตามประสิทธิภาพ เมื่อจิตใจไม่มีมั่นคง ความคิดก็ไม่ความเฉียบแหลม ร่างกายก็
ไม่สามารถใช้งานได้ตามที่ตอ้งการ สภาพเช่นน้ีจึงกลายเป็นปัญหาต่อการดำเนินชีวิต อาการวิตกกังวลจึงควร
ได้รับการดูแลรักษาอย่างถูกต้อง 

คำสำคัญ: ความกังวลใจ, ปลิโพธ, ภัยเงียบ, หลักพระพุทธศาสนา 

 
* คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลยั วิทยาเขตล้านนา 
Faculty of Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist University Lanna Campus 

** คณะศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลยัมหามกฏุราชวิทยาลยั วิทยาเขตล้านนา 
Faculty of Education, Mahamakut Buddhist University Lanna Campus 

*** คณะพยาบาลศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธาน ี

Faculty of Nursing, Udon Thani Rajabhat University 

**** โรงเรียนเมตตาศึกษา ในพระราชูปถัมภ์ฯ 
Mettasuksa School under Patronage of Princess Mahachakrisirindhorn 



วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 131 

ABSTRACT  
This article aims to analyze and present the causes of anxiety. Using the Plibodha principle 

as the framework for analysis, the word “Plibodha” is a Buddhist term used to refer to symptoms 
of anxiety. The data used for analysis as primary evidence is the Tripitaka. And the evidence at the 
commentary level is the Visuddhimagga scripture. It is the work of Phra Buddhakosajarn's writings. 
For use as data for analysis. Especially creating understanding that can be applied to the lives of 
laypeople. Due to the expansion of Buddhist scriptures It will be an analysis and explanation for 
monks or Dhamma practitioners only. But in this article, the author must analyze to cover the 
lifestyles of ordinary people. This will show that the condition of anxiety is a problem that disturbs 
the mind and affects one's life. Especially those who need mental focus or steadfastness called 
samadhi, need to suppress anxiety symptoms that disturb the mind as much as possible. This is 
because the symptom of Plibodha is anxiety that creates distraction, trembling, and insecurity 
about emotions. Or if the anxiety occurs a lot and lasts a long time. It will cause a state of stress 
instead. In addition, anxiety will make us lose our sense of self. Because we cannot control our 
emotions normally. and will cause the mind to lack systematic thinking This will lead to the use 
of other body organs not being efficient. When the mind is not stable The idea is not sharp. The 
body cannot be used as desired. This condition therefore becomes a problem for life. Anxiety 
symptoms should therefore be treated properly. 

Keywords: Nervousness, Palibodha, Silent danger, Buddhism 
 
บทนำ 

ความวิตกกังวลเป็นภาวะอารมณ์ที่ทุกคนไม่พึงปรารถนา เนื่องจากเป็นสภาวะทำให้
มนุษย์มีความกดดันทางด้านความคิดและจิตใจ มีสภาพไม่ปกติ ควบคุมความเป็นตัวของตัวเอง
ได้ยาก คนที่มักมีความกังวลใจอยู่เสมอเวลาเจอกับปัญหาหรือสถานการณ์ไม่ปกติ หรือเพียงแค่
มีความรู้สึกว่าจะต้องเจอกับอะไรบางอย่างที่ตนไม่คุ้นเคยหรือคาดไม่ถึง จะเกิดภาวะอารมณ์
ความกังวลขึ้นมาทันที อาการความวิตกกังวลเช่นนี้ ตามหลักทางการแพทย์เรียกว่า “โรควิตก
กังวล” เพราะเป็นปฏิกิริยาตอบสนองต่อความเครียดที่มีประโยชน์ในบางสถานการณ์ เพราะ
ช่วยให้เราตื่นตัวและพร้อมรับมือกับปัญหา หรือเหตุการณ์ต่าง ๆ ที่จะเกิดข้ึน แต่โรควิตกกังวล
มีความแตกต่างจากความรู้สึกวิตกกังวลทั่ว ๆ ไป คนที่เป็นโรคนี้จะรู้สึกวิตกกังวลและกลัว
อย่างเกินเหตุ จนมีผลทางลบต่อการดำเนินชีวิตประจำวัน (โรงพยาบาลบำรุงราษฎร์ อินเตอร์
เนชั่นแนล, 2566) ส่วนในทางพระพุทธศาสนาเรียกบุคคลที่มีลักษณะวิตกกังวลเช่นนี้ว่า เป็น
คน “วิตกจริต” เนื่องจากเป็นคนมีความวิตกกังวลเป็นเจ้าอารมณ์ หรือเป็นคนตรึกตรอง คิด
มากในอารมณ์นั้น ๆ (ขุ.มหา. 5/788/386) อารมณ์การคิดมากหรือมีความกังวลใจเกินกว่าเหตุ
จะเป็นอุปสรรคต่อการใช้ชีวิต หรือเวลาที่เราต้องปฏิบัติภารกิจสำคัญ ยิ่งเจอความกดดันมาก
เท่าไร อารมณ์ความวิตกกังวลยิ่งจะเพ่ิมมากข้ึนเท่านั้น อนุสร จันทพันธ์ และ บุญชัย โกศลธนา
กุล (2549 น. 97) กล่าวว่า คนวิตกจริตไม่สามารถหยุดความคิดของตัวเองได้ และไม่สามารถ



132 วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

เลือกว่าจะคิดอะไรดีในเวลาไหนและคิดทำไหม การคิดจึงมักจะย้ำคิดในทางลบ มองโลกในแง่
ร้าย และจับผิดผู้อ่ืนอยู่เสมอ จนไม่สามารถเชื่อใจหรือไว้ใจใครได้ 

อารมณ์ที่เป็นปัญหาในลักษณะนี้ พระพุทธเจ้าตรัสอุปมาเป็นนิทานว่า เหมือนเหยี่ยว
บินเฉี่ยวเอาชิ้นเนื้อได้จากร้านตลาดแห่งหนึ่งแล้วบินหนีขึ้นไปบนฟ้า นกตัวอื่นเห็นเหยี่ยวได้ชิ้น
เนื้อไป ก็พากันล้อมจิกตีเหยี่ยวตัวนั้นด้วยกรงเล็บและจะงอยปาก เมื่อเหยี่ยวได้รับความทุกข์
คือความเจ็บปวดจึงทิ้งชิ้นเนื้อ ต่อมาก็มีนกตัวอื่นมาคาบไป และนกตัวที่คาบไปก็ถูกนกตัวอ่ืน
เบียดเบียนจนได้รับความทุกข์ แล้วปล่อยชิ้นเนื้อทิ้งในลักษณะเดียวกัน เมื่อนกตัวหนึ่งปล่อยทิ้ง 
นกตัวอื่นก็จะมาคาบไปและถูกทำร้ายในลักษณะเดียวกันนี้อยู่ล่ำไป ซึ่งพระองค์ตรัส เป็นพระ
คาถาไว้ว่า “ชิ้นเนื้อหน่อยหนึ่งยังมีอยู่แก่เหยี่ยวนั้นเพียงใด นกตะกรุมทั้งหลายในโลกก็พากัน
ล้อมจิกอยู่เพียงนั้น หาได้เบียดเบียนนกไม่มีความกังวลไม่”  (ขุ.ชา. 3/621/585) อธิบายว่า 
หากเหยี่ยวไม่มีปลิโพธคือความกังวลใจในชิ้นเนื้อนั้น ปล่อยมันทิ้งไป การถูกเบียดเบียนจากนก
ตัวอื่นจนได้รับความทุกข์ก็จะไม่มีฉันใด คนที่ปรารถนาไม่อยากให้จิตของตนเป็นทุกข์ เพราะ
ความกังวลใจ ก็ควรรู้จักปล่อยวางอารมณ์ท่ีเป็นเหตุแห่งทุกข์ฉันนั้น  

ฉะนั้น ปัญหาเรื่องความวิตกกังวลใจจึงเป็นเหมือนภัยเงียบที่เกิดกับมนุษย์ ซึ่งอาจจะ
เริ่มต้นจากจุดเล็ก ๆ โดยที่เราไม่ได้สังเกตตัวเอง แต่หากเรามีพฤติกรรมในลักษณะเช่นนี้บ่อย 
ๆ จากจุดเล็กก็จะเกิดการสั่งสมอารมณ์ความวิตกกังวลจนกลายเป็นนิสัย ซึ่งบางครั้งจะนำไปสู่
ภาวะความเครียด คิดลบ หรือแม้กระทั้งกลายเป็นโรคซึมเศร้าตามมา อารมณ์ความวิตกกังวล
จึงเป็นสิ่งที่ไม่ควรมองข้าม จำเป็นที่จะต้องเรียนรู้เพื่ออยู่กับความกดดัน แล้วหาวิธีปล่อยวาง
อารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนานี้ให้ได้ โดยเฉพาะความวิตกกังวลใจภายใต้สถานการณ์การแพร่
ระบาดของเชื้อไวรัส Covid 19 ในปัจจุบัน หรือเชื้อโรคท่ีพร้อมจะอุบัติขึ้นมาใหม่ได้เสมอ หรือ
ภัยที่อาจจะเกิดขึ้นภายใต้สถานการณ์ที่ไม่คาดคิดอื่น ๆ อีกมากมาย การเตรียมตัวและเตรียม
ใจให้มีความเข้มแข็งอยู่เสมอ จะช่วยให้เราสามารถผ่านพ้นอุปสรรคเหล่านั้นไปได้ โดยการ
สร้างความเข้าใจและสร้างภูมิคุ้มกันภาวะความวิตกกังวล ก่อนที่จะเกิดภาวะความเครียดและ
อารมณ์ท่ีไม่พึงประสงค์อ่ืน ๆ ตามมา 

 
ความหมายของ “ปลิโพธ” 

ปลิโพธ เป็นอารมณ์ชนิดหนึ่งที่ก่อกวนจิตใจมนุษย์ ทำให้เกิดความกังวลและขาดความ
มั่นใจ หรือเกิดความสับสนกับการเผชิญปัญหา ส่วนระดับความกังวลใจจะมีมากน้อยเพียงใด 
ขึ้นอยู่กับสภาวะความกดดันทางอารมณ์ที่ถูกกระตุ้น แต่คำว่า “ปลิโพธ” เป็นศัพท์ภาษาบาลีที่
ปรากฏอยู่ในคัมภีร์สำคัญทางพระพุทธศาสนา ซึ่งต่อมาในภายหลังก็ได้มีนักปราชญ์ราชบัณฑิต
ได้นำมาอธิบายเพิ่มเติม เพ่ือสร้างความเข้าใจและชี้ให้เห็นความหมายชัดขึ้น ดังนี้ 

 พระวินัยปิฎก มีกล่าวถึง “ปลิโพธ” เกี่ยวกับกฐินว่ามี 2 อย่าง คือ 1. อาวาส
ปลิโพธ หมายถึง ภิกษุที่ยังมีความกังวลในอาวาสเพราะคิดจะกลับมา ส่วนในทางกลับกัน หาก
ภิกษุหลีกไปจากอาวาสนั้น แล้วทำการสละ คาย ปล่อยวาง หรือไม่ผูกใจ เพราะคิดว่า “จะไม่



วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 133 

กลับมาแล้ว” ลักษณะอย่างนี้ชื่อว่า อาวาสอปลิโพธ 2. จีวรปลิโพธ หมายถึง ภิกษุที่ยังมีความ
กังวลในจีวรเพราะยังไม่ได้ทำจีวรหรือทำยังไม่เสร็จ ในทางตรงกันข้าม ในกรณีนี้ที่ภิกษุทำจีวร
เสร็จแล้ว จีวรเสียหาย สูญหาย หรือถูกไฟไหม้ โดยที่หมดความหวังว่าจะได้จีวรผืนนั้นแล้ ว 
ลักษณะอย่างนี้ชื่อว่า จีวรอปลิโพธ (วิ.มหา.7/126/222) 

ดังนั้น ปลิโพธ ตามความหมายของพระวินัยปิฎก จะเป็นการแสดงความกังวลคือ
อารมณ์ที่ยังห่วงในองค์กฐิน โดยเฉพาะเรื่องอาวาสกับจีวร ซึ่งเป็นองค์ประกอบสำคัญสำหรับ
ภิกษุผู้จำพรรษากาลครบ ถูกต้องตามพระวินัยบัญญัติควรได้รับอานิสงส์ ถึงแม้ภิกษุจะเดินทาง
ออกจากอาวาสนั้นไปแล้ว แต่ยังมีความกังวลผูกใจอยู่ว่าจะกลับมาก่อนหมดเขตจีวรกาล 
อาการปลิโพธเช่นนี้จึงเป็นเหตุให้กฐินไม่เดาะ แต่หากภิกษุไม่มีอารมณ์ปลิโพธคือกังวลในองค์
กฐินในลักษณะนี้ จีวรปลิโพธขาดเป็นอันดับแรก และเมื่อภิกษุก้าวเท้าออกจากอาวาสนั้น 
อาวาสปลิโพธก็จะขาดตามมา 

พระสุตตันตปิฎก ได้กล่าวถึง “ปลิโพธ” ในหลายลักษณะ ทั้งในชั้นอรรถกถาเองก็มี
อธิบายความเพิ่มเติม ดังจะเห็นได้จากบทพุทธภาษิตที่ว่า “พระปัจเจกพุทธเจ้าไม่ทำความยินดี
ในรส ไม่โลเล เป็นผู้ที่ไม่ต้องเลี้ยงคนอื่น เที่ยวบิณฑบาตตามลำดับตรอก มีจิตไม่ผูกพันใน
ตระกูลต่าง ๆ จึงประพฤติอยู่ผู้เดียวเหมือนนอแรด” (ขุ.จูฬ.6/821/722-723) จากพุทธภาษิต
บทนี้ ในวรรคที่ว่า “มีจิตไม่ผูกพันในตระกูล” พระอรรถกถาจารย์อธิบายความว่า เป็นผู้มีจิตไม่
เกี่ยวข้องด้วยอำนาจกิเลสในตระกูลใดตระกูลหนึ่ง เช่น บรรดาตระกูลกษัตริย์เป็นต้น ส่วนใน
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2559) อธิบาย “ความมีใจไม่
ผูกพันในตระกูล” ว่ามี 7 ประการ (ขุ.จูฬ.อ.30/151/483) ดังนี้ 1) กุลปลิโพธ คือความกังวล
เกี่ยวกับตระกูล 2) คณปลิโพธ คือความกังวลเกี่ยวกับหมู่คณะ 3) อาวาสปลิโพธ คือความกังวล
เกี่ยวกับอาวาส 4) จีวรปลิโพธ คือความกังวลเกี่ยวกับจีวร 5) ปิณฑปาตปลิโพธ คือความกังวล
เกี่ยวกับบิณฑบาต 6) เสนาสนปลิโพธ คือความกังวลเกี่ยวกับเสนาสนะ 7) คิลานปัจจัยเภสัช
บริขารปลิโพธ คือความกังวลเกี่ยวกับคิลานปัจจัยเภสัชบริขาร รวมความว่า มีใจไม่ผูกพันใน
ตระกูลต่าง ๆ เช่นนี้ นอกจากนั้น ยังมีบทพระบาลีที่พระอรรถกถาจารย์ยกมาว่า “นาหํ กฺวจินิ 
กสฺสจิ กิญฺจนํ ตสฺมึ” แปลความว่า เราไม่มีความกังวลต่อใครคนอื่นในที่ไหน ๆ ซึ่งท่านอธิบาย
ว่า ปลิโพธ พระพุทธเจ้าตรัสเรียกว่า “ความกังวล” (องฺ.ติก.อ.34/510/395) และมีอีกอนึ่งบท
ว่า ปลิโพโธ ท่านอธิบายว่า คือ ความกังวล 7 อย่าง มีราคะ เป็นต้น แต่อาจารย์บางท่านกล่าว
ว่า ความกังวล คือ ตัณหาและทิฏฐิ (ขุ.ปฏิ.อ.68/285/1118)  

เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว “ปลิโพธ” ตามความหมายของพระสุตตันตปิฎกมีได้หลายนัย 
จะหมายถึงความผูกพันก็ได้ ความเกี่ยวข้องก็ได้ ความกังวลก็ได้ ซึ่งเป็นการนำเอาสิ่งที่อยู่
ภายนอกตัวเรานั้นมาเป็นอารมณ์ อีกนัยหนึ่งหมายถึงความกังวลที่เกิดจากภายในตัวเรา ซึ่งถูก
กระตุ้นหรือปรุงแต่งจากอำนาจของกิเลสตัณหา และถูกผสมด้วยความคิด (ทิฏฐิ) ยิ่งฟุ้งซ่าน
มากเพียงใด ความกังวลใจยิ่งจะมีมากขึ้นเท่านั้น 



134 วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

พระอภิธรรมปิฎก ได้ให้ความหมายของ “ปลิโพธ” ในทำนองคล้ายกับพระ
สุตตันตปิฎก ซึ่งมีพระบาลีแปลไว้ดังนี้ว่า “ปลิโพธทั้งหลาย ชื่อว่าธรรมเป็นเครื่องกังวล” ต่อมา
พระอรรถกถาจารย์อธิบายอีกว่า กิเลสเครื่องกังวลคือราคะ ได้แก่ ราคะเมื่อกำลังเกิดขึ้น ย่อม
ผูกพัน ย่อมทำให้สัตว์กังวล เพราะฉะนั้น พระพุทธเจ้าจึงตรัสเรียกราคะว่า กิเลสเป็นเครื่อง
กังวล แม้โทสะและโมหะก็นัยนี้เหมือนกัน (อภิ.วิ.อ.78/1072/926) ส่วนเนื้อหาที่ปรากฏใน
พระอภิธรรมปิฎกนอกเหนือจากนี้ จะกล่าวถึงปลิโพธหรือความกังวลในเวลาปฏิบัติกรรมฐาน 
ซึ ่งอารมณ์กรรมฐานจะเกิดขึ ้นได้จิตใจต้องปราศจากปลิโพธมาก่อกวน เพราะผู ้ปฏิบัติ
กรรมฐานมีกิจเบื้องต้นที่สำคัญ คือการตัดอารมณ์ปลิโพธให้ได้ ดังปรากฏในคัมภีร์พระอภิธรรม
ดังนี้ว่า “ก็กุลบุตรผู้มีศีลบริสุทธิ์ ตั้งอยู่ในศีลแล้วพึงตัดปลิโพธ (ความกังวลใจ) เบื้องต้น 10 
อย่าง...กุลบุตรผู้ตัดปลิโพธแล้วพึงเรียนเอากรรมฐานมนสิการธาตุ” (อภิ.วิ.อ.77/123/212) ยัง
มีปรากฏในบทธรรมสังคณีอีกว่า “เบื้องต้นควรชำระศีล 4 คือ ปาฏิโมกขสังวรศีล (สำรวมใน
พระปาฏิโมกข์) อินทริยสังวรศีล (สำรวมอินทรีย์ 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ) อาชีวปาริสุทธิ
ศีล (เลี้ยงชีพโดยทางท่ีชอบธรรม) ปัจจยสันนิสสิตศีล (พิจารณาก่อนจึงบริโภคปัจจัย 4 คือ จีวร 
บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัช) ให้หมดจดก่อน เมื่อดำรงอยู่ในศีลดีแล้ว ก็ตัดปลิโพธ 10 
ประการที่มีอยู่ มีอาวาสปลิโพธเป็นต้น แล้วเข้าไปหากัลยาณมิตรผู้ให้กรรมฐาน” (อภิ.สงฺ.อ.
75/148/450) 

ฉะนั้น ความหมายของ “ปลิโพธ” ตามคัมภีร์พระอภิธรรมปิฎกก็คืออารมณ์ความ
กังวลใจ โดยอาศัยกิเลสมีราคะ โทสะ และโมหะ เป็นต้น และอาศัยอารมณ์ปลิโพธที่อยู่ภาย
นอกจากตัวเรา ท่านกล่าวว่ามีอยู่ 10 ประการ ตามท่ีปรากฏอยู่ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ซึ่งผู้เขียน
จะได้นำเสนอในประเด็นต่อไป แต่เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว ความหมายในคัมภีร์พระอภิธรรม
ปิฎกไม่ต่างจากคัมภีร์พระสุตตันตปิฎก มีประเด็นเพิ่มเติมเพียงด้านการจัดลำดับกิจก่อนปฏิบัติ
กรรมฐานเท่านั้น 

ส่วนพระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2546) อธิบายความหมายว่า ปลิโพธ คือ
เครื่องผูกพันหรือหน่วงเหนี่ยว เป็นเหตุให้ใจพะวักพะวนห่วงกังวล หรือเหตุกังวล หรือข้อติดข้อง 
ผู้จะเจริญกรรมฐานพึงตัดเสียให้ได้ เพื่อให้เกิดความปลอดโปร่งพร้อมที่จะเจริญกรรมฐานให้
ก้าวหน้าไปได้ดี ด้านราชบัณฑิตยสถาน (2554) ให้ความหมาย ปลิโพธ ว่า ความกังวล  หรือ
ความห่วงใย เมื่อกล่าวโดยสรุปจากความหมายทั้งหมดแล้ว จะเห็นว่า ปลิโพธ มีความหมายที่บ่ง
ถึงสภาวะทางอารมณ์ที่ไม่มั่นคง ทำให้มนุษย์สูญเสียความมั่นใจในตนเอง เป็นอารมณ์หวั่นเกรง
ต่ออุปสรรคปัญหาหรือเรื่องราวที่รอเผชิญอยู่ข้างหน้า ทั้งที่รู้และไม่รู้ว่าสิ่งที่จะเผชิญนั้นคืออะไร 
ซึ่งในทางพระพุทธศาสนามองว่า ปลิโพธหรือความวิตกกังวลนี้ เป็นสิ่งทำลายความสุขภายในใจ 
และเป็นปัญหาสร้างความทุกข์บีบคั้นจิตใจ สมควรที่จะต้องกำจัดยับยั้งไม่ให้อารมณ์ปลิโพธนี้
เกิดขึ้นได้ 

 
 



วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 135 

วิเคราะห์ปลิโพธ 10 
คัมภีร์วิสุทธิมรรคซึ่งเป็นผลงานการรจนาของพระพุทธโฆสเถระ จัดอยู่ในคัมภีร์ชั้น

อรรถกถาที่ชาวพุทธฝ่ายเถรวาทให้การยอมรับ ท่านได้อธิบายอารมณ์ที่เป็นปลิโพธไว้อย่าง
ละเอียดในคัมภีร์นี้ ซึ่งผู้เขียนมีความประสงค์จะอธิบายความเพิ่มเติม เพื่อจะได้ประโยชน์ทั้ง
ฝ่ายบรรพชิตและฝ่ายฆราวาส ต่อการนำไปประยุกต์หรือปรับใช้ในการดำเนินชีวิตได้ แต่ก่อนที่
จะอธิบายปลิโพธแนววิเคราะห์ จึงใคร่ขอแสดงภาพรวมของปลิโพธทั้ง 10 ประการ ดังนี้ 

 

 
ภาพที่ 1 ปลิโพธ 10 

 

ต่อจากนี้ จะเป็นการอธิบายและวิเคราะห์ปลิโพธตามท่ีปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ซึ่ง
การอธิบายความในที่นี้ นอกเหนือจากการตีความเพื่อสร้างความเข้าใจในมุมของพระสงฆ์แล้ว 
ยังจะเป็นการตีความเพื่อสร้างความเข้าใจสำหรับฆราวาสด้วย ความหมายของ “ปลิโพธ” 
ตามที่พระพุทธโฆสเถระ (2548, น. 147) อธิบายไว้คือ “สิ่งทำให้เกิดความกังวล” มีอยู่ 10 
ประการ ดังนี้ 

1. อธิบายอาวาสปลิโพธ (ความกังวลคือที่อยู่) 
พระสงฆ์: คือ การอาศัยอยู่แม้เพียงในบริเวณห้องหรือกุฏิหลังเล็ก ๆ บริเวณเดียว 

หรือแม้ในพื้นที่ใหญ่อย่างสังฆารามหรือวัดในปัจจุบัน ก็เรียกว่า “ที่อยู่” พระพุทธโฆสเถระ 
(2548, น. 148) อธิบายในประเด็นนี้ว่า “ที่อยู่” ไม่ได้เป็นเครื่องกังวลแก่ภิกษุทุกรูปเสมอไป 
แต่เป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุที่กำลังขวนขวายในงาน มีการก่อสร้างภายในวัดนั้น หรือเป็นผู้

 

ปลิโพธ 10 

1. อาวาส
ปลิโพธ 

2. กุล
ปลิโพธ 

3. ลาภ
ปลิโพธ 

4. ค 
ปลิโพธ 

5. กัมม
ปลิโพธ 

เครื่องกังวล
คือที่อยู่ 

เครื่องกังวล
คือตระกูล 

เครื่องกังวลคือ
ลาภสักการะ 

เครื่องกังวล
คือหมู่คณะ 

เครื่องกังวล
คือการงาน 

6. อัทธาน
ปลิโพธ 

10. อิทธิ
ปลิโพธ 

9. คัน 
ปลิโพธ 

8. อาพาธ
ปลิโพธ 

7.ญาติ
ปลิโพธ 

เครื่องกังวลคือ
การเดินทาง 

เครื่องกังวล
คือญาติ 

เครื่องกังวลคือ
โรคภัยไข้เจ็บ 

เครื่องกังวลคือ
การเล่าเรียน 

เครื่องกังวลคือ
การแสดงฤทธิ์ 



136 วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

สะสมสิ่งของไว้ในวัดนั้นมาก หรือเป็นผู้มีความห่วงใย มีจิตผูกพันอยู่ด้วยเหตุอย่างใดอย่างหนึ่ง 
ที่อยู่จึงเป็นเครื่องกังวลเฉพาะภิกษุรูปนั้น ไม่ได้เป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุนอกนี้ 

ฆราวาส: คือที่เข้าไปอาศัยอยู่ พักอยู่ ทั้งชั่วคราวและยาวนาน ทั้งเป็นบ้านที่อยู่อย่าง
ถาวร บ้านพัก โรงแรม เกสเฮ้าส์ ทาวน์เฮาส์ ทาวน์โฮม ห้องเช้า หอพัก  กระท่อม เป็นต้น 
นอกจากนี้ ในปัจจุบันยังหมายรวมไปถึงที่พักบนเรือ บนรถ หรือที่พักในลักษณะอื่น ๆ เมื่อเรา
เดินทางออกจากที่พักอาศัยจิตใจมีความห่วง ความผูกพัน ความกังวล หรืออารมณ์คิดถึงที่อยู่
อาศัยตลอดเวลา แม้จะทำภาระกิจตามหน้าที่อยู่ก็ตาม เช่น เรียนหนังสือ ไปท่องเที่ยว หรือไป
ทำงานเป็นตน้ อารมณ์เช่นนี้ท่านก็เรียกว่า “ปลิโพธ” 

2. อธิบายกุลปลิโพธ (ความกังวลคือตระกูล) 
พระสงฆ์: คำว่า ตระกูล ในที่นี ้ท่านหมายถึง ตระกูลของญาติหรือตระกูลของโยม

อุปัฏฐาก ซึ่งพระพุทธโฆสเถระ (2548, น. 150) อธิบายในประเด็นนี้ว่า แม้ตระกูลของญาติ
หรือตระกูลของโยมอุปัฏฐาก ย่อมเป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุบางรูปที่ชอบอยู่คลุกคลี เหมือน
ประโยคที่ว่า “เมื่อตระกูลของโยมอุปัฏฐากมีความสุข เราก็พลอยมีความสุขตามไปด้วย” 
สำหรับภิกษุผู้ชอบคลุกคลีกับญาติโยม ท่านว่าแม้วิหารเป็นที่ฟังธรรมอยู่ใกล้ ๆ ก็ยอมไปไม่ถึง 
ต่างจากภิกษุบางรูป แม้มารดาบิดาของตนยังมีชีวิตอยู่ ท่านก็ยังไม่ทำมารดาบิดาให้เป็นเครื่อง
กังวลแก่ตนเอง 

ฆราวาส: หมายเอาการไปคลุกคลีกับวงตระกูลที่เราคุ้นเคย หรือการเข้าไปสนิทกับคน
ในตระกูลอื่นคนใดคนหนึ่ง หรือทั้งครอบครัวนอกเหนือจากญาติของตน เช่น ตระกูลของเพ่ือน 
ตระกูลของลูกน้อง ตระกูลของเจ้านาย หรือตระกูลของคนรู้จักทั่วไป เพราะบางครั้งการเข้าไป
คลุกคลีกับตระกูลเหล่านี้จนสนิทคุ้นเคยกัน เวลาคนในตระกูลมีปัญหา ก็จะนำพาให้เราเกิด
ความกังวลตามไปด้วย ฉะนั้น เพื่อลดความกังวลใจในเรื่องนี้ เราควรทำใจตัดอารมณ์ให้ได้เร็ว
ที่สุด หรือรักษาระยะห่างเพื่อเพิ่มช่องว่างการคลุกคลีให้มากขึ้น ความรู้สึกผูกพันก็จะลด
น้อยลง อารมณ์ความกังวลก็จะถูกลดน้อยลงเช่นเดียวกัน เพราะความสัมพันธ์จะสร้างใยให้เกิด
ความผูกพัน ๆ จะสร้างใยให้เกิดความกังวล 

3. อธิบายลาภปลิโพธ (ความกังวลคือลาภสักการะ) 
พระสงฆ์: คำว่า ลาภ ในที่นี้ท่านหมายถึง ปัจจัย 4 คือ อาหาร ที่อยู่อาศัย ผ้าปกปิด

ร่างกาย และยารักษาโรค ประเด็นนี้พระพุทธโฆสเถระ (2548 , น. 153) อธิบายยกกรณีของ
ภิกษุผู้มีบุญเป็นตัวอย่างว่า เวลาภิกษุรูปนั้นเดินทางไปไหนมาไหน จะมีผู้ศรัทธาพากันมาถวาย
ปัจจัย 4 จำนวนมาก ถ้ามัวแต่อนุโมทนาแสดงธรรมแก่คนเหล่านั้นอยู่ ภิกษุรูปนั้นจะไม่มีเวลา
บำเพ็ญสมณธรรมเลย จะมีแต่ความเกี่ยวข้องกับคนเหล่านั้นตั้งแต่เช้าจนค่ ำ ทำตัวเป็นผู้
ขวนขวายเพื่อจะอนุเคราะห์ญาติโยมอยู่ตลอดเวลา ปัจจัยเหล่านั้นจึงเป็นเครื่องกังวลสำหรับ
ภิกษุผู้เช่นนี้ หากภิกษุรูปนี้ต้องการตัดเครื่องกังวลนั้นให้ได้ ต้องปลีกตนจากหมู่ไปอยู่ตามลำพัง
เพียงผู้เดียวในที่ไม่มีใครรู้จัก 



วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 137 

ฆราวาส: ปัจจัย 4 มีความจำเป็นต่อการดำรงอยู่ของมนุษย์ และถือเป็นปัจจัยพ้ืนฐาน
ต่อการใช้ชีวิต เพราะหากขาดสิ่งใดสิ่งหนึ่งไป อาจเป็นปัญหานำพาชีวิตให้ถึงจุดจบก็เป็นได้ แต่
วิถีชีวิตของฆราวาสต้องมีการดิ้นรนแสวงหาอยู่ตลอด หากหยุดแสวงหารอเพียงโชคชะตา อาจ
ถูกตราหน้าว่า “เป็นคนงอมือ งอเท้า” หรือเป็นคนเกียจคร้านทำมาหากิน แต่การไม่รู ้จัก
พอประมาณของฆราวาส จิตใจจดจ่ออยู่แต่กับการแสวงหาทรัพย์คือเงินทอง ซึ่งในยุคปัจจุบัน
ให้ความสำคัญว่าเป็นสิ่งมีมูลค่า สามารถใช้แลกซื้อปัจจัย 4 ได้อย่างสะดวก หรือใช้ซื้ออะไรต่อ
มิอะไรได้มากมาย เพราะเชื่อว่าจะสร้างความสะดวกสบายให้กับตัวเอง แต่การคิดหมกมุ่นที่จะ
แสวงหาทรัพย์ให้ได้มาก ๆ การคิดไม่หยุดในลักษณะเช่นนี้สามารถสร้างความกังวลใจได้ เพ่ือ
ตัดความกังวลในเรื่องนี้ เราควรมีความยินดีพอใจกับทรัพย์เท่าที่เราหามาได้ หรือควรแสวงหา
ทรัพย์ตามกำลังกายและกำลังสติปัญญา อย่าดูถูกตนเองด้วยการนำไปเปรียบกับผู้อ่ืน และควร
ยินดีกับความไม่ขัดสนด้านปัจจัย 4 ซึ่งเป็นสิ่งพื้นฐานต่อการมีชีวิตอยู่ 

4. อธิบายค ปลิโพธ (ความกังวลคือหมู่คณะ) 
พระสงฆ์: คำว่า คณะ ในที่นี้ท่านหมายถึง หมู่คณะที่ร่วมกันเรียนพระสูตร หรือหมู่

คณะที่ร่วมกันเรียนพระอภิธรรม หรือความหมายโดยกว้างคือ กลุ่มคนที่ร่วมทำกิจกรรมอย่าง
ใดอย่างหนึ่งกับเรา พระพุทธโฆสเถระ (2548 , น. 153) อธิบายประเด็นนี้ว่า ภิกษุรูปใดที่มัว
สาละวนสอนพระบาลีหรืออรรถกถาแก่หมู่คณะอยู่ ย่อมไม่มีเวลาบำเพ็ญสมณธรรม คณะจึง
จัดเป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุนั้น หากภิกษุรูปนั้นต้องการตัดเครื่องกังวลให้ขาด ควรปลีกตน
จากคณะแล้วไปบำเพ็ญสมณธรรมแต่เพียงผู้เดียว 

ฆราวาส: หมายเอาหมู่เพื่อนที่รู้จักมักคุ้นกัน ทั้งเพื่อนกิน เพื่อนเที่ยว เพื่อนเล่น เพื่อน
เรียน หรือเพื่อนร่วมงานเป็นต้น อาจจะเป็นเพื่อนรุ่นเดียวกันหรือเพื่อต่างรุ่นก็ตาม ชีวิตบางคน
ติดเพื่อนรักเพื่อนมาก ความผูกพันระหว่างเพื่อนสามารถทำให้เกิดความกังวลใจได้ เพราะเวลา
ห่างเพื่อนหรือได้ยินว่าเพื่อนเดือดร้อน ก็จะเกิดความกังวลเดือดเนื้อร้อนใจตามเพื่อน หาก
ต้องการตัดความกังวลใจในเรื่องนี้ อันดับแรกให้สร้างกำลังใจด้วยการนึกถึงบุพการีผู้ที่เลี้ยงเรามา 
เลือกระหว่างเพื่อนกับบุพการีเราสมควรรักใครมากกว่ากัน แล้วข่มใจตัดอารมณ์ความกังวลจาก
เพื่อนเป็นเหตุให้ขาด หรือเว้นระยะห่างจากเพื่อน เพื่อลดการคลุกคลีหรือความสัมพันธ์ระหว่าง
เพ่ือนให้น้อยลง หากมีหน้าที่ที่ควรทำ ก็จงเดินหน้าอย่างตั้งใจเพ่ือสร้างอนาคตที่ดีให้กับตัวเอง 

5. อธิบายกัมมปลิโพธ (ความกังวลคือการงาน) 
พระสงฆ:์ คำว่า กัมมะ ในที่นี้ท่านหมายถึง นวกรรมคืองานก่อสร้าง ร่วมถึงงานทั่วไปที่

ต้องใช้เรี่ยวแรงลงมือปฏิบัติ เช่น งานซ่อมแซม หรืองานจัดอาคารสถานที่เป็นต้น ในเรื่องนี้พระ
พุทธโฆสเถระ (2548, น. 154) อธิบายเพ่ิมเติมว่า ภิกษุผู้ก่อสร้างควรทราบก่อนว่า งานไหนนาย
ช่างทำเสร็จแล้ว งานไหนนายชั ่งยังทำไม่เสร็จหรือไม่ได้ทำเลย หากเป็นเช่นนั้น ภิกษุควร
ขวนขวายในงานที่ยังไม่เสร็จนั้น ฉะนั้น กรรมคือการงานจึงเป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุผู้
ประกอบในการงานอยู่ตลอดไป แต่หากการงานนั้นเหลือน้อยใกล้จะเสร็จแล้ว ท่านว่าก็ควรทำ
ให้เสร็จ ส่วนภิกษุรูปใดต้องการตัดเครื่องกังวลให้ได้ ก็จงมอบการงานที่เป็นส่วนรวมให้แก่สงฆ์ 



138 วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

หรือแก่หมู่ภิกษุผู้รับภาระแทนสงฆ์ แต่ถ้าเป็นงานส่วนตัวก็ควรมอบให้แก่ภิกษุผู้รับภาระแทนตน
ได้ ถ้าไม่ได้ภิกษุเช่นนี้ ก็จงตัดใจสละแก่สงฆ์แล้วปลีกตนไปบำเพ็ญสมณธรรมแต่เพียงรูปเดียว 

ฆราวาส: คำว่า “งาน” ในสังคมปัจจุบันมีความหมายที่กว้างและหลากหลาย มีทั้ง
งานส่วนตัวและงานส่วนรวม งานเสียสละและงานตามหน้าที่ งานหนักและงานเบา แต่การ
ทำงานหากต้องปฏิบัติพร้อมกันหลายอย่าง เราควรจัดลำดับความสำคัญให้ได้ เนื่องจากบาง
งานมีปัจจัยเรื่องเวลาเข้ามาประกอบด้วย ซึ่งงานทุกประเภทที่เราต้องไปเกี่ยวข้อง ย่อมสร้าง
ปัญหาความกังวลใจให้ไม่มากก็น้อย โดยเฉพาะงานที่ทำแล้วไม่เสร็จตามเป้าหมาย ความกังวล
ใจยิ่งจะมีมาก หากต้องการลดความกังวลใจในเรื่องนี้ ผู้เขียนเสนอว่า การจัดลำดับความสำคัญ
ของงาน หรือการวางแผนงานก่อนลงมือทำ เป็นวิธีการที่สามารถช่วยลดความกังวลลงได้ ร่วม
ถึงการกระจายงานให้เพื่อนร่วมงานทำ เพื่อสร้างความสำเร็จในงานไปด้วยกัน และหากเป็น
เวลาหยุดปฏิบัติงาน เราควรตัดอารมณ์พักเรื่องงาน ความกังวลใจในงานก็จะไม่มี  

6. อธิบายอัทธานปลิโพธ (ความกังวลคือการเดินทาง) 
พระสงฆ์: คำว่า อัทธานะ ในที่นี ้ท่านหมายถึง การเดินทาง คือการคิดถึงกิริยาที่

จะต้องออกเดินทางจากที่หนึ่งไปยังอีกที่หนึ่ง ในเรื่องนี้พระพุทธโฆสเถระ (2548 , น. 154) 
อธิบายไว้ว่า หากภิกษุรูปใดมีใจผูกอยู่กับกิจบางอย่าง เช่น ได้ยินว่ามีเด็กอยู่อีกหมู่บ้านหนึ่ง
ต้องการจะบรรพชา หรือมีโยมอยู่หมู่บ้านอื่น ตำบลอื่น อำเภออื่น จังหวัดอื่น ต้องการจะ
บำเพ็ญบุญเป็นต้น ถ้าภิกษุรูปนั้นไม้ได้ปฏิบัติศาสนกิจดังกล่าวให้สำเร็จ จิตก็จะครุ่นคิดถึงแต่
เรื่องเหล่านั้นอยู่ตลอด ถึงจะหลบหนีเข้าป่าเพื่อหาที่บำเพ็ญสมณธรรมแล้วก็ตาม อารมณ์ของ
จิตที่คิดถึงแต่การเดินทางในลักษณะเช่นนี้ จึงเป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุรูปนั้น ฉะนั้น ท่าน
จึงแนะนำให้ทำกิจนั้นให้เสร็จเสียก่อน แล้วจึงแสวงหาสถานที่บำเพ็ญสมณธรรมต่อไป 

ฆราวาส: ในยุคปัจจุบันเกิดการเดินทางมีความสะดวกกว่าสมัยอดีต เมื่อ 50-60 ปี
ก่อน ซึ่งสามารถเดินทางได้ทั้งทางบก ทางน้ำ และทางอากาศ มีความรวดเร็วและสบาย แต่ถึง
กระนั้นมนุษย์บางคนก็ยังคิดว่าไม่ทันใจ ซึ่งการเดินทางไปที่แห่งหนึ่งแห่งใด ย่อมเป็นเป้าหมาย
สำหรับผู้คิดจะเดินทาง เช่นการเดินทางเพ่ือไปท่องเที่ยว ซึ่งเป็นที่นิยมสำหรับคนในยุคปัจจุบัน 
หรือจะเป็นการเดินทางเพ่ือไปศึกษา เพ่ือไปทำงาน เพ่ือไปเยี่ยมคนที่รู้จัก หรือไปเพื่อเป้าหมาย
บางอย่าง ความคิดการเดินทางจากจุดหมายหนึ่งไปยังอีกจุดหมายหนึ่ง สามารถสร้างความ
กังวลใจสำหรับผู้จะเดินทางได้ ความกังวลใจในลักษณะเช่นนี้ จะหยุดลงได้ก็ต่อเมื่อเราไปถึง
จุดหมายที่อยากไป แต่ถ้าเรายังไม่ไป เมื่อนึกถึงเรื่องนี้เวลาใด ความกังวลใจก็มักจะเกิดเหมือน
เป็นเงาตามมา แต่หากมีภารกิจที่จำเป็นต้องทำอยู่เบื้องหน้า ระยะเวลาเดินทางก็ยังมาไม่ถึง 
เราควรปล่อยวางอารมณ์เรื่องการเดินทาง เพ่ือตัดความกังวลใจในประเด็นนี้ 

7. อธิบายญาติปลิโพธ (ความกังวลคือญาติ) 
พระสงฆ์: คำว่า ญาติ ในที่นี้ท่านหมายถึง บุคคลที่ถือเพศนักบวชในพระพุทธศาสนา

กับบุคคลที่เป็นญาติโดยสายโลหิต ซึ่งพระพุทธโฆสเถระ (2548 , น. 154-155) ได้ขยายความ
เพิ่มเติมว่า บุคคลที่ถือเพศนักบวชในพระพุทธศาสนาหรือว่าญาติในวัด ได้แก่ พระอุปัชฌาย์  



วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 139 

พระอาจารย์ สัทธิวิหาริก อันเตวาสิก และภิกษุผู้ร่วมอุปัชฌาย์อาจารย์เดียวกัน ส่วนบุคคลที่
เป็นญาติโดยสายโลหิตหรือว่าญาติในบ้าน ได้แก่ มารดา บิดา พี่ชาย น้องชาย พี่สาว น้องสาว 
พี่สะใภ้ น้องสะใภ้ พี่เขย น้องเขย หรือบุตรธิดาของพี่ชายน้องชาย พี่สาวน้องสาว ท่านก็
นับเป็นญาติเช่นเดียวกัน ญาติเหล่านี้ย่อมเป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุได้ ฉะนั้น ท่านจึงแนะให้
ตัดเครื่องกังวลด้วยการปฏิบัติบำรุงญาติเหล่านั้น ส่วนวิธีการดูแลบำรุงจะเป็นอย่างไร ผู้สนใจ
สามารถศึกษาเพ่ิมเติมได้ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค 

ฆราวาส: ธรรมดาของปุถุชนคนมีครอบครัว สายใยความผูกพันระหว่างญาติย่อม
เหนี่ยวแน่น แต่คำว่า “ญาติ” ในความหมายของฆราวาส คือญาติแบบสายโลหิต หรือผู้มี
ความสัมพันธ์กับญาติทางสายโลหิต ซึ่งแตกต่างจากลักษณะญาติของพระสงฆ์ เนื่องจาก
พระสงฆ์ในพระพุทธศาสนาถือว่าการเกิดในชาตินี้มีได้ 2 ครั้ง คือ ครั้งแรกเกิดจากครรภ์มารดา 
ครั้งที่สองเกิดจากพระอุปัชฌาย์ในพระพุทธศาสนา ด้านชีวิตของฆราวาสในยุคปัจจุบัน เมื่อโต
ขึ้นหลายคนต้องเดินทางห่างญาติห่างครอบครัว เพื่อออกไปเรียนหนังสือหรือทำงาน จึงทำให้
เกิดความกังวลคิดถึงหรือห่วงใยในญาติที่ผูกพันธ์กันได้ ยิ่งผูกพันมากเท่าใด ความกังวลใจ
ห่วงใยยิ่งจะมีมากเท่านั้น การตัดความกังวลเรื่องญาติตามคำแนะนำของ 9 คือการปฏิบัติดูแล
บำรุงญาติเหล่านั้นให้ดี แต่มีคำถามอยู่ว่า หากชีวิตยังอยู่ในวัยเรียนไม่ได้ทำงาน จะดูแลบำรุง
ญาติได้อย่างไร จึงขออธิบายว่า สำหรับผู้ที่ต้องศึกษาเล่าเรียนอยู่ หากอาศัยอยู่กับญาติควร
ช่วยเหลือดูแลตามความเหมาะสม สำหรับผู้อยู่ห่างจากญาติควรตั้งใจศึกษาเล่าเรียน และ
ประพฤติตนอย่าให้เสื่อมเสีย เพื่อสร้างความสบายใจให้กับญาติอย่างเช่นมารดาบิดาเป็นต้น ก็
ถือว่าเป็นการดูแลบำรุงญาติโดยเฉพาะด้านจิตใจ ส่วนผู้ที่ทำงานมีรายได้เลี้ยงตัว ก็ควรแบ่ง
ทรัพย์เพื่อดูแลญาติตามความเหมาะสม  

8. อธิบายอาพาธปลิโพธ (ความกังวลคือโรคภัยไข้เจ็บ) 
พระสงฆ์: คำว่า อาพาธ ในที่นี้ท่านหมายถึง โรคภัยไข้เจ็บทุกชนิด ทั้งที่เกิดขึ้นโดย

ธรรมชาติ จากฝีมือมนุษย์ด้วยกันหรือสัตว์ ร่วมถึงอุบัติเหตุต่าง ๆ ที่ทำให้ร่างกายเจ็บป่วยไม่
สบายเป็นต้น พระพุทธโฆสเถระ (2548 , น. 155) อธิบายความว่า โรคเมื ่อมันเกิดขึ้น
เบียดเบียนเราอยู ่ ย่อมจะเป็นเครื ่องกังวลใจได้ ฉะนั ้น ภิกษุควรตัดความกังวลด้วยการ
ประกอบยารักษา แต่ถ้าประกอบยารักษาอยู่ชั่วระยะหนึ่งแล้วมันยังไม่หาย ท่านแนะเป็นอุบาย
ให้ตำนิโรคนี้ว่า “ข้าไม่ใช่ทาสของเจ้า ไม่ใช่คนเลี้ยงดูเจ้า แต่ถ้าข้าขืนเลี้ยงดูเจ้าต่อไป ข้าก็จะ
ประสบทุกข์อยู่ในสังสารวัฏนี้ โดยที่ไม่ทราบทั้งจุดเริ่มต้นและจุดสิ้นสุดได้” เสร็จแล้วควรปลีก
ตนไปบำเพ็ญสมณธรรมต่อไป 

ฆราวาส: ความเจ็บป่วยเป็นเรื่องปกติธรรมดาที่ทุกคนต้องเจอ ต่างกันตรงที่จะเจอ
มากหรือน้อย หนักหรือเบาเท่านั้นเอง ลักษณะของโรคแต่ละประเภท จะทำให้ร่างกายมีอาการ
เจ็บป่วยไม่เหมือนกัน เพราะความเจ็บป่วยบางประเภทเกิดข้ึนแล้วหายเองได้ บางประเภทต้อง
ทำการรักษาด้วยยาหรือการผ่าตัดจึงจะหายได้ ขึ้นอยู่กับลักษณะของโรค หรือบางประเภทเป็น
แล้วรักษาไม่หาย จะอยู ่กับเราจนถึงวันตาย แต่เมื ่อขึ ้นชื่อว่าความเจ็บป่วยย่อมไม่มีใคร



140 วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

ปรารถนา ยิ่งเป็นฆราวาสอยู่ในวันศึกษาเล่าเรียนหรือวัยทำงาน หรือบางคนทั้งทำงานทั้งเรียน
ไปด้วย ความเจ็บป่วยจะเป็นปัญหาสร้างความกังวลใจให้กับชีวิตเป็นอย่างมาก แต่สำหรับคนที่
น่าเห็นใจและสงสารมากที่สุด คือคนที่เจ็บป่วยจนไม่สามารถลุกขึ้นมาต่อสู้ชีวิตเหมือนคนปกติ
ทั่วไปได้อีกครั้ง ฉะนั้น เรื่องโรคภัยไข้เจ็บเป็นความทุกข์ที่บีบคั้นด้านร่างกาย หากจิตใจเรามี
ความเข้มแข็งพอ ความกังวลใจจากเรื่องนี้ก็จะไม่สามารถเบียดเบียนจิตใจเราได้ ถ้าเจ็บป่วยก็
ขอให้เจ็บป่วยเฉพาะร่างกาย อย่าให้จิตใจของเราต้องป่วยตามก็เป็นพอ และควรมีสติกับการ
พยาบาลโรค โดยเฉพาะตามคำแนะนำของหมอหรือพยาบาล 

9. อธิบายคัน ปลิโพธ (ความกังวลคือการเล่าเรียน) 
พระสงฆ์: คำว่า คันถะ ในที่นี้ท่านหมายถึง การศึกษาเล่าเรียนพระปริยัติธรรม หาก

เป็นสมัยปัจจุบันคือการศึกษาแผนกนักธรรม-บาลี และแผนกสายสามัญ ร่วมถึงการศึกษาใน
ลักษณะอื่น ๆ ในประเด็นนี้พระพุทธโฆสเถระ (2548, น. 156) กล่าวว่า การเล่าเรียนหรือการ
รักษาปริยัติธรรมนั้น ย่อมเป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุผู้ดิ้นรนในการศึกษาและทรงจำ แต่จะไม่
เป็นเครื่องกังวลสำหรับภิกษุผู้ไม่กระหายในลักษณะเช่นนี้ 

ฆราวาส: ในยุคปัจจุบันการศึกษาสำหรับฆราวาสได้ถูกเปิดกว้าง ไม่จำกัดเพศและวัย 
ร่วมถึงด้านที่สนใจ สามารถเล่าเรียนได้ตลอดเวลา เพราะทุกวันนี้ ความรู้ไม่ได้ถูกจำกัดว่าต้องอยู่
ภายในสถานศึกษาเท่านั้น จากวิวัฒนาการด้านเทคโนโลยีที่มนุษย์คิดค้นขึ้น เราสามารถแสวงหา
ความรู้ได้ทุกที่ทุกเวลา และทุกสาขาวิชาที่ต้องการจะเรียน รวมถึงความรู้ที่ได้จากประสบการณ์ 
ประเด็นการศึกษาที่สามารถสร้างความกังวลใจให้กับผู้เรียนได้ เช่น เรื ่องเวลาเรียน เนื้อหา
รายวิชา การบ้าน การนำเสนองาน การสอบ เป็นต้น แต่ความกังวลใจสำหรับนักศึกษาในยุค
ปัจจุบันนี้ น่าจะอยู่ตรงที่ว่าเรียนจบแล้วจะไปทำงานอะไร แต่ถึงอย่างไร ทั้งหมดทั้งมวลก็จัดเป็น
ปัญหาความกังวลด้านการศึกษา การตัดความกังวลในเรื่องนี้ หากหน้าที่ด้านการศึกษายังมีอยู่ ก็
ควรทำให้เสร็จสิ้น ส่วนในระหว่างเรียนเมื่อมีภาระงานที่อาจารย์มอบหมายเกิดขึ้น ก็ควรรีบ
จัดการชิ้นงานนั้นให้เสร็จเร็วท่ีสุด เพ่ือตัดปัญหาเรื่องความกังวลให้เร็วท่ีสุด 

10. อธิบายอิทธิปลิโพธ (ความกังวลคือการแสดงฤทธิ์) 
พระสงฆ์: คำว่า อิทธิ ในที่นี้ท่านหมายถึง อิทธิฤทธิ์อย่างปุถุชน เช่น การเหาะเหิน

เดินอากาศ การหายตัว การทายใจผู้อื่นได้ การมีหูทิพย์ตาทิพย์ หรือการแสดงฤทธิ์ในลักษณะ
อื่น ๆ ซึ่งเป็นสิ่งที่คนทั่วไปทำไม่ได้ ในเรื่องนี้พระพุทธโฆสเถระ (2548, น. 158-159) กล่าวว่า 
อิทธิฤทธิ์นั้นเป็นสิ่งที่รักษาได้ยากเสื่อมง่าย ท่านเปรียบเหมือนทารกที่ยังเป็นเด็กอ่อนนอนหงาย
อยู่ หรือเปรียบเหมือนข้าวกล้าที่ยังเป็นต้นอ่อน เมื่อเจอเหตุเภทภัยเพียงเล็กน้อยย่อมถึงตายได้ 
อิทธิฤทธิ์ของปุถุชนเป็นเครื่องกังวลต่อวิปัสสนาเท่านั้น แต่ไม่ได้เป็นเครื่องกังวลต่อสมาธิ เพราะ
ผู้ที่แสดงฤทธิ์ได้จะต้องผ่านสมาธิมาก่อน ดังนั้น บุคคลที่ต้องการเจริญวิปัสสนาจึงต้องตัดอิทธิ
ปลิโพธเสียก่อน แต่สำหรับผู้ต้องการความสงบขั้นสมถะ จะตัดเพียงปลิโพธ 9 อย่าง ตามที่กล่าว
มาแล้วก็ย่อมทำได้  



วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 141 

ฆราวาส: สำหรับปุถุชนคนมีกิเลสหนา เรื่องอำนาจของจิตแสดงอิทธิฤทธิ์ได้อย่างผู้ฝึก
สมาธิมาดีแล้ว ย่อมมีได้ยาก แต่หากจะตีความเรื่องอิทธิฤทธิ์แบบปุถุชนจริง ๆ น่าจะหมายถึง
ความสำเร็จจากอำนาจพิเศษตามปรารถนา คำว่าอำนาจพิเศษในที่นี้หมายถึง แรงจูงใจ ความ
ตั้งใจ ความเพียรพยายาม ความกระตือรือร้น หรือพลังของใจที่เกิดขึ้นแบบพิเศษเพ่ือให้งานหรือ
หน้าที่นั้น ๆ ประสบความสำเร็จ ซึ่งเป็นความสำเร็จในลักษณะที่ต้องลงมือทำ เช่น ความสำเร็จ
ด้านการศึกษา ด้านการทำงาน ด้านการเจรจา ด้านการค้าขาย รวมถึงภารกิจอ่ืน ๆ ความสำเร็จ
ที ่เกิดขึ ้นแต่ละครั ้งมันสร้างความรู ้ส ึกดีใจ ภูมิใจ และมั ่นใจให้กับผู ้นั ้นได้ เป้าหมายคือ
ความสำเร็จในหน้าที่ สามารถเป็นความกังวลให้กับผู้ปฏิบัติหน้าที่ได้ เพราะเวลาปฏิบัติงานทุก
คนย่อมคาดหวังกับความสำเร็จในงาน ยิ่งคาดหวังมาก ยิ่งต้องใช้อิทธิฤทธิ์ให้มาก แต่สำหรับบาง
คนเรื่องการทำงาน จะให้ความสำคัญกับปัจจุบันขณะที่ลงมือทำ มากกว่าการคาดหวังกับผลของ
งานอย่างเดียว ความกังวลใจเรื่องความสำเร็จในงานจึงไม่มี ฉะนั้น ปุถุชนควรรักษาอิทธิฤทธิ์
ไม่ให้เสื่อมด้วยการ รักษาพลังของใจให้สู้งานอยู่เสมอ 

 
ปลิโพธเป็นภัยเงียบต่อการดำเนินชีวิต 

ปลิโพธ คือความกังวลใจเป็นปัญหาหรือภัยเงียบที่แอบทำร้ายมนุษย์ โดยเกิดจาก
ภาวะอารมณ์ที่สั่งสมจากเรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ เมื่อเกิดบ่อยครั้งอารมณ์กังวลใจจะพอกพูลกลาย
เป็นปัญหาใหญ่ต่อการใช้ชีวิต ที่บอกว่าเป็นภัยเงียบเนื่องจากสภาวะความกังวลเกิดขึ้นในใจ ไม่
แสดงความรุนแรงจนปรากฏชัดครั้งเดียว ตฏิลา จำปาวัลย์ (2561, น. 15) กล่าวถึงความกังวล
ว่า เป็นสิ่งควบคู่กับความเครียดที่ถูกคุกคามเป็นความกลัว เป็นเหตุการณ์เกิดข้ึนในอนาคตที่ไม่
อาจระบุได้ชัดเจน และเป็นผลจากการประเมินว่าเหตุการณ์ที่เผชิญอยู่นั้น ซึ่งถือเป็นภาวะทาง
จิตใจ ความรู้สึกตึงเครียดทางอารมณ์ ไม่สบายกาย และไม่สบายใจ รู้สึกหวาดหวั่น หวาดกลัว 
กับเหตุการณ์ที่ตอบสนองต่อสิ่งคุกคามที่กำลังเผชิญในขณะนั้น รวมถึงความมั่นคงปลอดภัย
ของตนถูกคุกคาม โดยไม่ทราบว่าเหตุการณ์ที่จะเกิดขึ้นในอนาคตเป็นอย่างไร การเกิดขึ้นของ
ความวิตกเป็นอาการเหมือนเราเป่าลมเข้าไปในลูกโป่ง ซึ่งลมที่เราเป่าเข้าไปจะค่อย ๆ เก็บลม
ไว้ในลูกโป่ง ยิ่งลมเข้าไปมากเพียงใด ลูกโป่งยิ่งจะพองโตมากเท่านั้น เมื่อลมเข้าไปมากจน
ลูกโป่งรับไม่ไหว ลูกโป่งก็จะแตกทันที อาการความกังวลก็เช่นเดียวกัน จะค่อย ๆ สั่งสมภาวะ
ความกังวลไปเลื่อย ๆ เมื่อถึงวันที่สั่งสมไว้มาก อาการภาวะความกังวลก็จะแสดงให้เรารู้ตัว ซึ่ง
ความกังวลสามารถเกิดขึ้นได้ จากสภาพปัญหาการดำเนินชีวิตของมนุษย์ และเป็นปัญหาที่มี
ความหลากหลาย ถึงแม้ว่าปัจจุบันมนุษย์จะคิดค้นสิ่งประดิษฐ์ เพื่ออำนวยความสะดวกได้มาก
เพียงใดก็ตาม ปัญหาหรืออุปสรรคต่อการดำเนินชีวิตของมนุษย์ก็ยังไม่ลดลง เช่น ปัญหาการฆ่า
ตัวตาย ปัญหายาเสพติด ปัญหาคอรัปชั่น ปัญหาโรคร้าย ปัญหาครอบครัวแตกแยก หรือปัญหา
อื่น ๆ อีกมากมาย จึงทำให้มนุษย์มองว่า ปัญหาคือยาพิษต่อการดำเนินชีวิต เมื่อนำปลิโพธทั้ง 
10 อย่าง ตามท่ีกล่าวไว้ในเบื้องต้นมาวิเคราะห์ สามารถจำแนกประเภทปัญหาความกังวลได้ 3 
อย่าง คือ 1) ปัญหาความกังวลภายในจิตใจ 2) ปัญหาความกังวลภายในกาย 3) ปัญหาความ



142 วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

กังวลทั ่วไป เช่น ปัญหาความกังวลระหว่างเรากับบุคคลอื ่นหรือสิ ่งอื ่น ซึ ่งมีการจำแนก
รายละเอียด ดังนี้ 

 

 
ภาพที่ 2 ปัญหาความกังวล 3 อย่าง 

 

1) ปัญหาความกังวลภายในจิตใจ มี 1 อย่าง คือ อิทธิปลิโพธ (ความกังวลคือการแสดง
ฤทธิ์) 2) ปัญหาความกังวลภายในกาย มี 1 อย่าง คือ อาพาธปลิโพธ (ความกังวลคือโรคภัยไข้
เจ็บ) 3) ปัญหาความกังวลทั่วไป มี 8 อย่าง คือ (1) อาวาสปลิโพธ (2) กุลปลิโพธ (ความกังวล
คือตระกูล) (3) ลาภปลิโพธ (ความกังวลคือลาภสักการะ) (4) คณปลิโพธ (ความกังวลคือหมู่
คณะ) (5) กัมมปลิโพธ (ความกังวลคือการงาน) (6) อัทธานปลิโพธ (ความกังวลคือการเดินทาง) 
(7) ญาติปลิโพธ (ความกังวลคือญาติ) (8) คันถปลิโพธ (ความกังวลคือการเล่าเรียน) 

เมื่อวิเคราะห์ปัญหาความกังวลจากโครงสร้างดังกล่าว จะเห็นความสัมพันธ์ระหว่าง
กัน ดังนี้ 1) ความกังวลบางอย่างเกิดจากปัญหาของจิตใจเพียงอย่างเดียว เช่น ความกังวล
เกี่ยวกับอำนาจของจิตว่าจะเจริญหรือเสื่อม หรือความกังวลเกี่ยวกับกิเลสคือ ความรัก  ความ
โลภ ความโกรธ ความหลง เป็นต้น 2) ความกังวลบางอย่างเกิดจากปัญหาสองด้าน เช่น ใจกับ
กาย ตัวอย่าง เมื่อร่างกายเจ็บป่วยไม่สบาย จิตใจก็จะเกิดความกังวล หรือใจกับปัญหาทั่วไป 
ตัวอย่าง เมื่อทำงานยังไม่ประสบความสำเร็จ จิตใจก็จะกังวลอยู่กับงานนั้น เป็นต้น 3) ความ
กังวลบางอย่างเกิดจากปัญหาทั้ง 3 ด้าน คือ ทั้งปัญหาทางใจ ทางกาย และท่ัวไป ตัวอย่าง การ
ทะเลาะกับบุคคลอื่นโดยใช้ความรุนแรง จนทำให้ร่างกายบาดเจ็บ จิตใจจะเกิดความกังวลจาก
การบาดเจ็บของร่างกาย และการที่ต้องผิดใจกับบุคคลอื่นเป็นต้น ซึ่งมีลักษณะที่สอดคล้องกับ
แนวคิดของระชานนท์ ทวีผล และ ประสพชัย พสุนนท (2558, น. 724) ที่กล่าวว่า ความวิตก
กังวล เป็นสภาวะทางอารมณ์พ้ืนฐานของมนุษย์ที่ดำเนินอยู่ควบคู่กับชีวิตประจำวัน ตั้งแต่แรก
เกิดและตลอดชีวิต เป็นสิ่งที่มีความสลับชับซ้อนของบุคคลตอบสนองต่อสิ่งกระตุ้นหรือสิ่งที่
คุกคามตามนำไปสู่การรับรู้ ที ่ผันแปลไปตามทัศนะของบุคคล เกิดความรู้สึกไม่สบายการ
เปลี่ยนแปลงทั้งด้านร่างกาย และจิตใจ อาจมีผลกระทบต่อการรับรู้ การคิดและการตัดสินใจ 
นอกจากนี้ภาวะความกังวลยังเป็นผลร้ายกับตัวเองอีกหลายประการ ซึ่งพอสรุปได้ ดังนี้ 

 

 
ป ญหาความกังวล

ภายในจิตใจ 

ป ญหาความ
กังวลภายในกาย 

ป ญหาความ
กังวลท่ัว ป 



วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 143 

ข้อ ภัยเงียบจากความกังวล สาเหตุป ญหาความกังวล 
1 เป็นคนประมาท เพราะความกังวลใจทำให้การใช้สติลดลง 
2 เป็นคนคิดลบ เพราะความกังวลใจทำให้มองโลกในแง่ร้าย 
3 เป็นคนขาดความมั่นใจ เพราะความกังวลใจทำให้คิดมาก 
4 เป็นคนหวาดกลัว เพราะความกังวลใจทำให้ไม่ไว้ใจตัวเองและบุคคลอ่ืน 
5 เป็นผู้นำได้ยาก เพราะความกังวลใจทำให้ไม่กล้าทำงานใหญ่ 
6 เป็นจุดเริ่มต้นของโรคร้าย เพราะความกังวลใจทำให้เกิดภาวะเครียด 
7 เป็นคนแก้ปัญหาช้า เพราะความไม่กล้าตัดสินใจ 
8 เป็นคนหงุดหงิดง่าย เพราะอารมณ์เปลี่ยนแปลงตลอด 
9 เป็นคนขาดมนุษยสัมพันธ์ที่ดี เพราะเลือกท่าทีปฏิบัติต่อผู้อื่นไม่ถูก 
10 เป็นคนเครียดเร็ว เพราะหมกมุ่นกับปัญหาเดิม ๆ 

ตารางท่ี 1 ภาวะความกังวลทีผ่ลร้าย 
 

เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว ความกังวลใจเป็นภัยเงียบที่น่ากลัว ถึงแม้จะอาศัยปัจจัยภายนอก
มากระตุ้นให้เกิดความกังวล เพราะปัจจัยที่ก่อให้เกิดความกังวลสามารถมีได้มากกว่า 10 ประการ 
ขึ้นอยู่กับบริบทและสถานการณ์แวดล้อม ซึ่งบางครั้งจึงเป็นสิ่งที่ยากจะคาดเดาว่า ภาวะความ
กังวลจะเกินขึ้นกับเราในเวลาใด และเมื่อเกิดขึ้นแล้วจะควบคุมหรือตัดความกังวลเหล่านี้ด้วย
วิธีการใด ส่วนผลเสียที่เกิดจากความกังวลก็มีเป็นจำนวนมาก เพราะความกังวลใจจะทำให้สภาพ
การควบคุมอารมณ์ลดลง และทำให้เสียความเป็นตัวของตัวเองลงได้ 

 
สรุป 

ปลิโพธหรือความกังวลตามหลักพระพุทธศาสนาเชื่อว่า เกิดจากอารมณ์ที่ผูกอยู่กับสิ่ง
ใดสิ่งหนึ่ง ซึ่งเป็นเหมือนกับเส้นใยเล็ก ๆ ที่เกี่ยวพันธ์จิตของเราไว้ แต่ยิ่งเกี่ยวพันธ์หรือผูกพัน
มากเพียงใด เส้นใยยิ่งจะมีความเหนี่ยวแน่นมากเพียงนั้น เวลาจะไปไหนมาไหน หรือทำกิจการ
งานใด อาการความกังวลในเรื่องที่จิตผูกอยู่จะแสดงออกมา เมื่อความกังวลเกิดขึ้นภายในจิต 
ความคิดท่ีเคยปกติไม่ปรุงแต่งจนเกินเหตุ จะมีอาการคิดไม่หยุดในลักษณะแบบฟุ้งซ่าน ซึ่งเป็น
อาการที่สอดคล้องกับลักษณะอุปนิสัยของคนวิตกจริต แตกต่างจากมุมมองทางการแพทย์ที่
เชื่อว่า อาการความวิตกกังวลเป็นโรคชนิดหนึ่ง ทางการแพทย์เรียกว่า “โรคแพนิค” (Panic 
disorder) อาจจะติดตัวมาตั้งแต่เกิดหรืออยู่ในสภาพแวดล้อมที่ก่อให้เกิดความวิตกกังวลได้ 
เป็นอาการที่สมองหลั่งสารเคมีบางชนิดมากเกิดไป ถ้ามีอาการไม่รุนแรงก็ไม่ต้องใช้ยาเพื่อการ
รักษา แต่ถ้าอาการความวิตกกังวลมีมากจนส่งผลต่อการดำเนินชีวิต ทางการแพทย์จำเป็น
จะต้องใช้ยาเพื่อรักษา (โรงพยาบาลศิครินทร์, 2563) ฉะนั้น วิธีการดูแลรักษาอาการวิตกกังวล
ในมุมของพระพุทธศาสนา จะใช้หลักกรรมฐานเป็นเครื่องมือในการรักษา โดยเฉพาะหลักอานา
ปานสติและหลักกสิณ เนื่องจากพระพุทธศาสนามองว่า ความวิตกกังวลเป็นปัญหาที่เกิดจาก



144 วารสารปัญญา ปีที่ 30 ฉบับที่ 3 (กันยายน - ธันวาคม 2566) 

สภาวะทางจิตใจ ส่วนทางการแพทย์จะใช้วิธ ีดูแลรักษาที ่แตกต่างจากพระพุทธศาสนา 
โดยเฉพาะกายใช้ยาเพ่ือลดหรือระงับการหลังสารเคมีบางอย่าง เนื่องจากทางการแพทย์เชื่อว่า 
ความวิตกกังวลเป็นปัญหาจากการหลังสารเคมีของสมอง แต่ถึงอย่างไร ผู ้เขียนเชื ่อว่า 
กระบวนการรักษาอาการวิตกกังวลทั้งสองต้องอาศัยความเชื่อมโยงกัน เหตุผลเพราะตามหลัก
พระพุทธศาสนาเชื่อว่า ความเป็นมนุษย์มีการประกอบขึ้นจากสองส่วนคือ ร่างกายกับจิตใจ 
การดูแลรักษาจึงจำเป็นต้องให้ครอบคลุมทั้งสองด้าน 
 
แหล่งอ้างอิง  
ตฏิลา จำปาวัลย์. (2561). ความวิตกกังวลตามสถานการณ์. วารสารพุทธจิตวิทยา, 3(1), 13-

20. https://so03.tci-thaijo.org/index.php/jbp/article/view/242981 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. พระ

ธรรมขันธ์. http://84000.org/tipitaka/dic/v_seek.php?text=ปลิโพธ 
พระพุทธโฆสเถระ. (2548). คัมภีร์วิสุทธิมรรค (พิมพ์ครั้งที่ 6). ธนาเพรส. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ระชานนท์ ทวีผล และประสพชัย พสุนนท. (2558). ปัจจัยที่ส่งผลต่อความวิตกกังวลของ

นักศึกษาสาขาวิชาการจัดการโรงแรม คณะวิทยาการจัดการ มหาวิทยาลัยศิลปากร. 
วารสารวิทยาศาสตร์และเทคโนโลยี, 23(5), 721-730. 

ราชบ ัณฑ ิตยสถาน.  (2554) .  พจนาน ุกรม ฉบ ับราชบ ัณฑ ิตยสถาน พ.ศ.2554 . 
https://dictionary.orst.go.th/ 

โ ร ง พ ย า บ า ล บ ำ ร ุ ง ร า ษ ฎ ร ์  อ ิ น เ ต อ ร ์ เ น ช ั ่ น แ น ล . (2566) .  โ ร ค ว ิ ต ก ก ั ง ว ล . 
https://www.bumrungrad.com/th/conditions/anxiety-disorder 

โ ร งพยาบาลศ ิ ค ร ิ นท ร์ .  ( 2 563 ) .  ร ู ้ จ ั ก  “ โ รคแพน ิ ค ”  อาการ เป ็ น อย ่ า ง ไ ร ?. 
https://www.sikarin.com/health/โรคแพนิค-panic-disorder 

อนุสร จันทพันธ์ และบุญชัย โกศลธนากุล. (2549). จริต 6 ศาสตร์ในการอ่านใจคน. อมรินทร์
บุ๊คเซ็นเตอร์. 


