
Academic Articles 
Received: 2025-06-23 Revised: 2025-08-21 Accepted: 2025-08-25 

การประดิษฐานและการเผยแผ่ของธรรมยุติกนิกายในจังหวัดนครพนม 
The Establishment and Dissemination of the Dhammayuttika Nikaya  

in Nakhon Phanom Province 
 

1. พระครูสุธีวีรวงศ์, 2. พระมหาปุณณ์สมบัติ บุญเรือง, 3. สมิตไธร อภิวัฒนอมรกุล 
1. Phrakrusuthiwirawong, 2. Phramaha Punsombat Bunrueang, 

3. Smitthai Aphiwatamonkul 
 

1. มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย วิทยาเขตอสีาน  
2., 3. มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตล้านนา 
1. Mahamakut Buddhist University Isan Campus 

2., 3. Mahamakut Buddhist University Lanna Campus 
Author E-mail: Phrakrusuthiwirawong@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาการเกิดขึ้นและขยายตัวของคณะธรรมยุติกนิกายในจังหวัดนครพนม 
พร้อมวิเคราะห์ปัจจัยที่เอื้อต่อการประดิษฐานอย่างมั่นคงในพื้นที่ คณะธรรมยุติกนิกายก่อตั้งโดยวชิรญาโณภิกขุ 
(รัชกาลที่ 4) ซึ่งทรงจัดระบบการศึกษาและวัตรปฏิบัติให้เป็นแบบแผน ส่งผลให้เกิดการขยายตัวสู่ภูมิภาคต่าง ๆ 
โดยเฉพาะภาคตะวันออกเฉียงเหนือ เช่น จังหวัดอุบลราชธานี ผ่านการเผยแผ่ของพระเถระสายวิปัสสนาจารย์ ได้แก่ 
พระอาจารย์เสาร์ กันตสีโล และพระอาจารย์มั่น ภูริทัตโต การเคลื่อนไหวของพระสงฆ์กลุ่มนี้มีบทบาทสำคัญต่อการ
ฟ้ืนฟูการปฏิบัติธรรมและข้อวัตรอย่างเข้มข้น จังหวัดนครพนม ซึ่งในขณะนั้นยังไม่มีคณะธรรมยุติกนิกาย ได้รับการ
ผลักดันจากผู้นำท้องถิ่น โดยเฉพาะพระยาสุนทรเทพกิจจาลักษณ์ ผู้ว่าราชการจังหวัด ที่ส่งเสริมให้พระสงฆ์ศึกษาข้อ
วัตรของพระอาจารย์ใหญ่ จากนั ้นได้นำมาปรับใช้และเผยแผ่ในพื ้นที ่ราวปี พ .ศ. 2449 การประดิษฐานคณะ
ธรรมยุติกนิกายในนครพนมจึงเป็นทั้งการฟื้นฟูวินัยสงฆ์ และการปรับโครงสร้างศาสนาให้สอดคล้องกับนโยบาย
รัฐสมัยใหม่ อาศัยเครือข่ายพระธุดงค์สายกรรมฐานและการสนับสนุนจากผู้นำท้องถิ่น ทำให้จังหวัดนครพนม
กลายเป็นจุดเชื่อมโยงสำคัญระหว่างศูนย์กลางคณะธรรมยุติกนิกายกับพื้นที่ชายแดนลาว ทั้งด้านศาสนา การ
ปกครอง และความสัมพันธ์ระหว่างรัฐกับศาสนาในเวลาต่อมา 

 
คำสำคัญ: 1. คณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย; 2. พระสังฆาธิการ; 3. การเผยแผ่ 
 
ABSTRACT 

This academic article aims to study the emergence and expansion of the Dhammayuttika 
Nikaya in Nakhon Phanom Province, as well as to analyze the factors that contributed to its firm 
establishment in the area. The Dhammayuttika Nikaya was founded by Vachirayan Bhikkhu (King 
Rama IV), who reorganized monastic education and disciplinary practices, creating a standardized 
system. This led to the spread of the sect to various regions, especially northeastern Thailand, 
through key meditation masters such as Phra Achan Sao Kantasilo and Phra Achan Mun Bhuridatta. 
Their efforts significantly revived rigorous meditation practice and monastic discipline. At the time, 
Nakhon Phanom had yet to establish a Dhammayuttika presence, and local monastic practices 



วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568)   165 

remained lax under the influence of traditional Lao customs. With the support of local leadership-
particularly Phraya Sunthorn Thepphakitjalak, the provincial governor-monks of good conduct were 
selected to study under the guidance of the meditation masters. Around 1906 (B.E. 2449), they 
introduced Dhammayuttika practices into the province. This establishment not only introduced a 
new model of monastic discipline but also aligned the local religious structure with the modern 
state’s monastic administrative policies. Through the support of local leaders and the network of 
meditation monks, Nakhon Phanom became a significant link between the Dhammayuttika Nikaya's 
central institutions and the Lao borderlands, influencing religion, governance, education, and state–
religion relations in the region. 
 
Keywords: 1. Dhammayut Order of the Sangha; 2. Ecclesiastical Monk; 3. Dhamma propagation 
 
บทนำ 

ธรรมยุติกนิกายเกิดขึ้นครั้งแรกจากการที่วชิรญาโณภิกขุ (พระบาทสมเด็จพระจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว 
รัชกาลที่ 4) เมื่อยังมิได้ทรงครองราชย์ได้ทรงพระผนวชเป็นภิกษุในพระพุทธศาสนา ประทับ ณ วัดมหาธาตุ ในปี 
พ.ศ. 2367 ได้เสด็จไปศึกษาวิปัสสนาธุระที่วัดสมอราย (วัดราชาธิวาส ปัจจุบัน) และวัดราชสิทธาราม จนทรง
เข้าใจภูมิรู้ของพระอาจารย์ที่สอน เมื่อทรงสงสัย พระอาจารย์ไม่สามารถวิสัชนาความหมายและวัตถุประสงค์ทาง
วิปัสสนาธุระได้ชัดแจ้ง เป็นเหตุให้ท้อพระทัย เสด็จกลับมาประทับที่วัดมหาธาตุเพื่อศึกษาด้านคันถธุระ เพื่อให้
สามารถจะอ่านพระไตรปิฎกได้ด้วยพระองค์เอง ด้วยเหตุนี้จึงทรงศึกษาด้านภาษาบาลีจนแตกฉาน ในเวลาต่อมา
ทรงเข้าสอบด้วยการแปลพระปริยัติธรรมแผนกบาลี ถึงกระนั้น เมื่อทรงได้ศึกษาพระไตรปิฎกโดยละเอียดแล้ว
ทรงเห็นว่า ด้านข้อปฏิบัติทางพระวินัยของภิกษุบางเหล่าในเวลานั้นมีความผิดพลาดคลาดไปจากพระธรรมวินัย
มาระยะช้านาน น่าจะมีมูลเหตุตั้งแต่คราวเสียกรุงศรีอยุธยาแล้ว จึงทรงตั้งพระทัยว่า ขอให้ได้พบวงศ์บรรพชา
อุปสมบทที่บริสุทธิ์สืบเนื่องมาแต่พระพุทธเจ้าเถิด ต่อมาทรงทราบข่าวพระสุเมธมุนี (ซาย พุทฺธวํโส) เป็นพระ
รามัญ (มอญ) อุปสมบทมาจากเมืองมอญ สังกัดกัลยาณีสีมาวงศ์ (นิกายหนึ่งของลังกาวงศ์) อาศัยอยู่บวรมงคล 
(ริมแม่น้ำเจ้าพระยาตรงกันข้ามกับวัดสมอราย) นัยว่าพระภิกษุรามัญรูปนี้ได้รับการยกย่องเชิดชูว่า เป็นผู้ชำนาญ
ในด้านพระวินัยปิฎก มีจริยาวัตรเคร่งครัดในพระธรรมวินัย จึงเสด็จไปศึกษาด้วย พระเถระได้อธิบายถึงวัตร
ปฏิบัติของคณะสงฆ์กัลยาณีสีมาวงศ์ให้ทรงทราบโดยถ่องแท้  พิจารณาเห็นว่าอุปสมบทวิธีตามแบบรามัญวงศ์
น่าจะถูกต้องตามพระพุทธบัญญัติมากที่สุดในเวลานั้น จึงทรงทำทัฬหีกรรม คือ ทรงอุปสมบทซ้ำในคณะสงฆ์
รามัญนิกายกัลยาณีสีมาวงศ์อีกครั้ง ณ สมมติสีมาแพน้ำ (อุทกุเขปสีมา) หน้าวัดวัดสมอราย มีพระสุเมธมุนี (ชาย 
พุทฺธวํโส) เป็นพระอุปัชฌาย์ เมื่อปี พ.ศ. 2368 นับเป็นปีที่ 2 ทรงพระผนวช และเสด็จกลับไปประทับอยู่ที่วัด
มหาธาตุตามเดิม กระทั่งปี พ.ศ. 2379 ได้เสด็จมาครองวัดบวรนิเวศวิหาร ด้วยเหตุนี้เอง วันที่ 11 มกราคม พ.ศ. 
2379 เป็นวันกำเนิดธรรมยุติกนิกาย (วัดบวรมงคลราชวรวิหาร, 2562)  

การขยายตัวของวัดในสังกัดเพิ่มขึ้น เช่น วัดมกุฏกษัตริยาราม วัดโสมนัสวิหาร วัดบรมนิวาส วัดเครือ
วัลย์ วัดบุปผาราม เป็นต้น ด้วยความที่เป็นนิกายเชิงปฏิรูปของวชิรญาโณดังกล่าว ได้ดึงดูดให้ผู้มีศรัทธาจาก
ต่างจังหวัดเข้ามาบวชและศึกษาจารีตของคณะธรรมยุต ิกนิกายมากขึ ้น ซึ ่งก็รวมถึงพระสงฆ์จากภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ ต่อมาพระองค์ได้ส่งท่านดี (พนฺธุโล) และท่านม้าว (เทวธมฺมี) ไปเผยแผ่จารีตข้อปฏิบัติของ
ธรรมยุติกนิกายที่จังหวัดอุบลราชธานี ในราวปี พ.ศ. 2394-2395 ปรากฏเชิงประจักษ์จากการสร้างวัดสุปัฏนา
รามขึ้น นับว่าเป็นวัดธรรมยุติกนิกายแห่งแรกในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ ในเวลาต่อมาด้วยจารีตข้อปฏิบัติ 
โครงสร้างทางด้านการปกครอง ด้านอำนาจทางการเมือง การได้รับอุปถัมภ์จากภาครัฐ การขยายพื้นที่ด้าน



166   วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

การศึกษา พระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ์ และปัจจัยอีกหลายอย่างทำให้คณะธรรมยุติกนิกายได้
เผยแผ่และปักหมุดอย่างมั่นคงกว้างขวางในพ้ืนที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ (ศิริพงษ์ เสคำพันธ์ และคณะ, 2564) 

 
จุดเริ่มต้นการขยายตัวคณะธรรมยุติกนิกายสู่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือ  

ภายหลังเมื่อ วชิรญาโณภิกขุ เสด็จมาเป็นอธิบดีสงฆ์วัดบวรนิเวศวิหาร คณะสงฆ์ธรรมยุติกนิกายมีสำนัก
เป็นเอกเทศ มีโครงสร้างทางการปกครองตนเองเป็นเบื้องต้นอย่างน้อยที่สุดก็ในเชิงพฤตินัย  คือ การได้รับการ
ยอมรับจากฝ่ายอาณาจักร แม้ทางพุทธจักรจะไม่ให้การยอมรับด้วยความจำยอม  เนื ่องจากพระองค์ดำรง
สถานะขัตติยราชนั่นเอง เมื่อพระองค์ได้ครองวัดบวรนิเวศวิหาร ซึ่งเป็นพื้นที่เอกเทศคณะธรรมยุติกาย ศิษยานุ
ศิษย์ของพระองค์สำนักต่าง ๆ จึงได้เข้ามาพำนักอาศัยในสำนักวัดบวรนิเวศวิหารหรือบางท่านที่พระองค์เห็นว่า
สมควรสามารถปกครองดูแลวัดภายใต้การปกครองเป็นการขยายพื้นที่ของนิกายไปด้วยในเวลาเดียวกัน เช่น
มอบหมายให้สมเด็จพระวันรัต (ทับ พุทฺธสิริ) ครองวัดวัดสมอราย เป็นต้น และเมื่อวัดในเขตเมืองมั่นคงแล้วก็มี
นโยบายขยายไปสู่หัวเมืองไกล เหตุผลที่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือถูกเลือกเป็นพื้นที่เป้าหมาย เพราะเหตุที่ ภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือมีพื้นที่กว้างใหญ่และเป็นภูมิภาคที่มีจำนวนประชากรสูง มีเครือข่ายชุมชนพุทธกระจายตัว
หนาแน่น จึงเป็นพื้นที่เหมาะสมต่อการขยายอิทธิพลทางศาสนา พ้ืนที่นี้มีความสัมพันธ์ทางวัฒนธรรมและศาสนา
กับฝั ่งลาว โดยเฉพาะด้านภาษาพื ้นเมืองและประเพณี ซึ ่งสามารถใช้เป็นสะพานเชื ่อมในการเผยแผ่
พระพุทธศาสนาออกสู่ดินแดนเพื่อนบ้าน ในช่วงกลางรัตนโกสินทร์ตอนต้น ภาคอีสานยังไม่มีการรวมศูนย์การ
ปกครองคณะสงฆ์อย ่างเข ้มแข็ง ทำให้ม ีช ่องทางสำหรับการนำรู ปแบบการปฏิบ ัต ิใหม่เข ้ามาได ้ง ่าย 
พระมหากษัตริย์และคณะสงฆ์ส่วนกลางมองว่าภาคอีสานควรได้รับการปรับปรุงวัตรปฏิบัติ เนื่องจากวัฒนธรรม
พระสงฆ์ในท้องถิ่นยังคงอิทธิพล “คองลาว” ที่บางครั้งไม่เคร่งครัดตามพระวินัย อีกท้ังปัญหาและอุปสรรคในการ
เผยแผ่พระพุทธศาสนายุคนั้น มีหลายองค์ประกอบหลายด้าน ความแตกต่างด้านวัตรปฏิบัติและคตินิยมทาง
ศาสนา เช่น การผสมผสานความเชื่อเรื่องผี วิญญาณ และพิธีกรรมพื้นบ้าน ทำให้บางชุมชนรู้สึกระแวงหรือไม่
ยอมรับแนวปฏิบัติของธรรมยุติกนิกาย, การคมนาคมในสมัยนั้นลำบาก การเดินทางระหว่างหัวเมืองและ
ศูนย์กลางใช้เวลานาน ทำให้การติดตามและกำกับการปฏิบัติเป็นไปได้ยาก, ภูมิประเทศที่เป็นภูเขาและป่า ทำให้
การติดต่อสื่อสารระหว่างวัดธรรมยุติกับส่วนกลางเป็นไปอย่างจำกัด, การขาดบุคลากรพระสงฆ์ท่ีได้รับการฝึกตาม
มาตรฐานของธรรมยุติกนิกายในพื้นที ่เป้าหมาย ทำให้ต้องส่งพระสงฆ์จากส่วนกลางไปช่วยเป็นเวลานาน , 
ความรู้สึกต้านทานจากพระสงฆ์ท้องถิ่นบางส่วน ที่มองว่าการเข้ามาของธรรมยุติกนิกายเป็นการแทรกแซงหรือ
เปลี่ยนแปลงประเพณีเดิม, การปรับตัวด้านภาษาและวัฒนธรรม เนื่องจากพระสงฆ์จากส่วนกลางส่วนใหญ่ใช้
ภาษากลาง ขณะที่ประชาชนท้องถิ่นใช้ภาษาลาวอีสาน จึงต้องอาศัยพระสงฆ์ท้องถิ่นเป็นตัวกลาง, ข้อจำกัดด้าน
ทรัพยากร เช่น การก่อสร้างวัด การจัดหาพื้นที่สำหรับสำนักศึกษา และการสนับสนุนด้านปัจจัยสี่ 

อย่างไรก็ตาม การสนับสนุนจากรัฐและผู้นำท้องถิ่น รวมถึงบทบาทของพระธุดงค์ กรรมฐานสายพระ
อาจารย์มั ่น ภูริทตฺโต และพระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล ได้ช่วยลดแรงต่อต้านและทำให้การประดิษฐานคณะ
ธรรมยุติกนิกายในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ โดยเฉพาะในจังหวัดนครพนม ดำเนินไปอย่างมั่นคงในที่สุด 
 
คณะธรรมยุติกนิกาย ได้ขยายสู่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือแบ่งออกเป็น 4 ยุคสำคัญ คือ  

ยุคที่ 1 ในยุคนี้เป็นยุคต้นมีการขยายตัวอย่างมีนัยสำคัญ คือ 1) ท่านพนฺธุโล (ดี), ท่านเทวธมฺมี (ม้าว) 
เดินทางออกมาจากส่วนกลางตามพระบัญชาของพระวชิรญาโณภิกขุ และคำร้องขอเจ้าเมืองอุบลราชธานี ท่า
นพนฺธุโล (ดี) ปกครองดูแลรักษาวัดสุปัฏนาราม 2) ในเวลาต่อมาท่านเทวธมฺมี (ม้าว) ได้ออกไปสร้างวัดศรีทอง
พร้อมเป็นอธิบดีสงฆ์ วัดแห่งนี้เป็นวัดที่ขยายต่อมาจากวัดสุปัฏนาราม 3) วัดสุทัศน์ มีพระอาจารย์ลาเป็นเจ้า
อาวาส 4) วัดไชยมงคล มีพระอาจารย์พิลา เป็นเจ้าอาวาส 5) วัดสระแก้ว มีพระอาจารย์ดีเป็นเจ้าอาวาส 6) วัด



วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568)   167 

หอก่อง (จังหวัดยโสธร ในยุคสมัยปัจจุบัน) มีพระอาจารย์สีดา เป็นเจ้าอาวาส การขยายตัววัดธรรมยุติกนิกายใน
ยุคนี ้เป็นยุคแรกในระยะเวลา 20 ปี 

ยุคที่ 2 ท่านเทวธมฺมี (ม้าว) เป็นประธาน มีการขยายตัวเพิ่มมากขึ้นไปถึงฝั่งซ้ายแม่น้ำของ กล่าวคือ 1) 
วัดกลาง มีพระอาจารย์พูน สังฆรกฺขิโต เป็นเจ้าอาวาส 2) วัดผึ้ง มีพระอาจารย์พูน สังฆรกฺขิโต เป็นเจ้าอาวาส 3) 
วัดมหามาตยาราม (เมืองนครจำปาศักดิ์) มีพระอุบาลีคุณูปมาจารย์ (จันทร์ สิริจนฺโท) เป็นเจ้าอาวาส 4) วัดสว่าง
โศก (จงัหวัดยโสธร) มีพระอาจารย์เกตุ เกตุโล เป็นเจ้าอาวาส  

ยุคที่ 3 เป็นยุคที่พระอุบาลีคุณูปมาจารย์ (จันทร์ สิริจนฺโท) และพระอริยกวี (อ่อน อหึสโก) เป็นประธาน
เนื่องจาก พระอุบาลีคุณูปมาจารย์เป็นเจ้าคณะใหญ่เมืองอุบลราชธานีมีอำนาจหน้าที่ควบคุมดูแลคณะสงฆ์ในหัว
เมืองมณฑลตะวันออกเฉียงเหนือ เป็นผู้ขับเคลื่อนและขยายโอกาสทางการศึกษาด้วยการเห็นชอบจากธรรมยุต
ส่วนกลางและนโยบายรัฐในการตั ้งโรงเรียนสอนภาษาไทย การจัดการเรียนนักธรรมบาลี การบังคับใช้
พระราชบัญญัติลักษณะการปกครองคณะสงฆ์ เป็นต้น ในแง่การขยายพื้นท่ี ได้สร้างวัดหลายแห่ง 1) วัดใต้ มีพระ
อาจารย์หนู ฐิตปญฺโญ เป็นเจ้าอาวาส 2) วัดบูรพาราม มีพระอาจารย์สีทา ชยฺเสโน เป็นเจ้าอาวาส 3) วัดเลียบ มี
พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล เป็นเจ้าอาวาส (เป็นพระอาจารย์ของพระอาจารย์มั่น ภูริทตฺโต) 4) วัดคูเมือง วัดบ้าน
หวาง การขยายตัวในยุคนี้ส่วนมากอยู่ในพื้นที่ตัวเมืองอุบลราชธานีส่วนใหญ่ นอกจากนี้ยังมีการขยายตัวออกไป
ยังพ้ืนที่รอบนอก คือ อำเภอวารินชำราบ เป็นต้น  

ยุคที ่4 นำโดยสมเด็จพระมหาวีรวงศ์ (อ้วน ติสฺโส) ดำรงตำแหน่งเจ้าคณะมณฑลตะวันออกเฉียงเหนือ ราว
ปี พ.ศ. 2466-2470 ยุคนี ้นับได้ว ่าเป็นยุคที ่มีการขยายตัวออกไปอย่างกว้างขวาง โดยเฉพาะอย่างยิ ่งคณะ
ธรรมยุติกนิกาย ที่เน้นเรื่องวิปัสสนาธุระ การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน มีการขยายไปยังพื้นที่หลายแห่งทั่วภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ เช่น วัดศรีเทพประดิษฐาราม จังหวัดนครพนม เป็นต้น (ศิริพงษ์ เสคำพันธ์ และคณะ, 2564) 

สรุปว่า กระบวนการขยายตัวทั ้ง 4 ยุคสะท้อนให้เห็นว่า การเผยแผ่คณะธรรมยุติกนิกายในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือไม่ได้เกิดขึ้นแบบฉับพลัน แต่เป็นการดำเนินการอย่างเป็นระบบและต่อเนื ่อง โดยมี
องค์ประกอบสำคัญดังนี้ บทบาทผู้นำคณะสงฆ์ ผู้นำในแต่ละยุคมีลักษณะเฉพาะที่แตกต่างกัน เช่น ยุคแรกเน้น
การตั้งวัดและสร้างฐาน ยุคที่สองขยายสู่พื้นที่ชายแดนลาว ยุคที่สามใช้การศึกษาเป็นเครื่องมือ และยุคที่สี่เน้น
วิปัสสนาธุระ สิ่งนี้สะท้อนว่าความสำเร็จของการเผยแผ่ขึ ้นอยู่กับวิสัยทัศน์และกลยุทธ์ของผู ้นำแต่ ละรุ ่น, 
ความสัมพันธ์กับรัฐและอำนาจส่วนกลาง การขยายตัวเกิดขึ้นได้เพราะได้รับการสนับสนุนจากส่วนกลาง ทั้งใน
รูปแบบพระราชบัญญัติ การแต่งตั้งสมณศักดิ์ และการสนับสนุนด้านทรัพยากร ซึ่งช่วยเสริมความชอบธรรมให้กับ
นิกายในพ้ืนที่ใหม่, ยุทธศาสตร์พื้นที่ ภาคอีสานถูกเลือกเพราะมีประชากรหนาแน่น เป็นพ้ืนที่ชายแดนที่เชื่อมต่อ
กับลาว มีโครงสร้างคณะสงฆ์ท้องถิ่นที่ยังไม่รวมศูนย์มากนัก จึงเอื้อต่อการนำวัตรปฏิบัติใหม่เข้าไปปรับใช้ , 
อุปสรรคและการปรับตัว ในแต่ละยุคต้องเผชิญกับปัญหา เช่น ความแตกต่างด้านวัฒนธรรมและภาษา การ
คมนาคมที่ยากลำบาก และการต่อต้านจากพระสงฆ์ท้องถิ่น แต่การผสมผสานวิธีการเผยแผ่ที่สอดคล้อ งกับ
ประเพณีเดิมและการใช้เครือข่ายพระธุดงค์เป็นสื่อกลาง ทำให้สามารถลดแรงต้านและสร้างการยอมรับได้  การ
ขยายตัวของธรรมยุติกนิกายในภาคอีสานทั้ง 4 ยุคเป็นกระบวนการที่ผสมผสานระหว่างยุทธศาสตร์การตั้งฐาน 
การขยายพื ้นที ่ การพัฒนาโครงสร้างการศึกษา และการเน้นปฏิบัติกรรมฐาน ซึ ่งทั ้งหมดนี ้ทำให ้คณะ
ธรรมยุติกนิกายมีรากฐานมั่นคงและขยายผลได้อย่างต่อเนื่องจนถึงจังหวัดชายแดนอย่างนครพนม 

 
พระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) เดินทางไปสู่จังหวัดอุบลราชธานี  

พระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) เกิดวันที่ 5 ธันวาคม พ.ศ. 2424 จุลศักราช 1243 ตรงกับวันขึ้น 14 
ค่ำ เดือนอ้าย (เดือน1) บีมะเส็ง ณ บ้านหมู่ที่ 3 ตำบล ท่าอุเทน อำเภอ ท่าอุเทน จังหวัด นครพนม เมื่ออายุครบ 



168   วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

20 ปี อุปสมบท สังกัดคณะสงฆ์มหานิกาย เมื่อวันที่ 7 พฤษภาคม พ.ศ. 2445 ณ พัทธสีมาวัดโพนแก้ว อำเภอท่า
อุเทน จังหวัดนครพนม มีพระเหลา ญาณวโร เป็นพระอุปัชฌาย์ ได้รับฉายาว่า “เขมิโย”  

เมื่อทราบกิตติศัพท์ในข้อวัตรปฏิบัติ การศึกษามูลกัจจายน์ ความเคร่งครัดในพระธรรมวินัยคณะธรรมยุต
จังหวัดอุบลราชธานี พระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) พร้อมด้วยคณะ ประกอบด้วยพระสา พระหอม พระ
สังข์ สามเณรจูม จันทร์วงศ์ (พระธรรมเจดีย์ วัดโพธิสมภรณ์) มีความประสงค์ไปยังจังหวัดอุบลราชธานี ได้
เดินทางและเข้าพักท่ีวัดเลียบพร้อมฝากตัวเป็นศิษย์พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล เพ่ือฝึกหัดด้านจารีตข้อวัตรปฏิบัติ 
ศึกษาอักษรโบราณสมัยตามแบบคณะธรรมยุติกนิกาย ครบ 3 เดือน พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล ให้ญัตติเป็น
พระสงฆ์ในสังกัดธรรมยุติกนิกาย ที่พระอุโบสถวัดศรีทอง จังหวัดอุบลราชธานี มีพระสังฆรักขิต (พูน) เป็นพระ
อุปัชฌาย์ ได้รับฉายาว่า เขมิโย เมื่อปีเถาะ พ.ศ. 2446 (ร้อยแปดพระเกจิ, 2563) 

หนังสือประวัติวัดศรีเทพประดิษฐาราม (พระธรรมบัณฑิต (ศิลา สิทฺธิธมฺโม), 2522) ได้กล่าวไว้ว่า 
พระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) เป็นพระสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย รูปแรกของจังหวัดนครพนม ได้ศึกษาเล่าเรียน
ข้อวัตรปฏิบัติพระธรรมวินัยตามแนวพระกรรมฐานจากพระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล ณ สำนักวัดเลียบ วัดใต้  วัดสุ
ปัฏนาราม ตามลำดับจนมีความรู้ความสามารถรักษาตน, หมู่คณะได้ พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล จึงมอบหมายให้
นำแนวคิดและข้อปฏิบัติคณะธรรมยุติกนิกาย สู่จังหวัดนครพนม ในราวปี พ.ศ. 2449 พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล 
ได้นำพระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) เข้าเฝ้าพลตรีพระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงสรรพสิทธิประสงค์ ข้าหลวง
ต่างพระเนตรพระกรรณ ผู้ปกครองมณฑลลาวกาว (มณฑลตะวันออกเฉียงเหนือ) นัยว่าเพ่ือทูลขอดำเนินการเผย
แผ่และขยายคณะธรรมยุติกนิกายที่จังหวัดนครพนม ท่านมีความเห็นว่า พระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) 
ภิกษุในเวลานั้นยังหนุ่มแน่น เกรงว่า จักไม่ม่ันคงในพระศาสนา อาจจะนำความเสื่อมเสียมาสู่คณะธรรมยุติกนิกาย 
ดังนั้น พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล จึงได้รับรองให้ในเรื่องนั้น จากนั้น พลตรีพระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงสรรพ
สิทธิประสงค์ ข้าหลวงต่างพระเนตรพระกรรณ ได้ทำหนังสือเดินทางส่งจนถึงเขตเมืองนครพนม  

สรุปว่า เกี่ยวกับกรณีการเดินทางของพระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) จากจังหวัดนครพนม เพื่อไป
ศึกษาข้อวัตรปฏิบัติในสายพระกรรมฐานที่จังหวัดอุบลราชธานี ถือเป็นจุดเปลี่ยนสำคัญของพัฒนาการคณะ
ธรรมยุติกนิกายในพื้นที่ชายแดนลาว เนื่องจากท่านเป็นพระสงฆ์รูปแรกของจังหวัดนครพนม ที่ญัตติเป็นคณะ
ธรรมยุติกนิกายอย่างเป็นทางการ การยอมรับให้ท่านเข้าศึกษาภายใต้การดูแลของพระอาจารย์เสาร์ กันตสีโล แสดง
ถึงความสำคัญของการถ่ายทอดข้อวัตรอย่างใกล้ชิด เพื่อรักษามาตรฐานและอัตลักษณ์ของนิกาย และเรื่องที่พระ
อาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล ต้องนำพระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) เข้าเฝ้าพลตรีพระเจ้าวรวงศ์เธอ กรมหลวงสรรพ
สิทธิประสงค์ก่อนที่จะดำเนินการเผยแผ่ในจังหวัดนครพนม เป็นการสะท้อนว่า การเผยแผ่คณะธรรมยุติกนิกายใน
ยุคนั้นไม่ได้พ่ึงเพียงเครือข่ายพระสงฆ์เท่านั้น แต่ยังต้องได้รับการอนุมัติและสนับสนุนจากฝ่ายปกครองระดับมณฑล 
เป็นกลไกสำคัญของรัฐสยามในการกำกับและปฏิรูประบบคณะสงฆ์ในหัวเมือง ข้อกังวลของพระเจ้าวรวงศ์เธอฯ ต่อ
ความหนุ่มของพระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) ชี้ให้เห็นถึงแนวคิดการคัดเลือกผู้นำเผยแผ่ในยุคนั้น ได้ให้
ความสำคัญกับความมั่นคงในพระศาสนา ความสามารถรักษาเกียรติภูมิของนิกาย การที่พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล 
ให้การรับรองจึงมีนัยสำคัญทั้งในเชิงด้านความเป็นศิษย์และอาจารย์ เชิงด้านการค้ำประกันความน่าเชื่อถือ  

การประดิษฐานคณะธรรมยุติกนิกายในจังหวัดนครพนม มิได้เป็นเพียงการขยายวัตรปฏิบัติทางศาสนา 
แต่เป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการปฏิรูปคณะสงฆ์และการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างรัฐสยามกับพื้นที่ชายแดน 
ผ่านทั้งมิติศาสนา การเมือง และสังคม 

 
การขยายตัวคณะธรรมยุติกนิกาย ในจังหวัดนครพนม 

พระครูสุธีวีรวงศ์ (เอกชัย คำภูษา) (2566) กล่าวว่า ยุคแรกคณะธรรมยุติกนิกาย เข้าสู่จังหวัดนครพนม 
พระเทพสิทธิจารย์ (จันทร์ เขมิโย) ก่อนเดินทางเผยแผ่จารีตข้อปฏิบัติคณะธรรมยุติกนิกายสู่จังหวัดนครพนม ๆ เป็น



วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568)   169 

เส้นทางจาริกสัญจรของพระธุดงค์กรรมฐานสายพระอาจารย์มั่นอยู่แล้ว จังหวัดอุบลราชธานี นครพนม สกลนคร 
อุดรธานี เป็นต้น ด้วยเหตุดังนี้ พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล พระปัญญาพิศาลเถระ (หนู) จึงมีโอกาสได้เดินทางมาพัก
ปฏิบัติกรรมฐานที่เมืองนครพนม เป็นเหตุให้พระยาสุนทรเทพกิจจาลักษณ์ (เลื่อน ภูมิศักดิ์) ข้าหลวงประจำจังหวัด
นครพนมได้พบและสนทนาชี้แจงความเป็นไปและจริยาวัตรของพระสงฆ์สามเณรในจังหวัดนครพนม นัยว่าเพ่ือกราบ
เรียนถวายพระเถระทั้งสองได้แนะนำข้อวัตรปฏิบัติอันถูกต้องดีงามตามหลักธรรมหลักวินัยต่อไป 

เป็นประเด็นที่น่าสนใจจากเหตุการณ์นี้  บ่งชี้ให้เห็นได้ว่า การปกครองคณะสงฆ์ในสมัยนั้น ต้องอาศัย
อำนาจรัฐในการช่วยสนับสนุนกิจการพระศาสนาจึงประสบความสำเร็จ หรือ ระบบการปกครองเป็นกลไกสำคัญ
ในการขับเคลื่อนสังคมให้เป็นไปในทิศทางที่พึงประสงค์ ด้วยเหตุดังนี้ ต่อมา จึงได้คัดเลือกพระภิกษุสามเณร ผู้มี
ความเฉลียวฉลาด มีความประพฤติดีมีสัมมาปฏิบัติ  มีความพอใจรับทัฬหีกรรมญัตติเป็นภิกษุสามเณรคณะ
ธรรมยุติกนิกาย ดังนั้น พระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) จึงได้รับคัดเลือกให้เป็นประธานนำคณะสงฆ์
ธรรมยุติกนิกายมาประดิษฐานจังหวัดนครพนมครั้งแรก ณ วัดศรีคูณเมือง (ต่อมาเปลี่ยนชื่อเป็นวัดศรีเทพ
ประดิษฐาราม ราวปี พ.ศ. 2449) 

ในมิติของการเผยแผ่พระศาสนานั้น หนังสือประวัติวัดศรีเทพประดิษฐาราม (พระธรรมบัณฑิต (ศิลา 
สิทฺธิธมฺโม), 2522) ได้กล่าวว่า พระเทพสิทธิจารย์ (จันทร์ เขมิโย) ได้ติดตามพระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล เดินธุดงค์
ปฏิบัติกรรมฐาน นับตั ้งแต่ปี พ.ศ. 2464-2506 ท่านได้เผยแผ่พระพุทธศาสนา อบรมการปฏิบัติธรรมแก่
ประชาชนทั้งฝั่งลาวและฝั่งไทย ท่านเดินทางไปยังเมืองมหาชัย เมืองปากเซ เมืองคำม่วน เมืองวัง เมืองอ่างคำ 
เป็นต้น อบรมสั่งสอนประชาชนจังหวัดนครพนมและจังหวัดใกล้เคียง ได้รับการยอมรับจากข้าราชการ พ่อค้า 
ประชาชน มีข้าหลวงประจำจังหวัดนครพนม ให้การสนับสนุนส่งเสริมและได้รับความไว้วางใจจากพระเถระผู้ใหญ่
ในการแสดงธรรมงานสำคัญต่าง ๆ ดังความตอนหนึ่งว่า พ.ศ. 2493 แสดงพระธรรมเทศนาในงานถวายเพลิงศพ
พระอาจารย์มั่น ภูริทตฺโต วัดป่าสุทธาวาส อำเภอเมืองสกลนคร แสดงพระธรรมเทศนาติดต่อกัน 2 กัณฑ์ เพราะ
การเรียกร้องของพุทธศาสนิกชนที ่มาร่วมงานนั ้น และ พ .ศ. 2506 แสดงพระธรรมเทศนาเนื ่องในงาน
พระราชทานเพลิงศพพระธรรมเจดีย์ (จูม พนฺธุโล) วัดโพธิสมภรณ์ อำเภอเมืองอุดรธานี จังหวัดอุดรธานี จำนวน 
2 กัณฑ์ เมื่อท่านเดินทางไปแสดงพระธรรมเทศนา มักจะได้รับคำยกย่องสรรเสริญเกี่ยวกับการบรรยายธรรม
เสมอ บางคราวแสดงพระธรรมเทศนาจำนวน 6 กัณฑ์ต่อวัน กล่าวกันว่า พระสงฆ์สังกัดคณะธรรมยุติกนิกาย เริ่ม
ออกธุดงค์ไปในส่วนต่างๆ ของภาคตะวันออกเฉียงเหนือในช่วงปี พ .ศ. 2445 นัยหนึ่ง เพื่อเผยแผ่จารีตข้อวัตร
ปฏิบัติไปยังท้องถิ่นต่าง ๆ ตามเส้นทางสัญจร หมุดหมายหลักคือการออกธุดงค์เพื่อหาความสงบวิเวก  แต่เมื่อถึง
เขตชุมชนพระสงฆ์ธรรมยุติกนิกายมักแสดงธรรมแก่ประชาชนทั่วไป การแสดงธรรมบรรยายธรรมที่มีกิตติศัพท์
เลื่องลือไปในหมู่พระสงฆ์ เช่น ตัวอย่างกรณี พระหลุย (หลุยส์ จันทสาโร) ได้ฟังธรรมแล้วตัดสินใจแปลงบวชเป็น
ธรรมยุติกนิกายในปี พ.ศ. 2468 เนื่องจากท่านได้ยินกิตติศัพท์ความน่าเลื่อมใสศรัทธาของพระอาจารย์มีชื่อเสียง
ทางธุดงค์กรรมฐานที่มาจากจังหวัดอุบลราชธานี หรือ พระสุทธิธรรมรังสีคัมภีรเมธาจารย์ (ลี ธมฺมธโร วัดอโศกา
ราม) หลังจากได้อุปสมบทเป็นพระภิกษุสังกัดคณะมหานิกายที่จังหวัดสระบุรี ปีพ .ศ. 2469 และปี พ.ศ. 2470 
ท่านได้พบพระกรรมฐานรูปหนึ่งขณะกำลังแสดงธรรมเทศนา รู้สึกเลื่อมใสในโวหารธรรม ภายหลังทราบว่า พระ
รูปนั้นเป็นลูกศิษย์พระอาจารย์มั่น ภูริทตฺโต เกิดความเลื่อมใสเป็นเหตุให้พระลีเดินทางไปอุบลราชธานี เพ่ือญัตติ
เป็นคณะธรรมยุติกนิกาย เป็นต้น (เปรมวิทย์ ท่อแก้ว, 2534)  

 สรุปว่า การประดิษฐานและการเผยแผ่ของคณะธรรมยุติกนิกายในจังหวัดนครพนม มีความเชื่อมโยง
อย่างลึกซึ้งกับเครือข่ายพระธุดงค์กรรมฐานสายพระอาจารย์มั่น ภูริทตฺโต ในยุคแรก จังหวัดนครพนมเป็นหนึ่งใน
เส้นทางจาริกของพระกรรมฐาน เช่น พระอาจารย์เสาร์ กนฺตสีโล และพระปัญญาพิศาลเถระ (หนู) การจาริกปฏิบัติ
กรรมฐานของพระเถระเหล่านี้เปิดโอกาสให้ฝ่ายปกครองท้องถิ่น เช่น พระยาสุนทรเทพกิจจาลักษณ์ ข้าหลวงประจำ
จังหวัดนครพนม ได้สัมผัสรับรู้ปัญหาของคณะสงฆ์ในพื้นที่เห็นความจำเป็นในการปรับปรุงวัตรปฏิบัติให้เคร่งครัด



170   วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

ตามพระธรรมวินัย จึงเกิดการคัดเลือกพระภิกษุสามเณรที่มีคุณสมบัติเหมาะสมเพื่อญัตติเป็นคณะธรรมยุติกนิกาย 
โดยมีพระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) เป็นผู้นำเข้ามาประดิษฐานนิกายครั้งแรก ณ วัดศรีคูณเมือง (ต่อมาคือวัด
ศรีเทพประดิษฐาราม) ในราว พ.ศ. 2449 เหตุการณ์เหล่านี้แสดงให้เห็นว่า บทบาทผู้นำท้องถิ่น เป็นปัจจัยสำคัญต่อ
ความสำเร็จของการประดิษฐานคณะธรรมยุติกนิกาย เครือข่ายพระกรรมฐาน ทำหน้าที่ทั้งเป็นสื่อกลางการเผยแผ่
และเป็นเครื่องมือสร้างความชอบธรรมทางศาสนา คุณภาพการแสดงธรรม และความเคร่งครัดในข้อวัตร เป็นกลไก
ดึงดูดผู้คนและสร้างการเปลี่ยนแปลงเชิงโครงสร้างทางศาสนาในภูมิภาค จังหวัดนครพนมทำหน้าที่เป็นประตู
ชายแดน เชื่อมการเผยแผ่คณะธรรมยุติกนิกายจากศูนย์กลางไปสู่พ้ืนที่ลาวและภาคอีสานตอนบน 

 
บริบทพระพุทธศาสนาในจังหวัดนครพนม  

ก่อนคณะธรรมยุติกนิกาย จะขยายสู่จังหวัดนครพนม พระธรรมบัณฑิต (ศิลา สิทฺธิธมฺโม) (2522) ให้
ความเห็นว่า จารีตข้อปฏิบัติ วัตรปฏิบัติของพระสงฆ์และความเป็นไปของพระศาสนาในยุคนั้น ชัดเจนว่า ด้วย
ความสัมพันธ์กับคติความเชื่อ ความคิดกับผู้คนฝั่งซ้ายแม่น้ำของ จึงทำให้คณะสงฆ์ยังยึดถือหลักจารีตประเพณี
ภายใต้อิทธิพลล้านช้าง เช่น ประเพณีฮดสรง ประเพณีชนเผ่าที่มีความหลากหลายนานา นอกจากนี้จังหวัด
นครพนมถือว่า อยู่ภายใต้อิทธิพลคติความเชื่อของอาณาจักรศรีโคตรบูรณ์ ด้วยเหตุนี้ประเพณีวัฒนธรรมต่าง ๆ 
ไม่อาจจะสอดรับกับแนวทางการปฏิบัติของคณะสงฆ์มากนัก ที่เป็นเช่นนี้ก็เนื่องจากความแตกต่างด้านลัทธิความ
เชื่อดั้งเดิม ซึ่งตั้งอยู่บนพื้นฐานความเชื่อเรื่องแถน วิญญาณ ผีบรรพบุรุษ เป็นต้น (ประยงค์ แสนบุราณ, 2555) 
ส่วนพระสงฆ์เองการปกครองคณะสงฆ์ก็ยังยึดถือคติพระสงฆ์แบบคองลาวเป็นพื้นฐาน  ขณะที่แนวทางการ
ประพฤติปฏิบัติของพระสงฆ์ยุคนั้น เฉพาะด้านการศึกษา พระสงฆ์ในพื้นที่นั้นนิยมเรียนอักษรสมัย คือ อักษรขอม 
อักษรธรรม และภาษาไทย มีการเทศน์มหาชาติ (เวสสันดรชาดก) เป็นทำนองภาคตะวันออกเฉียงเหนืออันเป็น
เนื้อหาของการเผยแผ่ ในส่วนของเรื่องสมณศักดิ์  ก็ได้มีการสถาปนายกย่องกันเองตามวิถีชาวบ้านที่เรียกว่า 
ประเพณีฮดสรง โดยยึดโยงอยู่กับตำแหน่งสมณศักดิ์ของพระสงฆ์ในลักษณะแบบล้านช้าง (พระธวัชชัย ฐิตญาโณ 
(มุงคุณคำชาว) และคณะ, 2565) 

จังหวัดนครพนม พระพุทธศาสนาในพื้นที่มีลักษณะผูกพันอย่างแนบแน่นกับคติความเชื่อและวัฒนธรรม
ดั้งเดิมของผู้คนฝั่งซ้ายแม่น้ำโขง ซึ่งส่วนใหญ่ได้รับอิทธิพลจากอาณาจักรล้านช้างและศรีโคตรบูรณ์ ส่งผลให้จารีต 
วัตรปฏิบัติ และรูปแบบการปกครองคณะสงฆ์ในพื้นที่มีรากฐานจากระบบ “คองลาว” ซึ่งเน้นความสัมพันธ์ระหว่าง
พระสงฆ์กับชุมชนมากกว่าระเบียบการปกครองตามโครงสร้างของคณะสงฆ์แบบส่วนกลาง จุดเด่นของคติความเชื่อ
ในยุคนั้นคือการผสมผสานระหว่างพระพุทธศาสนากับความเชื่อพื้นบ้าน เช่น ความเชื่อเรื่องแถน วิญญาณ และผี
บรรพบุรุษ พิธีกรรมสำคัญอย่างประเพณีฮดสรงจึงไม่เพียงเป็นกิจกรรมทางศาสนา แต่ยังทำหน้าที่เป็นเวทียกย่อง
สมณศักดิ์พระสงฆ์โดยมีลักษณะคล้ายการยกย่องผู้นำชุมชน ซึ่งต่างจากระบบสมณศักดิ์ที่สังกัดคณะสงฆ์ส่วนกลาง 
ด้านการศึกษาในยุคนั้น พระสงฆ์ในนครพนมเน้นการเรียนอักษรขอม อักษรธรรม และภาษาไทยโบราณ โดยมีการ
เทศน์มหาชาติเป็นกิจกรรมหลักในการเผยแผ่ธรรมะ เนื้อหาและรูปแบบการเทศน์สอดคล้องกับวิถีชีวิตรสนิยมของ
ชาวอีสาน ทำให้พระพุทธศาสนาสามารถดำรงอยู่ในชุมชนอย่างมั่นคง แต่ก็จำกัดวงอยู่ในกรอบวัฒนธรรมท้องถิ่น 
สภาพเช่นนี้แม้จะส่งเสริมให้พระศาสนาเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิตชุมชน แต่กลับเป็นข้อจำกัดในการพัฒนามาตรฐาน
วัตรปฏิบัติให้สอดคล้องกับพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัดตามแนวทางส่วนกลาง ความแตกต่างด้านลัทธิและพิธีกรรม
บางประการยังเป็นอุปสรรคต่อการเชื่อมโยงกับนโยบายปฏิรูปคณะสงฆ์ในสมัยรัตนโกสินทร์ตอนกลาง ซึ่งเน้นการจัด
ระเบียบปกครองการศึกษาสงฆ์ให้เป็นระบบเดียวกันทั่วประเทศ 

ดังนั้น บริบทดังกล่าวจึงเป็นความท้าทายของการเผยแผ่คณะธรรมยุติกนิกายในนครพนม กล่าวคือ 
พ้ืนฐานทางวัฒนธรรมล้านช้างทำให้ชาวบ้านคุ้นชินกับพระพุทธศาสนาและเคารพต่อพระสงฆ์ แต่ในขณะเดียวกัน



วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568)   171 

ก็จำเป็นต้องใช้กลยุทธ์ปรับประยุกต์ เพื่อให้ข้อวัตรและการปฏิบัติของคณะธรรมยุติกนิกายสามารถประดิษฐาน
อย่างมั่นคงโดยไม่ขัดแย้งกับวิถีชีวิตและความเชื่อดั้งเดิมของชุมชน 

 
องค์ความรู้ใหม่ท่ีได้จากการศึกษา 

คณะธรรมยุติกนิกายในจังหวัดนครพนมมีจุดเริ่มจากความเชื่อมโยงทางเครือข่ายพระธุดงค์กรรมฐาน
สายพระอาจารย์เสาร์ กันตสีโล และพระอาจารย์มั ่น ภูริทัตโต ซึ่งมีชื ่อเสียงด้านวัตรปฏิบัติและการปฏิบัติ
กรรมฐานที่เคร่งครัด พระเทพสิทธาจารย์ (จันทร์ เขมิโย) และพระธรรมเจดีย์ (จูม พนฺธุโล) ได้รับการคัดเลือก
จากผู้นำท้องถิ่นและพระเถระผู้ใหญ่ให้ไปศึกษาที่จังหวัดอุบลราชธานี แล้วนำแนวปฏิบัติกลับมาประดิษฐานใน
นครพนม โดยได้รับการสนับสนุนจากฝ่ายปกครองท้องถิ่น ทำให้การเริ่มต้นมีความชอบธรรมทั้งในมิติศาสนาและ
การเมือง เมื่อคณะธรรมยุติกนิกายเกิดขึ้นแล้ว สามารถดำรงอยู่อย่างมั่นคงเพราะมีการปรับใช้ข้อวัตรและระบบ
การปกครองสงฆ์ให้สอดคล้องกับพระราชบัญญัติระเบียบการปกครองคณะสงฆ์ และพระธรรมวินัยอย่างเคร่งครัด 
ขณะเดียวกันก็มีการประสานกับผู้นำชุมชนและข้าหลวงประจำจังหวัดเพื่อให้ได้รับการสนับสนุนอย่างต่อเนื่ อง 
การเผยแผ่เน้นทั้งการอบรมพระสงฆ์ การเทศน์สอนประชาชน และการสร้างเครือข่ายวัดธรรมยุติกนิกายในพ้ืนที่
ใกล้เคียง วัตรปฏิบัติแบบธรรมยุติกนิกายและคณะสงฆ์มหานิกายและจารีต “คองลาว” เดิมอาจก่อให้เกิดความ
ไม่เข้าใจกันในช่วงแรก เนื่องจากความแตกต่างด้านพิธีกรรมและการปฏิบัติที่เข้มงวดแนวทางแก้ไขคือการสื่อสาร
ผ่านการปฏิบัติจริงของพระสงฆ์ธรรมยุติกนิกาย ให้เห็นถึงความงดงามของวัตรปฏิบัติ การใช้ความสัมพันธ์ที่ดีกับ
ผู้นำท้องถิ่นเป็นสะพานเชื่อมระหว่างสองนิกาย และการยอมรับบางประเพณีท้องถิ่นที่ไม่ขัดต่อพระธรรมวินัย 
เพ่ือสร้างความกลมกลืนและลดความตึงเครียด 
 

 
ภาพที่ 1 องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการศึกษา 

 
สรุป  

 การประดิษฐานและการเผยแผ่ของคณะธรรมยุติกนิกาย หรือการขยายตัวของคณะธรรมยุติกนิกาย
มายังจังหวัดนครพนมนั้นเกิดจากหลายปัจจัยที่สำคัญยิ่งหลายปัจจัย  ทั้งด้านประวัติศาสตร์ ความสัมพันธ์กับ
สถาบันพระมหากษัตริย์ และความต้องการเผยแผ่พระธรรมในภูมิภาคตะวันออกเฉียงเหนือ จังหวัดนครพนมถือ
ว่าเป็นศูนย์กลางทางศาสนาและการค้าขาย ทำให้มีความพร้อมในการรองรับการตั้งวัดและการปฏิบัติธรรมของ
คณะสงฆ์ใหม่เมื่อมาถึงนครพนม คณะธรรมยุติกนิกายได้ขยายวัดสร้างวัดใหม่ เช่น วัดศรีเทพประดิษฐาราม ซึ่ง

สรุปองค์
ความรู้ใหม่

จาก
การศึกษา

(1) การประดิษฐานและการเผยแผ่คณะ
ธรรมยุติกนิกายจังหวัดนครพนมในจังหวัด
นครพนม

(2) การดํารงอยู่และความม่ันคงของคณะ
ธรรมยุติกนิกายในพ้ืนที่

(3) ความขัดแย้งกับนิกายดั้งเดิมและแนว
ทางแก้ไขปัญหา



172   วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568) 

เป็นวัดแห่งแรกเป็นศูนย์กลางการเรียนการสอนและกิจกรรมทางศาสนา การดำรงอยู่ของนิกายนี้เน้นการปฏบิัติ
ตามวินัยเคร่งครัด และการสร้างความสัมพันธ์กับชุมชนท้องถิ่นผ่านกิจกรรมสาธารณประโยชน์ การจัดการด้าน
การศึกษาและพิธีกรรมทางศาสนาเป็นเครื่องมือที่สำคัญอย่างยิ่งในการยืนยันบทบาทของตนในพ้ืนที่  

อย่างไรก็ตาม การเข้ามาของคณะธรรมยุติกนิกายก็ทำให้เกิดความขัดแย้งกับนิกายดั้งเดิมและกับวัด
ท้องถิ่นบางแห่งในเรื่องอำนาจการปกครอง วินัยสงฆ์ และการแบ่งพื้นที่ทำกิจกรรม  คณะธรรมยุติกนิกายและ
ชุมชนท้องถิ่นจึงต้องหากลไกการประนีประนอม เช่น การเจรจาเพื่อกำหนดเขตปฏิบัติศาสนา การแลกเปลี่ยน
ความรู้ด้านธรรมวินัย และการร่วมกิจกรรมสังคมสงเคราะห์ เพ่ือสร้างความเข้าใจและลดความขัดแย้ง 

ในด้านวิธีการแก้ปัญหาที่สำคัญรวมถึงการใช้แนวทางการบริหารวัดแบบยืดหยุ่น การสร้างความร่วมมือ
กับผู้นำชุมชน และการปรับตัวเข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่น การส่งเสริมกิจกรรมทางศาสนาที่เป็นสาธารณประโยชน์ 
เช่น การสอนธรรมะแก่ประชาชน การจัดงานบุญประเพณีร่วมกับชุมชน เป็นวิธีที่ช่วยเสริมสร้างความสงบสุขและ
ความยอมรับผลจากการปรับตัวและการเจรจา ทำให้คณะธรรมยุติกนิกายสามารถดำรงอยู่ในจังหวัดนครพนมได้
อย่างมั่นคง โดยไม่ละทิ้งวินัยเคร่งครัดของตน และสามารถมีบทบาทร่วมกับชุมชนท้องถิ่นและนิกายเดิมอย่าง
สมดุล การศึกษากรณีนี้สะท้อนให้เห็นถึงความสำคัญของการปรับตัวทางสังคม การสร้างเครือข่ายความร่วมมือ 
และการประนีประนอมเป็นกลยุทธ์สำคัญของคณะสงฆ์ที่ขยายตัวในพ้ืนที่ใหม่ 

 
ข้อเสนอแนะ 

ข้อเสนอแนะจากผลการศึกษา 
1. ควรมีการศึกษาเชิงเปรียบเทียบระหว่างการประดิษฐานคณะธรรมยุติกนิกายในจังหวัดนครพนมกับ

จังหวัดอื่นในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ เพื่อเห็นรูปแบบความเหมือน และความแตกต่าง รวมถึงปัจจัยทางสังคม
การเมืองที่ส่งผลต่อความมั่นคงของนิกาย 

2. ควรศึกษาและวิเคราะห์บทบาทผู้นำท้องถิ่นผู้นำชุมชน ประชาชนและพระสงฆ์ในแต่ละช่วงเวลามีผล
ต่อการเผยแผ่และการสร้างความชอบธรรมของคณะธรรมยุติกนิกายอย่างไร ทั้งในด้านมิติทางศาสนา การเมือง
การปกครอง และสภาพทางสังคม 

3. ควรศึกษาประเพณีและวัฒนธรรมการเข้ามาของคณะธรรมยุติกนิกายสัมพันธ์กับวัฒนธรรมท้องถิ่น
และจารีต “คองลาว” ที่ไม่ส่งผลกระทบต่อความเชื่อประเพณีท้องถิ่นการปฏิบัติทางศาสนาของชุมชน การ
ปรับตัวและการผสมผสานของนิกายกับท้องถิ่น 

4. ควรมีการเก็บข้อมูลเอกสารโบราณประวัติศาสตร์ท้องถิ่นเพิ่มเติม ประวัติวัด บันทึกปากเปล่าของ
พระสงฆ์และชาวบ้านในพื้นที่ เพื่อสร้างฐานข้อมูลที่สมบูรณ์เป็นระบบ จักเป็นประโยชน์ต่อการทำความเข้าใจ
บทบาทของคณะธรรมยุติกนิกายในระยะยาว 
 
เอกสารอ้างอิง 
ประยงค์ แสนบุราณ. (2555). ความเชื่อเรื่องพระยาแถนของกลุ่มชาติพันธุ์ในสังคมกลุ่มวัฒนธรรมพื้นบ้านภาค

ตะวันออกเฉียงเหนือ. วารสารมนุษย์ศาสตร์สังคมศาสตร์ , 29(3), 21-40. https://so01.tci -
thaijo.org/index.php/HUSO/article/view/6102 

เปรมวิทย์ ท่อแก้ว. (2534). การก่อตั้งและขยายวงศ์ของธรรมยุติกนิกายในภาคตะวันออกเฉียงเหนือ  (พ.ศ. 
2394-2473). อักษรศาสตรมหาบัณฑิต จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

พระครูสุธีวีรวงศ์ (เอกชัย คำภูษา) .(2566). การบริหารกิจการคณะสงฆ์ของพระสังฆาธิการธรรมยุติกนิกายใน
จังหวัดนครพนม. คณะศิลปศาสตร์และวิทยาศาสตร์ มหาวิทยาลัยนครพนม. 

พระธรรมบัณฑิต (ศิลา สิทฺธิธมฺโม). (2522). ประวัติวัดศรีเทพประดิษฐาราม. ส.วัฒนาพานิชย์. 



วารสาร ปัญญา ปีที่ 32 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2568)   173 

พระธวัชชัย ฐิตญาโณ (มุงคุณคำชาว), จรัส ลีกา, จักรพรรณ วงศ์พรพวัณ, พระมหาปพน กตสาโร (แสงย้อย) , 
และพลเผ่า เพ็งวิภาศ. (2565). การวิเคราะห์พุทธจริยศาสตร์ในประเพณีฮดสรงของตำบลกุดปลาดุก 
อำเภอชื ่นชม จังหวัดมหาสารคาม. วารสารบัณฑิตศึกษามหาจุฬาขอนแก่น , 9(2), 350-362. 
https://so02.tci-thaijo.org/index.php/jg-mcukk/article/view/257720 

ร้อยแปดพระเกจิ. (2563, 28 ตุลาคม). หลวงปู่จันทร์ เขมิโย วัดศรีเทพประดิษฐาราม อ.เมือง จ.นครพนม. 
สืบค้น 7 สิงหาคม 2567, จาก https://www.108prageji.com/หลวงปู่จันทร์-เขมิโย 

วัดบวรมงคลราชวรวิหาร. (2562). ประวัติวัดบวรมงคลราชวรวิหาร. สาละการพิมพ์. 
ศิริพงษ์ เสคำพันธ, ชมนาถ แปลงมาลย์, วิชัย วัชรเวคะวิชญ์, และปัญญา เสนาเวียง. (2564). กระบวนการ

เคลื่อนไหวทางศาสนาของรัชกาลที่ 4. วารสารสังคมศาสตร์เพ่ือการพัฒนาท้องถิ่น มหาวิทยาลัยราชภัฏ
มหาสารคาม ,  5 ( 3 ) ,  239 - 248 .  h t tp s : / / so02 . t c i - t h a i j o . o r g / i ndex .php/ soc -
rmu/article/view/246176 

 
 


