
  

การศึกษาเหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดี*

A Study of Causes and Effects of Kamma in the Story of SāmāvaTī
 

พระมหากอบกฤต โสภณปญฺโญ, จรสั ลกีา, จกัรพรรณ วงศพ์รพวณั1, อทุยั กมลศิลป์ และสุรพนัธ ์สุวรรณศรี2

Phramaha Kobkrit Sopanapanyo, Jaras Leeka, Chakkapan Wongpornpavan, Uthai Kamolsil  

and Surapan Suvannasri   

 มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตขอนแก่น1 

มหาวทิยาลยัมหามกฏุราชวทิยาลยั วทิยาเขตรอ้ยเอด็2 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus, Thailand 

Mahamakaut Buddhist University, Roi Et Campus, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: sopanapanyo@outlook.com

บทคัดย่อ

	 การวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาแนวคิดเรื่องเหตุผลและกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท 

2) ศึกษาประวัติของนางสามาวดี 3) วิเคราะห์เหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดี ซึ่งเป็นการวิจัย

เชิงเอกสาร เก็บข้อมูลจากเอกสารวิชาการและงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้อง วิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีการพรรณนา

ตามหลักอุปนัยวิธี

	 ผลการวิจัยพบว่า

	 1. 	 เหตุผลและกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาทท�ำให้เรารู้ถึงการใช้เหตุผล และกฎเกณฑ์การใช้

เหตุผลอย่างถูกต้อง รวมถึงการวิเคราะห์การอ้างเหตุผลในบริบทต่างๆ ของกรรมที่มีผลกระทบต่อ

ปัจเจกบคุคลและสังคมปัจจบัุน และเพือ่เป็นแนวทางในการอธบิายข้อถกเถยีงในเรือ่งกรรมในสงัคมปัจจบุนั

	 2.	 นางสามาวดเีป็นธดิาเศรษฐีเมอืงภทัทวดีและได้เป็นบตุรบญุธรรมของโฆสกเศรษฐอีภเิษกสมรส

กบัพระเจ้าอเุทน นางได้บรรลโุสดาบันและได้รบัการยกย่องจากพระพทุธเจ้าว่าเป็นผูเ้ลศิด้านมเีมตตาธรรม

	 3. 	 การวเิคราะห์เหตแุละผลของกรรมเรือ่งนางสามาวด ีพบว่านางสามาวดีได้ท�ำกรรมทีเ่ป็นเหตุ

คอืการเผาพระปัจเจกพทุธเจ้าในอดตีจึงได้รบัผลกรรมนัน้ถกูนางมาคนัทยิาเผาทัง้เป็น ส่วนนางมาคนัทยิาเอง 

ก็ได้รับผลกรรมที่ตนกระท�ำเพราะเหตุที่ได้เผานางสามาวดีและบริวาร จึงถูกลงโทษด้วยการถูกเผาพร้อม

ญาตพิีน้่อง และจากเรือ่งนีท้�ำให้สังคมปัจจบุนัมคีวามตระหนกัในเรือ่งกรรม และการให้ผลของกรรมมากขึน้

ค�ำส�ำคัญ: เหตุผลกรรม; นางสามาวดี

* ได้รับบทความ: 12 มีนาคม 2563; แก้ไขบทความ: 27 เมษายน 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 15 มิถุนายน 2563     

	     Received: March 12, 2020; Revised: April 27, 2020; Accepted: June 15, 2020   



118 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 1 (January - June 2020) 

Abstract

	 The aims of this research were: 1) to study the concepts of causes and effects of 

Kamma (action) in Theravada Buddhist philosophy: 2) to analyze causes and effects of 

Kamma in the story of Sāmāvadī. This study was carried out by means of a documentary 

research methodology through studying academic documents and related research works. 

The gathered data were then presented by the descriptive analysis based on the inductive 

reasoning principle. 

	 The research results are as follows: 

	 1.	 The concepts of causes and effects of Kamma in Theravada Buddhist  

philosophy creates awareness of correct application of reasoning and rules including 

analysis of reasoning in various contexts of Kamma affecting the individual and the  

present society. It is a guide used in explaining the debate about Kamma in society today.

	 2.	 Sāmāvadī was a wealthy daughter of the millionaire Phaddavadī. Then she 
married with King Uthen. She became Sotāpanna (Stream-Enterer) and was praised by 

the Lord Buddha as an excellent person with Metta-Dhamma (Loving Kindness). 

	 3.	 The analysis of the causes and effects of Kamma in the story of Sāmāvadī 
revealed that Sāmāvadī created Kamma which was the burning ofPaccekabuddha  

(Individually Enlightened One) in the past. Due to this Kamma, she was burned by 

Māgadiyā and her followers. Due to this Kamma, Māgadiyā and his followers were  

punished by burning as a karmic result. From this matter, people in the society are aware 

of Kamma and its effects.

Keywords: Cause Effect Kamma; Sāmāvadī 

1. 	บทน�ำ
	 สังคมไทยในครั้งบุรพกาลเป็นสังคมแห่งการแบ่งปันอยู่กันแบบพี่น้อง มีการเคารพผู้อาวุโสและ

กตัญญูต่อผู้มีอุปการคุณ เพราะเชื่อว่าการกระท�ำนั้นจะส่งผลดีเป็นการตอบแทน โดยมีหลักค�ำสอนทาง

พระพุทธศาสนาเป็นพื้นฐานในการด�ำเนินชีวิต รู้จักบาปบุญคุณโทษ จึงท�ำให้สังคมไทยในยุคนั้นมีความ

สงบสุข แต่เมื่อสังคมไทยมีการเปล่ียนแปลงเข้าสู่ยุคอุตสาหกรรม มีความเจริญทางด้านวัตถุมากขึ้นและ

คนส่วนใหญ่ให้คุณค่าทางด้านวัตถุมากขึ้นกว่าคุณค่าทางด้านจิตใจ จึงท�ำให้วิถีชีวิตและแนวคิดในการ

ด�ำเนินชีวิตเปลี่ยนแปลงไปอย่างมากโดยเฉพาะความเชื่อในเรื่องของกรรม คนไทยส่วนใหญ่มีพื้นฐานการ



119ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถินุายน 2563)                                  วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

ด�ำเนินชีวิตตามหลักค�ำสอนของพุทธศาสนาในเรื่องของกรรม ดังพุทธพจน์ที่ว่า “บุคคลหว่านพืชเช่นไร

ย่อมได้ผลเช่นนั้นคนท�ำดีย่อมได้ดี คนท�ำชั่วย่อมได้ชั่ว” (Tripitaka 15/374)

	 พุทธศาสนาถือว่าเป็นฐานของความคิดและเป็นวิถีชีวิตของคนในสังคมไทย ที่เอื้อเฟื้อต่อการ

ด�ำเนินชีวิตอันน�ำไปสู่ความสุขของคนในสังคม โดยพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งความมีเหตุมีผล มีระบบ

ความเชื่อความศรัทธา ที่ตั้งอยู่บนรากฐานแห่งปัญญา ความเชื่อที่ประกอบด้วยเหตุผลและประกอบด้วย

ปัญญา เรียกว่า ศรัทธา 4 ประกอบด้วย 1) กัมมสัทธา คือ ความเชื่อกรรม เชื่อกฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรม

มีอยู่จริง และกรรมคือการกระท�ำไม่ว่างเปล่า 2) วิปากสัทธา คือเชื่อวิบากเชื่อผลของกรรม เชื่อว่าผลของ

กรรมมีจริง คือกรรมที่ท�ำแล้วต้องมีผล 3) กัมมัสสกตาสัทธา คือ เชื่อว่าสัตว์มีกรรมเป็นของของตน  

4) ตถาคตโพธสิทัธา คือ เช่ือการตรัสรู้ของพระพทุธเจ้าทรงเป็นพระสัมมาสัมพุทธะ ทรงพระคณุทัง้ 9 ประการ 

แสดงธรรม บัญญัติวินัยไว้ด้วยดีทรงเป็นผู้ที่แสดงให้เห็นว่า มนุษย์ทุกคนหากฝึกตนด้วยดีก็สามารถเข้าถึง

ภูมิธรรมสูงสุด บริสุทธ์ิหลุดพ้นได้ดังท่ีพระองค์ได้ทรงบ�ำเพ็ญไว้เป็นแบบอย่าง (Phra Dhammapidok 

(P.A. Payutto), 2000 : 164)

	 แต่ในปัจจุบันจะเห็นได้ว่า จากเดิมที่ยกย่องคนดี คือ คนมีคุณธรรม และเชื่อในกฎแห่งกรรมตาม

ส�ำนวนท่ีว่า “ท�ำดีได้ดี ท�ำชั่วได้ชั่ว” ในปัจจุบันนี้ได้จางหายไปกับคนไทยรุ่นใหม่สังคมไทยได้เปล่ียนค่า

นิยมไปยกย่องวัตถุ คนดี คือ คนที่มีเงินทอง มีอ�ำนาจ และผลตอบแทนของการท�ำดีได้ดี “ดี” ในความ

หมายของคนรุน่ใหม่คอืได้วตัถสุิง่ของ เงนิทอง ชือ่เสียง เกยีรติยศ ทัง้ๆ ทีผู้่ทีไ่ด้รับการยกย่องเป็นผู้ประพฤติ

เสือ่มเสยี แต่สงัคมไม่ได้ให้ความสนใจความประพฤติหรือวธิกีารทีท่�ำให้ได้มาซ่ึงวตัถสิุง่ของเหล่านัน้ เพียง

แต่ขอให้ได้มาเป็นพอ จงึเกดิส�ำนวนในสงัคมใหม่ว่า “ท�ำดีได้ดีมทีีไ่หน ท�ำชัว่ได้ดีมถีมไป” แสดงให้เหน็ถงึ

ผลกระทบของความเช่ือเรื่องกรรมในสังคมไทยได้ลดน้อยลง สังคมเกิดความเข้าใจคลาดเคลื่อนไปจาก

ความเป็นจริงและไม่เชื่อกฎแห่งกรรมว่ามีจริงความเชื่อเหล่านี้ได้มีผลกระทบต่อสังคมอย่างมาก

	 นางสามาวดีเป็นอีกหนึ่งตัวอย่างในวรรณกรรมทางพุทธศาสนาที่กล่าวถึงเร่ืองกรรมและการให้

ผลของกรรม โดยในวรรณกรรมเรื่องนางสามาวดีนี้มีตัวอย่างหลายตอนที่ควรน�ำมาวิเคราะห์เก่ียวกับ 

เรือ่งของกรรมและการให้ผลของกรรมตามความสมเหตสุมผลของการกระท�ำนัน้ อาทเิช่นกรรมทีถ่กูใส่ร้าย

และกรรมที่โดนไฟเผาทั้งเป็น เป็นต้น เพื่อเป็นกรณีตัวอย่างและน�ำไปสู่การตอบโจทย์ปัญหาของสังคมใน

ปัจจุบันนี้ได้อย่างสมเหตุผล

	 ดังนั้น ด้วยเหตุที่กล่าวมานี้ ผู ้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาเหตุและผลของกรรมในเรื่อง 

นางสามาวดี ที่ปรากฏอยู่ในอรรถกถาธรรมบทเล่มที่ 2 มาเป็นกรณีศึกษาในครั้งนี้ เพื่อเสนอแนวทางใน

การอธิบายเรื่องของความสมเหตุสมผลของกรรมและตอบโจทย์ปัญหาของสังคมในยุคปัจจุบันนี้ เพื่อให้

คนในปัจจุบันนี้คลายความสงสัยและมีความตระหนักในเรื่องของการท�ำกรรมมากขึ้น เพื่อเป็นแนวทาง

ปฏิบัติให้ท�ำแต่กรรมดี ละเว้นกรรมชั่ว



120 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 1 (January - June 2020) 

2.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 1. 	 เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องเหตุผลและกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท

	 2. 	 เพื่อศึกษาประวัติของนางสามาวดี

	 3. 	 เพื่อวิเคราะห์เหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดี

3.  วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) (Thongpun, 2019 : 203-

214) ทีมุ่ง่ศกึษาถึงการวิเคราะห์เหตแุละผลของกรรมในเรือ่งนางสามาวดี โดยก�ำหนดวธิกีารด�ำเนนิวจิยัดังน้ี

	 1. 	 รูปแบบการวิจัยการวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสารโดยมีวิธีการเก็บและรวบรวมข้อมูล

จากเอกสาร ต�ำรา บทความวิชาการและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 

	 2. 	 ขั้นรวบรวมข้อมูล ได้ก�ำหนดขั้นตอนการวิจัยไว้ ดังนี้ 1) รวบรวมข้อมูลเอกสารขั้นปฐมภูมิ 

(Primary Sources) คือ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 

2539 และอรรถกถาธรรมบทภาค 2 2) รวบรวมข้อมูลเอกสารขั้นทุติยภูมิ (Secondary Sources) คือ 

เอกสาร งานวิจัย งาน สารนิพนธ์ วิทยานิพนธ์ ต�ำรา และบทความทางวิชาการที่เกี่ยวข้อง

	 3. 	 การตรวจสอบข้อมลูและการวเิคราะห์ข้อมลูประกอบด้วย 1) แยกแยะและจดัหมวดหมูข้่อมลู

จากเอกสารท่ีได้มาทัง้หมด 2) การตรวจสอบแหล่งทีม่าของข้อมูล ผูว้จัิยได้ท�ำการตรวจสอบข้อมลูเก่ียวกบั

เนื้อหาสาระเก่ียวกับเหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดี จากแหล่งข้อมูล 3 ด้าน ประกอบด้วย  

1) พระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พุทธศักราช 2539 2) อรรถกถาธรรมบทภาค 2 และ 

3) เอกสารวชิาการและงานวจิยัทีเ่กีย่วข้องในเรือ่งเกีย่วกบัเหตแุละผลของกรรม แล้วเหน็ว่ามข้ีอมลูทีต่รง

และสอดคล้องกนั 3) วเิคราะห์ข้อมลูในด้านต่างๆ อย่างเป็นระบบ 4) เปรยีบเทยีบข้อมลูลกัษณะทีเ่หมือน

กนัและแตกต่างกนั 5) วเิคราะห์ข้อมลูด้วยวธิกีารพรรณนาวเิคราะห์ตามหลักอปุนยัวธิ ี6) การสรุปผล และ

อภิปรายผลการวิจัย 

	 ทั้งนี้ผู้วิจัยได้น�ำผลการวิจัยจากขั้นตอนที่ 1 และขั้นตอนที่ 2 มาสรุปผลการวิจัยให้สอดคล้องกับ

วัตถุประสงค์ทั้ง 3 ข้อที่ได้ตั้งไว้นั้นตามล�ำดับ และหาความสอดคล้องกับเอกสาร ต�ำรา หนังสือและงาน

วิจัยที่เกี่ยวข้องแล้วน�ำเสนอผลสรุปการวิจัยต่อไป

4.  สรุปผลการวิจัย
	 การวิจัยเรื่องเหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดี ผู้วิจัยได้ท�ำการศึกษาแนวคิด ทฤษฎีและ

งานวจัิยท่ีเกีย่วข้อง แล้วน�ำผลจากการศึกษาเหล่านัน้มาวเิคราะห์ข้อมลู จงึท�ำให้ได้ผลสรปุจากการวจัิย ดังนี้

	 1.	 การใช้เหตผุลและกรรมในพุทธปรชัญาเถรวาทพบว่า การใช้เหตุผลเป็นการตระหนกัถงึความ



121ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถินุายน 2563)                                  วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

ถูกต้องและชัดเจนอย่างน้อยท่ีสุดเมื่อเรียนรู้การใช้เหตุผลแล้ว สามารถท�ำให้เราเข้าใจกฎเกณฑ์ รูปแบบ 

และวิธกีารใช้เหตผุลแบบต่างๆ ได้ดขีึน้ และสามารถวเิคราะห์การอ้างเหตผุลในบรบิทต่างๆ เช่น การเมอืง 

เศรษฐกิจ วัฒนธรรม สิ่งแวดล้อม เป็นต้น ได้อย่างเป็นระบบและในการใช้เหตุผลเพื่อการวิเคราะห์นั้น 

ต้องไม่ใช่เป็นไปเพื่อการจับผิดหรือการโต้เถียงเพื่อให้เกิดความขัดแย้งกับคนอื่น แต่เป็นการประเมินให้

เห็นคุณค่าของการใช้เหตุผลในทุกๆ ด้านเพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุด

	 พุทธปรัชญาเถรวาทได้ให้ทัศนะเรื่องกรรมไว้ในศรัทธา 4 ประการ สรุปได้ดังนี้ 1) กัมมศรัทธา 

เชื่อว่ากรรมมีจริง 2) วิปากศรัทธา เชื่อว่าผลของกรรมมีจริง 3) กัมมัสสกตาศรัทธา เชื่อว่าทุกคนมีกรรม

เป็นของตนจริง 4) ตถาคตโพธิศรัทธา เช่ือการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้ากฎแห่งกรรม คือ กฎธรรมชาติ 

เก่ียวกับกรรม เช่น ท�ำดีได้ดี ท�ำชั่วได้ชั่ว และยังให้ทัศนะเกี่ยวกับกฎธรรมชาติท่ีเป็นกฎแห่งเหตุและ 

ผลอันสืบเนื่องกับกรรมไว้ในนิยาม 5 (ก�ำหนดอันแน่นอน) คือ 1) อุตุนิยาม คือ กฎธรรมชาติเก่ียวกับ

อุณหภูมิหรือฤดูกาล 2) พีชนิยาม คือกฎธรรมชาติเกี่ยวกับพันธุกรรม 3) จิตนิยาม คือ กฎธรรมชาติ 

เกีย่วกบัเรือ่งจติ 4) กรรมนิยาม คอื กฎธรรมชาตเิกีย่วกบัการกระท�ำของมนษุย์ 5) ธรรมนยิาม คอืกฎเกณฑ์

ตามธรรมชาตมิกีารเกดิขึน้ ตัง้อยูแ่ละดบัไป และพทุธปรชัญาเถรวาทได้แบ่งกรรมออกเป็น 2 ลกัษณะ คอื 

กศุลกรรม และอกศุลกรรมกศุลกรรมหรอือกศุลกรรมนีเ้กดิจากเจตนาดังข้อความในนพิเพธกิสูตรว่าภกิษุ

ทั้งหลาย เพราะอาศัยเหตุนี้ เราจึงกล่าวว่าเจตนาเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้วจึงกระท�ำด้วยกาย วาจา และใจ

	 2.	 ประวัติความเป็นมาของนางสามาวดี พบว่า นางสามาวดี เป็นธิดาของภัททวดีเศรษฐีเมือง

ภัททวดี เดิมชื่อว่า สามาและบิดาของนางเป็นสหายที่ไม่เคยเห็นหน้ากันกับโฆสกเศรษฐีแห่งเมืองโกสัมพี

ต่อมาเกิดอหิวาตกโรคระบาดในเมืองภัททวดี เศรษฐีจึงพาภรรยาและลูกสาวอพยพหนีโรคร้ายไปยังเมือง

โกสมัพี เพือ่ขอพักอาศยักบัโฆสกเศรษฐผีูเ้ป็นสหาย แต่บังเอญิโชคร้ายประสบเคราะห์กรรมได้เสยีชีวติใน

ศาลาใกล้โรงทานของโฆสกเศรษฐี เหลือเพียงนางสามาผู้เป็นบุตรสาวเพียงคนเดียว ต่อมาโฆสกเศรษฐี 

ได้พบนางสามาทราบเรือ่งราวทัง้หมดของนางเกดิความรกัสงสารจงึรบันางไว้เลีย้งดูดุจลูกสาวแท้ๆ ของตน 

และยกนางไว้ในฐานะธดิาคนโต โดยปกตทิีบ้่านของโฆสกเศรษฐีแจกทานเป็นประจ�ำ เมือ่เวลาแจกทานจะ

มีเสียงเซ็งแซ่จากการยื้อแย่งของผู้มาขอรับแจกทาน ท่านเศรษฐีก็ฟังทุกวันจนเคยชิน แต่เมื่อนางสามา 

เข้ามาอยู่ในบ้านของท่านเศรษฐีแล้ว เห็นความไม่มีเรียบร้อยดังกล่าว จึงคิดหาทางแก้ไข นางจึงให้คนท�ำ

รัว้มปีระตทูางเข้าและทางออก ให้ทกุคนเรยีงแถวเข้ารับแจกทาน ทุกอย่างเรียบร้อยไม่มเีสียงเซ็งแซ่เหมอืน

แต่ก่อน เพราะท�ำรั้วนั้น นางจึงได้ชื่อว่า สามาวดี ต่อมาจึงได้อภิเษกสมรสกับพระเจ้าอุเทนพระเจ้าอุเทน

จึงทรงตั้งไว้ในต�ำแหน่งแห่งอัครมเหสีและมีเหตุการณ์ที่ส�ำคัญในเรื่องนางสามาวดี สรุปได้ดังนี้

	 	 2.1	 นางมาคนัทิยาผกูอาฆาตพระศาสดา พบว่ามีมลูเหตุมาจากพราหมณ์ผูเ้ป็นบดิาของนาง

มาคันทิยาอยากได้พระพุทธเจ้ามาเป็นสามีของลูกสาวตนเอง แต่พระพุทธองค์ได้แสดงธรรมโปรด  

จนกระทั่งพราหมณ์และภรรยาได้บรรลุอนาคามิผล และทูลขอบรรพชา ต่อมาก็ได้บรรลุเป็นพระอรหันต์



122 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 1 (January - June 2020) 

ฝ่ายนางมาคนัทยิาได้ยนิพระด�ำรสัของพระพทุธเจ้าโดยตลอด รู้สึกโกรธเคยีดแค้นในใจท่ีพระพุทธองค์ตรัส

ถึงร่างกายของนางเต็มไปด้วยมูตรและกรีส ไม่ปรารถนาจะสัมผัสถูกต้องแม้ด้วยปลายเท้า

	 	 2.2	 นางสามาวดีถูกใส่ความด้วยเรือ่งไก่ พบว่านางมาคนัทยิาได้ว่าจ้างทาสและกรรมกรตาม

ด่าพระพุทธเจ้า แต่ก็ไม่สามารถท�ำอะไรต่อพระพุทธเจ้าได้ ก็ยิ่งมีความโกรธแค้นมากขึ้น จึงคิดอุบาย 

ใส่ความแก่นางสามาวดีและบริวารผู้มีศรัทธาในพระพุทธเจ้า โดยส่งข่าวไปบอกแก่อาขอให้ส่งไก่เป็น 

ที่ยังมีชีวิตมาให้ 8 ตัว และไก่ตายอีก 8 ตัว และส่งไก่ที่ยังมีชีวิตไปให้นางสามาวดีเพื่อปรุงอาหารถวาย

พระเจ้าอุเทน แต่นางสามาวดีไม่ท�ำเพราะเป็นปาณาติบาต ต่อมานางมาคันทิยาได้ส่งไก่ท่ีตายแล้วไปให้

นางสามาวดเีพือ่ปรงุอาหารไปถวายพระพทุธเจ้านางสามาวดีจึงปรุงอาหารไปถวายพระพุทธเจ้า ท�ำให้นาง

มาคันทิยาได้ช่องไปทูลต่อพระเจ้าอุเทนเพื่อลงโทษนางสามาวดีแต่ก็ไม่เป็นผล

	 	 2.3	 ถูกใส่ร้ายด้วยเรื่องงู พบว่า ปกติพระเจ้าอุเทนจะเสด็จไปประทับที่ปราสาทของ 

พระมเหสีทั้ง 3 ตามวาระแห่งละ 7 วัน ครั้นอีก 2-3 วัน จะถึงวาระเสด็จไปประทับที่ปราสาทของนาง 

สามาวดี นางมาคันทิยาได้วางแผนส่งข่าวไปถึงอาให้ส่งงูพิษที่ถอนเขี้ยวออกแล้วมาให้นางเมื่อได้มาแล้ว 

จึงใส่งูเข้าไปในช่องพิณ ซึ่งพระเจ้าอุเทนทรงเล่นและน�ำติดพระองค์เป็นประจ�ำแล้วน�ำช่อดอกไม้ปิดช่อง

พิณไว้ ก่อนที่พระเจ้าอุเทนจะเสด็จไปยังปราสาทของนางสามาวดีนั้น นางมาคันทิยาได้ท�ำทีเป็นกราบทูล

ทัดทานไม่ให้พระราชาเสด็จไปแต่พระราชาไม่เชื่อค�ำทัดทาน นางมาคันทิยาจึงขอติดตามไปด้วยขณะที่

นางสามาวดีและหญิงบริวารปรนนิบัติพระเจ้าอุเทนอยู่ และทรงวางพิณไว้บนพระแท่นบรรทมนั้นนางมา

คนัทยิากท็�ำทเีดนิมาใกล้ๆ บรเิวณนัน้ แล้วดงึช่อดอกไม้ท่ีปิดช่องพิณออก งูท่ีอดอาหารมาหลายวนัได้เล้ือย

ออกมาพ่นพิษแผ่พังพาน พระราชาทอดพระเนตรเห็นงูก็ทรงกลัวต่อความตาย จึงด่าตวาดนางสามาวดีที่

คดิปลงพระชนม์ และต�ำหนิพระองค์เองท่ีไม่เช่ือค�ำทดัทานของนางมาคนัทยิา ด้วยความกริว้โกรธจึงตดัสนิ

ประหารชีวิตนางสามาวดีและหญิงบริวารด้วยพระองค์เอง

	 	 2.4	 นางสามาวดถีกูเผาทัง้เป็นพร้อมหญงิสหายพบว่าขณะทีพ่ระเจ้าอเุทนเสด็จประพาสราช

อุทยาน นางมาคันทิยาสั่งคนใช้ให้เอาผ้าชุบน�้ำมันแล้วน�ำไปพันที่เสาทุกต้น ในปราสาทของนางสามาวดี 

โดยพูดเกลี้ยกล่อมให้นางสามาวดีและบริวารเข้าไปรวมอยู่ในห้องเดียวกันแล้วจึงลั่นกลอนข้างนอกแล้ว 

จุดไฟเผาพร้อมทั้งปราสาทเปลวเพลิงได้ลุกโชนข้ึนท่ีพระต�ำหนักอย่างรวดเร็ว เหมือนไฟท่ีต้องเชื้อน�้ำมัน

อย่างรุนแรงจนยากแก่การดับได ้ พระเจ้าอุเทนทรงเสียพระทัยมาก จึงทรงหาอุบายที่จะสืบหาความจริง 

และได้ทราบความเป็นจริงทั้งหมด จึงทรงสั่งลงโทษประหารชีวิตนางมาคันทิยาพร้อมกับเหล่าญาติ 

	 	 2.5 	ชดใช้กรรมเก่าของนางสามาวด ีพบว่าในอดตีกาลเมือ่พระเจ้าพรหมทตัครองราชย์สมบตัิ

ในกรุงพาราณสี ได้ถวายภัตตาหารแก่พระปัจเจกพุทธเจ้า 8 องค์เป็นประจ�ำ  และนางสามาวดีกับหญิง

สหาย 500 คน ก็เกิดอยู่ในพระราชนิเวศน์นั้นได้ช่วยท�ำกิจบ�ำรุงเลี้ยงพระปัจเจกพุทธะทั้ง 8 นั้นด้วย  

ต่อมาพระปัจเจกพทุธะองค์หนึง่ได้ปลกีตวัไปเข้าฌานสมาบตัใินดงหญ้ารมิแม่น�ำ้ส่วนพระราชาได้พาหญงิ



123ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถินุายน 2563)                                  วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

เหล่านัน้ไปเล่นน�ำ้กนัทัง้วนัพวกผูห้ญงิพออาบน�ำ้นานๆ กห็นาว จงึพากนัขึน้มาก่อไฟทีก่องหญ้าผงิ พอไฟ

ไหม้กองหญ้าหมดก็เห็นพระปัจเจกพุทธะถูกไฟไหม้ ต่างพากันตกใจ เพราะเป็นพระปัจเจกพุทธะของ 

พระราชา ด้วยเกรงว่าจะถกูลงโทษ จงึช่วยกนัเพือ่จะท�ำลายหลักฐานด้วยการช่วยกนัหาฟืนมาสุมจนท่วม

องค์พระปัจเจกพุทธะจนแน่ใจว่าหมดฟืนนี้พระปัจเจกพุทธะก็คงจะถูกเผาไม่เหลือซาก แล้วพากันกลับ

พระราชนิเวศน์ ด้วยกรรมนี้ หญิงเหล่านั้นเมื่อตายแล้วถูกไหม้ในนรกหลายพันปี พ้นจากนรกแล้วถูกเผา

อย่างนี้อีก 100 ชาติ นี้เป็นผลกรรมของนางสามาวดีและบริวาร

	 3.	 เหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดีพบว่าเหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวด ี

ผู้วิจัยจะน�ำเสนอการวิเคราะห์ใน 2 ประเด็นดังนี้

	 	 3.1	 วเิคราะห์ตอนนางมาคนัทยิาผกูอาฆาตและการจ้างนกัเลงไปด่าพระพทุธเจ้า พบว่านาง

มาคันทิยา ได้รับความเดือดร้อนในโลกน้ีและโลกหน้าเพราะเกิดจาก อวิชชาไม่เข้าใจในพระด�ำรัสของ

พระพุทธเจ้าที่ตรัสกับบิดามารดาที่ว่า ร่างกายของนางเต็มไปด้วยมูตรและกรีสไม่ปรารถนาจะสัมผัส 

ถูกต้องแม้ด้วยปลายเท้าจึงเกิดความเคียดแค้นต่อพระพุทธเจ้าและได้จ้างวานให้คนไปด่าพระพุทธเจ้า  

จึงเป็นสาเหตุให้นางได้รับความเดือดร้อนจากการกระท�ำของนางเพราะการประพฤติอกุศลที่คิดร้ายต่อ 

ผู้อื่นทั้งในโลกนี้ด้วยการถูกประหารชีวิตพร้อมบริวารและเมื่อตายแล้วยังไปเกิดในอบายภูมิ

	 	 3.2	 วิเคราะห์ตอนนางสาวมาวดีถูกใส่ความ และถูกเผาทั้งเป็นพร้อมกับหญิงบริวาร พบว่า 

นางสามาวดีถูกใส่ความและถูกเผาทั้งเป็นพร้อมกับเหล่าหญิงบริวารเพราะผลกรรมที่เผาพระปัจเจกพุทธ

เจ้า 8 องค์ และขณะไฟก�ำลังไหม้อยู่นั้นนางสามาวดีได้ตั้งสติและให้โอวาทแก่หญิงบริวารให้แผ่เมตตา 

ต่อคนผู้คิดประทุษร้าย และเจริญเวทนาปริคคหกัมมัฏฐาน บางคนได้บรรลุสกทาคามี บางคนได้บรรลุ

อนาคามี ท�ำกาละแล้ว บ้างไปเกิดในสวรรค์และบ้างไปเกิดในพรหมโลกด้วยอานิสงส์แห่งการเจริญ

กรรมฐานนีเ้มือ่วิเคราะห์ตามกรรม 12 พบว่านางสามาวดีได้รับผลกรรมนัน้ทัง้หมดทัง้ทีเ่ป็นอกศุลในอดีต 

และกรรมที่เป็นกุศลในปัจจุบัน ซึ่งกรรมท้ัง 12 นั้นได้ให้ผลครบทั้งหมด ทั้งกรรมที่ให้ผลตามกาลให้ผล

ตามก�ำลัง และให้ผลตามหน้าที่ เช่น

	 	 	 3.2.1		กรรมให้ผลตามกาล คือทิฏฐธรรมเวทนียกรรมเป็นกรรมท่ีจะให้ผลในชาตินี้

ท�ำให้พระนางได้บรรลุโสดาบัน และด้วยผลแห่งกุศลกรรมนี้ท�ำให้นางมีสุคติเป็นเบื้องหน้าอันเป็นการท�ำ

หน้าที่ของอุปปัชชเวทนียกรรมเป็นกรรมซ่ึงให้ผลในชาติหน้า กรรมที่ท�ำให้เกิดในภพภูมิที่ดี และด้วยผล

แห่งกรรมดนีีจ้ะส่งผลทีเ่ป็นกุศลต่อไปให้เป็นหน้าทีข่องอปราปรเวทนยี กรรม เป็นกรรมทีจ่ะให้ผลในชาติ

ต่อไป ซึ่งแน่นอนว่านางเป็นพระอริยบุคคลขั้นโสดาบัน เมื่อท�ำกาละแล้วไม่เกิน 7 ชาติก็จะท�ำมรรคผลที่

เหลือให้แจ้ง เข้าสู่นิพพานในที่สุดและในที่สุดแล้วก็จะกลายเป็นอโหสิกรรมไป

	 	 	 3.2.2		กรรมให้ผลตามก�ำลัง คือ จากการที่นางสามาวดีได้ท�ำกรรมในอดีตนั้นท�ำให้

นางต้องรับทุกข์ในนรกอเวจีเป็นเวลานาน ซึ่งเป็นครุกรรมที่มีก�ำลังหนักท�ำให้นางเมื่อใกล้จะสิ้นชีวิตใน



124 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 1 (January - June 2020) 

อัตภาพนั้นอาสันนกรรมก็ส่งผลให้นางต้องได้รับกรรมอย่างหนัก ต่อมาเมื่อมาเกิดในอัตภาพแห่งมนุษย์ 

จึงถูกเผาทั้งเป็นตั้งร้อยอัตภาพเพราะเศษกรรมที่เหลือนั้น เรียกกรรมนี้ว่าพหุลกรรมเป็นกรรมที่มีก�ำลัง

รองลงมาจากครุกรรม 

	 	 	 3.2.3		กรรมให้ผลตามหน้าท่ี คือ ในเนื้อเร่ืองนี้น้ันจะเห็นว่า ชนกกรรมให้ผลอันดับ

แรกคือให้นางสามาวดีเกิดในนรกอเวจี เม่ือละอัตภาพจากนรกแล้วก็มาเกิดเป็นมนุษย์ในอัตภาพนี้ 

อปุถัมภกกรรมกท็�ำหน้าท่ีให้นางทัง้สขุและทกุข์ เพราะเศษแห่งกรรมทีเ่หลอืนัน้ ในระหว่างด�ำเนินชวีติอยู่

นั้นจะเห็นได้ว่าอุปปีฬกกรรมก็ท�ำหน้าท่ีบีบคั้นให้กรรมส่งผลต่อนาง และในบางตอนจะมีอุปฆาตกกรรม

ซึ่งเป็นตัวเข้าไปตัดรอนกรรมบางตัว เช่น ตอนที่พระเจ้าอุเทนยิงธนูหมายปลงประหารชีวิตนาง แต่ลูกศร

นั้นกลับย้อนหาพระเจ้าอุเทนเองเพราะอานุภาพแห่งเมตตาของนางสามาวดี หรืออาจกล่าวได้ว่าเป็น 

อุปฆาตกกรรมซ่ึงเข้าไปขัดขวางไม่ให้อุปถัมภกกรรม หรืออุปปีฬกกรรมนั้นให้ผลดังนั้น จะเห็นได้ว่าการ 

ที่นางได้รับกรรมนี้สมควรแล้วต่อกรรมที่นางได้กระท�ำไว้ ตามมติทางพุทธปรัชญาเพราะบุคคลท�ำกรรม

เช่นใดไว้ ย่อมได้รับผลเช่นนั้น แม้เวลาจะผ่านไปเนิ่นนานเพียงใด ตราบใดที่ยังมีกิเลสอยู่ มีการท�ำกรรม

อยู่ กรรมนี้นั้นก็ย่อมจะตามให้ผลอยู่ร�่ำไป หมุนเวียนกันไปไม่มีที่สุด และเป็นความสมเหตุสมผลในการให้

เหตุผลดังนั้นจะเห็นได้ว่า การที่นางสามาวดีนี้ได้รับผลกรรมที่ท�ำนั้น เป็นเหตุผลสมควรแล้ว เพราะกรรม

ทีเ่ป็นทัง้อกศุลและกศุลนี ้นางได้กระท�ำด้วยตนเอง และการได้รับผลแห่งการกระท�ำนัน้ เป็นสิง่สมควรแล้ว 

และแน่นอนว่ามีความสมเหตุสมผล 

5.  อภิปรายผลการวิจัย
	 จากการวเิคราะห์ข้อมลูในการวจัิยเรือ่งเหตุและผลของกรรมในเรือ่งนางสามาวดี เป็นการวจิยัเชงิ

เอกสารได้พบเห็นประเด็นที่น่าสนใจ จึงได้น�ำประเด็นเหล่านั้นมาอภิปรายผลดังนี้

	 1. 	 การใช้เหตุผล เป็นสิ่งส�ำคัญอย่างยิ่งในการด�ำเนินชีวิตของสังคมมนุษย์ และในยุคปัจจุบันที่

คนส่วนใหญ่ให้ความส�ำคญัในด้านวตัถุจนเกนิไปเป็นเหตุให้มคีวามถดถอยด้านจติใจไม่มคีวามโอบอ้อมอารี 

เห็นแก่ตัวตลอดถึงเป็นผู้มีความเห็นผิด และมีความเชื่อผิดๆ ในเรื่องของการกระท�ำ  โดยเฉพาะในสังคม

ยุคใหม่นี้บางคนเห็นคนเลวท�ำกรรมท่ีเลวทรามกลับได้ดี และคนดีท�ำกรรมดีกลับได้ผลท่ีตรงกันข้าม  

ซึง่เป็นปัญหาทีถ่กเถียงกนัเรือ่ยมาสอดคล้องกับพระเมธธีรรมาภรณ์ (ประยรู ธมมฺจติโฺต) (Phra Metheet 

hammaphon (Prayoon Thammacittato), 1996) ได้กล่าวไว้ในหนงัสอื กรรมและการเวยีนว่ายตายเกดิ 

สรุปได้ว่า กิเลสเป็นเหตุให้ท�ำกรรมไม่ดีคือ อกุศลกรรม ส่วนคุณธรรมเป็นเหตุให้ท�ำกรรมดีคือ กุศลกรรม

และซึ่งสอดคล้องกับวศิน อินทสระ (Inthasara, 2002 : 49) ได้กล่าวไว้ในหนังสือสวรรค์นรก บุญ บาป 

สรุปได้ว่า คนเรามีกรรมเป็นของตน เป็นผู้รับผลของกรรม มีกรรมเป็นก�ำเนิด มีกรรมเป็นที่พึ่งอาศัยหาก

ท�ำกรรมใดไว้ จะดีหรือชั่วก็ตามย่อมต้องรับผลของกรรมนั้น



125ปีที ่7 ฉบบัที ่1 (มกราคม-มถินุายน 2563)                                  วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

	 2.	 เรือ่งนางสามาวดนีีเ้ป็นอีกหนึง่ตวัอย่างทีม่ปีระเด็นน่าสนใจหลายตอนจะเหน็ว่าผลและกรรม

ของนางสามาวดีมีความเหมาะสมและสมเหตุสมผลตามกรรมที่นางได้รับเพราะว่ากรรมที่นางได้ท�ำย่อม

ส่งผลให้นางได้รับในสิ่งท่ีนางท�ำนั้นเป็นความสมควรแก่เหตุและปัจจัยแล้วซ่ึงสอดคล้องกับอุรา ชื่นภักดี 

(Chuenphakdee, 1986) ที่ได้ท�ำวิจัยเรื่อง การศึกษาเปรียบเทียบมนุษย์และกฎแห่งกรรมในพระคัมภีร์

พุทธศาสนานิกายเถรวาทและมหายาน: ศึกษาเฉพาะกรณีพุทธศาสนิกชนในชุมชนกรุงเทพมหานคร  

พบว่า มนุษย์เป็นไปตามกฎแห่งกรรม และกฎแห่งกรรมนี้เองที่ท�ำให้มนุษย์แตกต่างกัน การจะออกจาก

วงจรแห่งกรรม นั้นจะต้องมีความเข้าใจในระบบของกรรม และพยายามตัดวงจรของกรรมโดยพยายาม

เดนิตามทางสายกลาง (มชัฌมิาปฏปิทา) เพือ่ลถุงึการส้ินกรรมโดยสิน้เชงิ แต่มข้ีอเปรียบเทยีบการตีความ

ในเรื่องของกรรม ระหว่างคัมภีร์เถรวาทและคัมภีร์มหายานท่ีแตกต่างกัน คือ กรรมฝ่ายเถรวาทจะเน้น 

ค�ำสอนครอบคลมุกรรมทีม่อีทิธพิลให้ทัง้ 3 กาล โดยเฉพาะกรรมในปัจจุบนัเป็นพิเศษ ส่วนมหายานจะให้

คุณค่าต่ออดีตกรรมว่าเป็นเหตุของความเป็นอยู่ในปัจจุบันด้วย

	 3.	 พทุธปรชัญาเถรวาทได้ให้ทัศนะเกีย่วกบักรรมดีและกรรมชัว่ท่ีบคุคลได้รับเหมอืนในเร่ืองนาง

สามาวดีเพราะกรรมดีที่นางได้ท�ำไว้เป็นเหตุให้นางสามารถบรรลุเป็นพระโสดาบัน และส่งผลให้ไปเกิดใน

สุคติภูมิ และเหตุของกรรมชั่วในอดีตส่งผลให้นางต้องถูกเผาทั้งเป็น ซึ่งสอดคล้องกับพระมหานงค์ อับไพ 

(Phramaha Nong Abpai, 2003) ได้วจิยัเรือ่ง ค�ำสอนเรือ่งกฎแห่งกรรมกบัการปฏบิตัวิปัิสสนากรรมฐาน

ของคุณแม่สิริ กรินชัย พบว่า หลักกรรมมีความเกี่ยวข้องกับการเวียนว่าย ตายเกิดหรือที่เรียกว่า 

“สังสารวัฏ” ไม่มีใครรู้ว่าเราเกิดและตายมาแล้วกี่ภพกี่ชาติ เราไม่อาจรู้ได้ด้วยการคิดเอาเอง เมื่อเกิดมา

จึงต้องประสบกับความทุกข์ยากล�ำบากในการด�ำเนินชีวิต อันเป็นการเพิ่มทุกข์ในสังสารวัฏอีก ผู้เห็นภัย

ในวัฏสงสาร จึงได้พยายามเพื่อพ้นจากความทุกข์คือการไม่เกิดอีก พ้นจากกฎแห่งกรรมไม่เวียนว่าย 

ตายเกดิอกี มนษุย์จงึควรศกึษาเรือ่งกรรมและด�ำเนนิชวีติให้ ถกูต้องตามหลักค�ำสอนทางพระพุทธศาสนา 

จึงจะสามารถน�ำตนให้พ้นจากวัฏสงสารได้

6.  ข้อเสนอแนะ
	 ในการท�ำวิจัยเรื่อง เหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดี ซึ่งเป็นการวิจัยเชิงเอกสารโดยมี

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 3 ข้อ คือ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดเรื่องเหตุผลและกรรมในพุทธปรัชญาเถรวาท  

2) เพื่อศึกษาความเป็นมาของนางสามาวดี 3) เพื่อวิเคราะห์เหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวดี  

ผู้วิจัยได้ก�ำหนดเป็นข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

	 1. 	 ข้อเสนอแนะในการน�ำไปใช้ในการท�ำวิจัยเกี่ยวกับเหตุและผลของกรรมในเรื่องนางสามาวด ี

นีซ้ึง่มผีลการวจิยัทีส่อดคล้องกับวตัถปุระสงค์ทีต่ัง้ไว้ ผู้วจัิยจึงก�ำหนดเป็นข้อเสนอแนะในการน�ำไปใช้ดังนี ้

1) การน�ำแนวคิดเรื่องของผลกรรมของนางสามาวดีมาเป็นอุทาหรณ์ในการสร้างคุณงามความดีไม่ให้



126 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 1 (January - June 2020) 

ประมาทในชีวิต 2) การน�ำแนวคิดของกรรมของนางสามาวดีเป็นเครื่องเตือนสติเป็นอยู่อย่างปราศจาก

อาฆาตพยาบาทกันและกัน

	 2.	 ข้อเสนอแนะส�ำหรับการท�ำวิจัยครั้งต่อไปคือ 1) ควรท�ำวิจัยเกี่ยวกับการให้ผลของกรรมใน

พทุธปรชัญาเถรวาทกบัการใช้เหตผุลในปรชัญาตะวนัตก และ 2) ควรมกีารศกึษาเกีย่วกบัความเชือ่ผลของ

กรรมในสังคมไทยปัจจุบัน

7.  องค์ความรู้ที่ได้รับ
	 1. 	 จากการวจัิยในครัง้นีท้�ำให้เข้าใจในเรือ่งของกรรมโดยการใช้หลกัเหตผุลเป็นตวัแปรส�ำคญัใน

การตระหนักถึงความมีอยู่ของกรรมและการให้ผลของกรรม

	 2.	 จากการวจิยัในครัง้นี ้ท�ำให้เกดิความตืน่ตวัในเรือ่งของกรรม แม้ว่าเรือ่งกรรมจะเป็นอจนิไตย 

แต่ก็สามารถอธิบายได้ด้วยเหตุผล อันเป็นผลที่ปรากฏอยู่เฉพาะหน้านี้

	 3.	 จากการวจิัยนี้ ท�ำให้เกิดมุมมองการใช้ชวีติทีต่ระหนกัถงึเรือ่งของกรรม และผลจากการกระท�ำ

References

Chuenphakdee, U. (1986). Comparative Study of Humans and the Law of Karma in Buddhist 

Scriptures Theravada and Mahayana. Master of Arts Thesis, Religion Comparison. 

Graduate School: Mahidol University.

Inthasara, W. (2002). Heaven of Boon Sin in Buddhism. Bangkok: Sand grain.

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka: Version. Bangkok:  

Mahachulalongkornrajavidyalaya Press.

Phra Dhammapidok (P.A. Payutto). (2000). Buddhist Dictionary of Buddhist Code. 9th  

edition. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University.

Phra Metheethammaphon (Prayoon Dhammacitto). (2002). Karma and circulation. 

1th. Bangkok: Dhammasapha Publishing.

Phramaha Nong Abpai. (2003). Teachings of the law of karma and the practice of meditation 

of Mrs. Siri karinchai. Master of Arts, Thesis in Buddhist Studies. Graduate School: 

Thammasat University.

Thongpun, S. (2019). The Buddhist Arts in Lanchang: Concept, Development and Art 

Cultural Values. Dhammathas Academic Journal, 19(1), 203-214.


