
  

วิบัติในพระพุทธศาสนา*

The Calamity in the Buddhism

พระรุ่งธรรม โชตธิมโฺม (หลกัค�ำ) และพระมหามติร ฐติปญฺโญ 

Phra Rungtham Jodidhammo (Lakkham) and Phramaha Mit Thittapanyo  

 มหาวทิยาลยัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั วทิยาเขตขอนแก่น 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khon Kaen Campus, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: rungtham6460@gmail.com

บทคัดย่อ

	 วิบัติ 4 ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา คือ 1) ศีลวิบัติ คือ การกระท�ำที่ขัดต่อศีลหรือการกระท�ำให้

ศีลบกพร่องการล่วงละเมิดข้อระเบียบ กฎกติกาของสังคมขนบธรรมเนียมจารีตประเพณีในแต่ละท้องถิ่น 

อนัส่อถงึลกัษณะทีท่างสงัคมไม่เหน็ดด้ีวย 2) อาจารวบิติั คือ ความประพฤติเสยีหาย เสยีอาจาระ เสยีจรรยา

มารยาท ความประพฤติผิดในหลักของศีลธรรมและจริยธรรม ผิดต่อหลักค�ำสอนในทางพระพุทธศาสนา

หรือหลักศาสนาของตนเองที่นับถือ 3) ทิฎฐิวิบัติ คือ ความเห็นท่ีขัดต่อความเป็นจริงหรือความเห็นผิด 

เป็นถูก ความเห็นท่ีประกอบไปด้วยกิเลส คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง อาศัยอ�ำนาจของกิเลส 

เหล่านี้ที่ท�ำให้บุคคลนั้นมีความเห็นผิด คิดผิด ท�ำผิด ทั้งทางกาย วาจา และใจ 4) อาชีววิบัติ คือ ความวิบัติ

แห่งการประกอบอาชีพ หรือการเลี้ยงชีพในทางที่ผิดไม่เหมาะสมไม่ควรแก่เพศภาวะของตนเอง เป็นการ

ประกอบอาชีพที่ขัดต่อหลักแห่งศีลธรรม ขัดหลักกฎหมายของบ้านเมือง เป็นเหตุให้ตนเองและบุคคลอื่น

เดือดร้อน มีผลกระทบเป็นวงกว้าง สามารถเกิดปัญหาต่อสาธารณะ ชุมชนองค์กร หน่วยงาน ท�ำให้ได้รับ

ความเดือดร้อน เสียหาย 

ค�ำส�ำคัญ: วิบัติ; พระพุทธศาสนา

Abstract

	 There are four failures which are documented in Buddhist principles in the following: 

1) Precept failure is defined as an act against morality, also known as immoral conduct 

* ได้รับบทความ: 26 มีนาคม 2563; แก้ไขบทความ: 24 พฤศิจกายน 2563; ตอบรับตีพิมพ์: 30 ธันวาคม 2563     

	     Received: March 26, 2020; Revised:  November 24, 2020; Accepted: December 30, 2020   



166 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 2 (July-December 2020) 

in which it violates public laws and traditions in each region, leading to unacceptable 

behaviours to the society; 2) Behavioural failure is described as misconduct against  

ethics. Moreover, it is misbehaviour against moral and ethical fundamentals as well as 

the religious teaching in Buddhism and/or other religious beliefs; 3) Erroneous beliefs is 

an act of having false opinions against reality and morality in which it is formed by greeds, 

anger and delusions. Furthermore, it depends on the power of those aforementioned 

greeds which results in a person having wrongful thoughts and misconduct both  

verbally and mentally; 4) Professional failure refers to occupational misconduct or 

 professional malpractice which is inappropriate to gender and self and contrary to the 

good morals and the laws. Consequently, it creates a catastrophe to own self and other 

parties. In other words,it can widely affect public community, organisations and companies 

with a disastrous outcome.

Keywords: Failure; Buddhism 

1. 	บทน�ำ
	 โลกได้ถกูมนษุย์น�ำเอาทรพัยากรทางธรรมชาติขึน้มาใช้ เพ่ือให้มนษุย์ทีด่�ำเนนิชวีติบนโลกนีมี้ความ

เป็นอยูท่ีด่ขีึน้ สะดวกสบายข้ึน จงึเป็นสาเหตทุ�ำให้ระบบนเิวศทางธรรมชาติเกิดการเปลีย่นแปลง ประกอบ

กับสภาวะการเปลี่ยนแปลงของโลกที่เกิดขึ้นอยู่ตลอดเวลา จึงก่อให้เกิดภัยพิบัติทางธรรมชาติอยู่บ่อยๆ 

อาทิเช่น แผ่นดินไหว น�้ำท่วม ภัยแล้ง เป็นต้น

	 สภาวะทางธรรมชาตทิีเ่ป็นเช่นนี ้ซึง่มคีวามเปล่ียนแปลงไปตามกฎธรรมชาติ เฉกเช่นเดียวกบัชวีติ

ของมนุษย์ ที่มีความเปลี่ยนแปลงไปตามกฎแห่งพระไตรลักษณ์ ซ่ึงในทางพระพุทธศาสนาเรียกสภาวะ

แบบนี้ว่า วิบัติ ค�ำว่า วิบัติ ในความหมายทางพระพุทธศาสนาหมายถึง ความเสียหาย ความผิดพลาด  

ความบกพร่อง ความเสียหายใช้การไม่ได้วิบัติ ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนามีอยู่มากมายหลายประการ 

ในงานบทความนี้มุ่งเน้นที่จะกล่าวถึงเฉพาะวิบัติ 4 ประการที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา

	 สงัคมไทยในปัจจบุนัก�ำลงัเผชญิกบัปัญหาความเส่ือมโทรมในทางศลีธรรมและจริยธรรมอย่างหนกั 

ปัญหาเหล่านี้ได้หมักหมมและสั่งสมมานาน นับตั้งแต่การแยกเอาการศึกษาออกจากวัด เพื่อต้องการ

พัฒนาการศึกษาของชาติให้เท่าเทียมกับนานาประเทศ ด้วยเหตุนี้ ผู้คนในสังคมเร่ิมจะห่างจากศีลธรรม

จริยธรรมมากขึ้น กลายมาเป็นปัญหาที่จะต้องรีบแก้ไขเร่งด่วน เมื่อพิจารณาถึงค�ำว่า วิบัติ ตามนัยคัมภีร์

ทางพทุธศาสนาทีไ่ด้กล่าวไว้ ความวบิตัทิีเ่กดิขึน้ได้เนือ่งมาจากการกระท�ำของตนเองเป็นเหตหุลกั ผลจาก

การกระท�ำน้ันเองทีส่่งผลให้ด ีหรอืส่งผลในทางลบ กอ็าศยัเหตขุองการกระท�ำเป็นหลกั การกระท�ำจะเกดิ



167ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563)                                 วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

ได้ก็ต้องอาศัยทิฎฐิ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวถึงความวิบัติว่า มิจฉาทิฏฐิเป็นตัวสร้าง

ความเสื่อมพินาศทั้งตนเองและสังคมก่อให้เกิดความเสื่อมประโยชน์ เสื่อมทรัพย์สมบัติ เสื่อมยศ เป็นต้น 

ปัจจัยให้เกิดมิจฉาทิฎฐิ ได้แก่ ปรโตโฆสะ ที่ไม่ดีไม่งาม สภาพแวดล้อมทางสังคมชั่วร้าย เฉพาะอย่างยิ่ง

ปาปมิตร และอโยนิโสมนสิการ คือการท�ำในใจโดยไม่แยบคาย ไม่รู้จักคิด คิดไม่เป็น คิดไม่ถูกวิธี จึงกลาย

มาเป็นการกระท�ำของมนุษย์ การกระท�ำจะเกิดขึ้นได้ก็อาศัยอ�ำนาจของจิต เป็นที่ตั้ง เป็นที่คอยควบคุม

ดูแลและบงการให้ความคิด ถูกผิดดีชั่ว เป็นหลักส�ำคัญส่วนหนึ่งในการด�ำเนินชีวิตของมนุษย์ ที่จะท�ำให้

เกิดความสุข และเป็นผลท�ำให้สังคมอยู่ร่วมกันอย่างสันติ พระพุทธศาสนาจึงสอนให้เข้าใจในเรื่องของกฎ

ธรรมชาติ ก็เพื่อให้เราเข้าใจว่า เราก�ำลังมีชีวิตอยู่ในโลกที่ด�ำเนินไปตามกฎเกณฑ์แต่ “วิบัติ” (Phra 

Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2014 : 691)

	 ในทัศนะของผู้เขียนนี้ได้น�ำเสนอ ความวิบัติในมุมของพระพุทธศาสนาทั้ง 2 ด้าน ทั้งที่เป็น 

รูปธรรมและนามธรรม ซึ่งเป็นประโยชน์ในปัจจุบันและประโยชน์ภายหน้า เรียกว่า อัตตัตถะ หมายถึง 

ประโยชน์ตน สิ่งที่เป็นคุณแก่ชีวิตช่วยให้เป็นอยู่ด้วยดี สามารถพึ่งตนหรือเป็นที่พึ่งแก่ตนได้ ไม่ว่าจะเป็น

ทิฏฐธัมมิกัตถะ สัมปรายิกัตถะหรือปรมัตถะ ความมีชีวิตและส่ิงอันเกื้อหนุนให้ชีวิตเพียบพร้อมด้วย

คณุสมบตัท้ัิงหลาย ทัง้ทางกาย ทางสงัคม ทางจติใจและทางปัญญา ชวิีตท่ีมคีณุภาพ มคีณุค่า และมคีวามหมาย 

2.  ความหมายและความส�ำคัญของวิบัติ
	 ความหมายค�ำว่า วิบัติ ตามพจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน หมายถึง ความฉิบหายความ

หายนะ ความเป็นอัปมงคล เช่น ทรัพย์สมบัติวิบัติ ความเคลื่อนคลาด ความผิด เช่น อักขราวิบัติ ในความ

หมายที่ปรากฏในพยสนสูตรนั้น หมายถึง ภิกษุทั้งหลาย สัตว์ทั้งหลายหลังจากตายแล้วจะไม่ไปเกิดใน

อบายทคุตวินิบิาต นรก เพราะความวิบัติแห่งญาตเิป็นเหต ุเพราะความวบิติัแห่งโภคะเป็นเหต ุเพราะความ

วิบัติเพราะโรคเป็นเหตุ แต่สัตว์ทั้งหลายหลังจากตายแล้วจะไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก เพราะ

ความวิบตัแิห่งศีลเป็นเหต ุหรอืเพราะความวบิตัแิห่งทิฏฐเิป็นเหตุ (Royal Institute Dictionary, 2011 : 1122)

	 ตามนัยที่ปรากฏในพระสูตรที่กล่าวถึง จะเห็นว่า ความวิบัติที่เกิดขึ้น เกิดขึ้นได้เป็น 2 กรณี คือ

เกิดจากบุคคลที่ทุศีลหรือมีศีลวิบัติ และทิฏฐิวิบัติ คือความเห็นที่ผิด ความเข้าใจผิด และความเชื่อที่ผิด 

ทั้งนี้มักมีค�ำขยายน�ำหน้า เช่น สัมมาทิฏฐิ (ความเห็นชอบ) มิจฉาทิฏฐิ (ความเห็นผิด) แต่ถ้ามีค�ำว่า ทิฏฐิ 

มาค�ำเดียว มักมีนิสัยไม่ดี หมายถึง ความยึดถือตามความเห็นความถือมั่นที่จะให้เป็นไปตามความเชื่อถือ

หรือความเห็นของตน (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2015 : 131) ตามนัยความหมาย

ของนักวิชาการของแต่ละท่านที่ได้กล่าวไว้ดังนี้ 

	 พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2015 : 373-

374) ได้ให้ความหมายค�ำว่า วิบัติ ว่าความเสีย ความผิดพลาด ความบกพร่อง ความเสียหายใช้การไม่ได้ 



168 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 2 (July-December 2020) 

	 ป่ิน มทุกุนัต์ (Mutukant, 1992 : 173) ได้กล่าวไว้ในหนงัสอืพทุธศาสตร์ ภาค 1 ถงึความมุง่หมาย

ในการรักษาศีลไว้ว่า การรักษาศีลนั้น โดยความหมายในการปฏิบัติ เป็นการเว้นจากการกระท�ำที่ไม่ด ี 

ฆ่ากันไม่ด ีลกัทรัพย์ไม่ด ีผดิลกูเขาเมยีเขาไม่ด ีโกหกกนัไม่ดี กนิเหล้าเมาสรุายาเสพติดของมนึเมาทัง้หลาย

ท�ำให้เสียสติสัมปชัญญะ เสียทรัพย์ไม่ดี การรักษาศีล คือ การงดเว้นจากการกระท�ำที่ไม่ดีเหล่านี้ 

	 แก้ว ชิดตะขบ (Chittakhub, 2010 : 5) กล่าวในหนังสือหลักการถือศีลปฏิบัติธรรม ไว้ว่า ศีล 5 

หรือเบญจศีลนีเ้ป็นมาตรฐานอย่างต�ำ่ส�ำหรบัการจดัระเบยีบชวีติและสงัคมของมนษุย์ให้อยูใ่นสภาพทีเ่อือ้

โอกาสขั้นพื้นฐานในการที่จะสร้างสรรค์สิ่งที่ดีงาม หรือท�ำการพัฒนาให้สูงข้ึน ไม่ว่าอย่างหนึ่งอย่างใด  

ทางจิตใจหรือทางวัตถุก็ตาม จัดเป็นศีลขั้นพื้นฐานของศีลทั้งปวง

	 วศิน อินทสระ (Inthasara, 2012 : 14) กล่าวไว้ในหนังสือ พัฒนาชีวิตด้วยสัมมาทิฏฐิว่า ถ้าไม่มี

สัมมาทิฏฐิ ไม่มีความเห็นที่ถูกต้อง ไม่มีความเข้าใจท่ีถูกต้องแล้ว การพัฒนาก็จะพัฒนาไปทางรก 

ไม่เรียบร้อย รกทั้งกาย รกทั้งใจ รกทั้งศีลธรรม ศีลธรรมมันรก

	 สรุปได้ว่า ความวิบัติที่เกิดขึ้นมาจากน�้ำมือของมนุษย์นั้น เกิดขึ้นมาได้จากความประพฤติที่ผิด 

มคีวามเหน็ทีผ่ดิ เมือ่เหตท้ัุงสองประการนีม้อียูใ่นจติใจของบคุคลใดกต็าม ย่อมน�ำความวิบติั ความฉิบหาย

มาสู่ตนเองและผู้อื่น ดังนั้น ค�ำสอนในทางพระพุทธศาสนาจึงมุ่งเน้นในการพัฒนาทางด้านจิตใจเป็นหลัก

ส�ำคัญ เพือ่สร้างจติส�ำนกึให้บคุคลทัว่ไปได้รูจ้กัแยกแยะความด ีความชัว่ มเีหตผุล มคีวามนกึคดิ พจิารณา

ใช้ปัญญาใคร่ครวญก่อนจะกระท�ำหรือพดูกล่าวออกไป เป็นสิง่ป้องกนัไม่ให้ความวบิตัเิกดิขึน้แก่บคุคลเหล่า

นั้นทั้งส่วนที่เป็นประโยชน์ในโลกปัจจุบัน และในส่วนที่เป็นไปในโลกเบื้องหน้า คือ สัมปรายภพ นั้นเอง

	 หลักค�ำสอนในทางพระพุทธศาสนา ได้กล่าวไว้ว่า “กรรม” เป็นเคร่ืองจ�ำแนกบุคคล ดีหรือชั่ว  

ขึ้นอยู่กับกรรมของตนเองเป็นหลัก ค�ำว่า“กรรม”ในทัศนะตามคัมภีร์ในทางพระพุทธศาสนา แปลว่าการ

กระท�ำ มคีวามหมายกลางๆ ใช้ไดทัง้ในทางดแีละทางไมดี ถ้าเป็นกรรมดีเรียกว่า กศุลกรรม กรรมไมดีเรียก

ว่า อกุศลกรรม แต่ในความรูสกึของคนทัว่ไปมกัเข้าใจค�ำว่ากรรมนัน้ หมายถงึ การกระท�ำไมด ีและผลของ

การกระท�ำไมดี พระพทุธเจาไดตรสัความหมายของกรรมไวใน นพิเพธกิสตูรวา ภกิษทุัง้หลาย เพราะอาศยั

เหตนีุว่้า เรากล่าวว่าเจตนาเป็นตวักรรม บคุคลคดิแล้วจงึกระท�ำด้วยกาย วาจา และใจ (Mahachulalong 

kornrajavidyalaya University, 1996).

	 พระธรรมปฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) (Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto), 2000 :157) ได้อธิบาย

ไว้ว่า “กรรม” แปลตามศัพท์วา การงานหรือการกระท�ำ แต่ในทางธรรมต้องจ�ำกัดความจ�ำเพาะลงไปว่า 

หมายถึง การกระท�ำที่ประกอบด้วย“เจตนา” หรือการกระท�ำที่เป็นไปด้วยความจงใจ ถ้าเป็นการกระท�ำ

ที่ไมมีเจตนา ก็ไมเรียกว่าเป็นกรรมในความหมายทางธรรม

	 ดงัน้ัน วบิตั ิจงึเป็นสิง่ทีใ่ครๆ ในโลกนีไ้ม่ปรารถนาต้องการ และไม่พงึปรารถนาประสบพบเจอกบั

เหตุการณ์ที่ไม่พึงประสงค์ เมื่อเป็นเช่นนี้ จึงต้องจ�ำเป็นที่จะต้องศึกษา และให้ความส�ำคัญเป็นอย่างยิ่ง 

เพื่อจะได้รู้จักแนวทางการแก้ไข และรู้วิธีที่จะป้องกันไม่ให้ความวิบัติเกิดขึ้นกับตัวเราเอง 



169ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563)                                 วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

	 “สมัยหนึ่ง พระผู้มีพระภาคพร้อมด้วยภิกษุสงฆ์หมู่ใหญ่เสด็จจาริกไปในแคว้นโกศล ทรงแวะลง

ข้างทางประทับที่ใต้ต้นไม้ ต้นหนึ่ง นายโคบาล (คนเลี้ยงโค) คนหนึ่งเข้าไปเฝ้า ได้สนทนา กับพระผู้มีพระ

ภาคแล้วชืน่ใจเลือ่มใส ได้อาราธนาเพือ่เสวยทีบ้่านของตนในวนัรุง่ขึน้ พระผูม้พีระภาคทรงรบัแล้ว วนัรุง่ขึน้

ได้เสด็จไปพร้อมด้วยภิกษุสงฆ์จ�ำนวนมาก ที่บ้านของนายโคบาลนั้น เขาได้เตรียมอาหารที่ประณีตถวาย 

พระพุทธเจ้าเสวยเสร็จแล้ว ทรงแสดงธรรมให้ฟังคืออนุปุพพิกถาและอริยสัจ นายโคบาลได้ส�ำเร็จโสดา

ปัตติผล เม่ือพระพุทธเจ้าเสด็จกลับ เขาเดินไปส่งเสด็จ ชั่วระยะหนึ่งแล้วกลับ เขาถูกชายผู้หนึ่งฆ่าตาย 

ในระหว่างทาง ภิกษุบางรูปที่ตามมาภายหลังได้เห็นเขาถูกฆ่าตายแล้ว จึงไปกราบทูลพระผู้มีพระภาคให้

ทรงทราบ พระพุทธองค์ทรงเปล่ง อุทานในเวลานั้นว่า “โจรเห็นโจร คนมีเวรเห็นคนมีเวร พึงท�ำสิ่งร้ายให้

แก่กัน อันใด จิตที่ตั้งไว้ผิดยังท�ำร้ายบุคคลได้มากยิ่งกว่านั้น” (Inthasara, 2014 : 111-112)

	 จะเห็นว่า เพียงแค่ความวิบัติ ที่เกิดจากการไม่มีศีลธรรม ยังท�ำให้เกิดความเสื่อมเสีย โดยหา

ประมาณไม่ได้เช่นนี ้เป็นผลพ่วงติดตามกนัไปแบบลูกโซ่ส่งผลกระทบต่อการด�ำเนนิชวีติจากเคยมชีวีติความ

เป็นอยู่ที่ดี ก็กลับกลายเป็นชีวิตที่มีแต่ความทุกข์ ทั้งทางกายและใจ เป็นชีวิตที่ล้มเหลวทางสังคม ที่กล่าว

มาทั้งหมดเป็นผลเนื่องมาจากตัวทิฏฐิเป็นส�ำคัญ คือมีความเห็นที่ผิด การมีความเห็นที่ผิดเพราะเหตุของ

การตั้งใจไว้ผิด การตั้งใจไว้ผิดเพราะเหตุเป็นมิจฉาทิฏฐิคือความเห็นที่ผิดไม่ถูกต้องตามความเป็นจริง 

	 สรุปได้ว่า จิตที่ตั้งไว้ผิดเป็นจิตที่สามารถท�ำร้ายตัวเองและท�ำร้ายคนอื่น ด้วยเหตุที่จิตเป็น 

มจิฉาทฏิฐ ิคอืมคีวามเข้าใจผดิคดิว่าสิง่ทีต่นเองกระท�ำลงไปนัน้มคีวามถูกต้อง แต่ความเป็นจริงแล้ว บคุคล 

ผูเ้ป็นมิจฉาทฏิฐมิกัจะท�ำอะไรลงไปด้วยอ�ำนาจของกเิลสทีค่อยครอบง�ำจติอยูต่ลอดเวลา ด้วยความส�ำคญั

ผิดมิจฉาทิฏฐิ จึงเป็นสภาพธรรมที่มีจริง ที่เป็นอกุศลธรรม ที่เป็นความเห็นผิดเห็นคลาดเคลื่อนจากความ

เป็นจรงิ เช่น เหน็ผดิว่ากรรมไม่ม ีผลของกรรมไม่มี เหน็ผดิว่ามสีตัว์บคุคล เหน็ผดิว่าเป็นสขุ เหน็ผดิว่าเทีย่ง 

เป็นต้น รวมความว่า ความเห็นผิดเป็นการเห็นท่ีคลาดเคลื่อนตามความเป็นจริงในเรื่องของสภาพธรรม

เป็นความจริงทีว่่า บคุคลผูท่ี้ยงัไม่ได้รูแ้จ้งอรยิสจัจธรรม บรรลถุงึความเป็นพระอรยิบคุคลขัน้พระโสดาบนั 

โอกาสที่จะมีความเห็นผิด (มิจฉาทิฏฐิ) ก็ย่อมสามารถท่ีจะเกิดข้ึนได้ แล้วแต่ว่าจะมีมากหรือมีน้อย 

ความเห็นผิดนี้อันตรายมาก เป็นเหตุน�ำมาซึ่งอกุศลธรรมอย่างมากมาย เพราะเหตุว่าเมื่อมีความเห็นผิด

แล้วอะไรๆ ก็ผิดตามไปด้วย กล่าวคือ ความประพฤติทั้งทางกาย ทางวาจา และทางใจ ก็ผิดไปด้วยตาม

ความเหน็ทีผ่ดินัน่เอง ผลทีต่ามมาคอื เป็นผูม้อีบายเป็นทีไ่ปในเบือ้งหน้า ความวบิตัก็ิจกับงัเกดิขึน้แก่บคุคล

ผู้นั้น จึงเป็นเรื่องที่น่ากลัว และจะประมาทไม่ได้เลย

3.  ประเภทของวิบัติ
	 หากเราจะมองให้เหน็ภาพความชดัเจนของค�ำว่า วบิัต ิซึง่จะมองเหน็ไดอ้ย่างชดัเจนในสงัคมไทย

ทกุวนันีใ้นสงัคมของไทยได้เกิดความวบัิตข้ึินแล้ว ความวบิตัทิีว่่า หมายถงึ ความเสือ่มโทรมทางสภาพจติใจ

อย่างหนัก และอาจมีแนวโน้มว่าจะเกิดเพิ่มขึ้นเรื่อยๆ ความวิบัติที่กล่าวมานี้ คือ ความวิบัติ 4 ประการ 



170 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 2 (July-December 2020) 

(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996) ได้แก่ ศีลวิบัติ อาจารวิบัติ ทิฎฐิวิบัติและ 

อาชีววิบัติ	

	 1.	 ศีลวิบัติ คือ การกระท�ำที่ขัดต่อศีลหรือการกระท�ำให้ศีลบกพร่อง ตัวอย่างเช่น ศีลวิบัติที่เกิด

ขึ้นกับพระภิกษุสงฆ์ ก็คือ พระที่ล่วงละเมิดวินัย ศีลวิบัติส�ำหรับคฤหัสถ์ คือ รักษาได้เป็นประจ�ำไม่ขาด  

ถ้าขาดข้อใดข้อหนึง่กเ็รยีกได้ว่าศลีวบิตั ิศลี 8 ส�ำหรับอบุาสกอบุาสิกา ตลอดระยะเวลาทีส่มาทานวนัหนึง่

กับคืนหนึ่ง ถ้ามีการล่วงละเมิดข้อใดข้อหนึ่งก็เรียกได้ว่า ศีลวิบัติเช่นกัน จากข่าวตามสื่อต่างๆ จะเห็นว่า 

มีข่าว พ่อข่มขืนลูก ปู่ข่มขืนหลาน และครูข่มขืนศิษย์ ก็บอกได้ว่าศีลข้อกาเมสุมิจฉาจาร ได้ถูกล่วงละเมิด

แล้ว ไม่ว่าจะเป็นศีล 5 ศีล 8 หรือศีล 227 ก็ดี ไม่เว้นแม้แต่พระภิกษุสงฆ์ ล้วนแล้วแต่มีศีลวิบัติเกิดขึ้น 

แล้วก็เป็นข่าวให้สังคมได้วิพากษ์วิจารกันอย่างมากมาย 

	 ด้วยเหตนุีค้�ำสอนในทางพระพทุธศาสนาจึงเน้นให้มกีารฝึก เพ่ือให้มนษุย์ได้รับการพัฒนาทัง้ทาง

กาย วาจาและใจ การพัฒนาในเบื้องต้น จึงมุ่งเน้นไปในเร่ืองของการพัฒนาให้ศีลเกิดข้ึนเป็นอันดับแรก  

ดังที่ พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2008 : 46)  

ได้กล่าวไว้ในหนังสือ “จะพัฒนาคนกันได้อย่างไร?” ว่า “ศีล” เป็นเรื่องของการฝึกในด้านพฤติกรรม  

โดยเฉพาะพฤตกิรรมเคยชนิ เครือ่งมอืทีใ่ช้ในการฝึกศลี กค็อืวนิยั วนิยัเป็นจดุเริม่ต้นในกระบวนการศกึษา

และการพัฒนามนุษย์ เพราะว่าวินัยเป็นตัวการจัดเตรียมชีวิตให้อยู่ในสภาพท่ีเอื้อต่อการพัฒนา โดยจัด

ระเบยีบความเป็นอยูก่ารด�ำเนนิชวีติและการอยูร่วมกันในสงัคม ให้เหมาะกบัการพฒันาและให้เอือ้โอกาส

ในการทีจ่ะพัฒนา เมือ่ฝึกไดผลจนคนมพีฤตกิรรมเคยชนิทีด่ตีามวินยันัน้แลว กเ็กดิเป็นศลี ดงันัน้ โดยสรปุ

วนิยัจะมาในรปูของการฝึกพฤตกิรรมเคยชนิทีด่ ีและการจดัสภาพแวดล้อม ทีจ่ะป้องกนัไมให้มพีฤตกิรรม

ที่ไมดี และเอื้อต่อการมีพฤติกรรมท่ีดี ท่ีพึงประสงค์ การฝึกคนให้คุ้นกับพฤติกรรมที่ดี ตลอดจนการจัด

ระเบียบระบบทั้งหลายทั้งปวงในสังคมมนุษย์” 

	 จะเห็นได้ว่า หากมนุษย์ได้รับการฝึกฝนในด้านความประพฤติที่เคยคุ้นชิน ด้วยการให้รู้จักรักษา

และประพฤติในศีลแล้วโดยอาศัยวินัยเป็นตัวฝึกเพื่อพัฒนาคน เมื่อได้รับการฝึกฝน ให้ความรู้ความเข้าใจ

ในเรื่องของการรักษาศีล ช้ีโทษท่ีเกิดจากการล่วงละเมิดศีลและความประพฤติที่นอกลู่นอกทางแล้วผลที่

ติดตามมาจะให้โทษหนักเบาเช่นไรบ้าง โทษที่เกิดจากการท�ำผิดกฎหมาย จารีตประเพณี และโทษที่มีผล

ต่อไปในเบื้องหน้า คือ มีอบายเป็นที่ไปส�ำหรับบุคคลผู้ทุศีล ตามหลักในค�ำสอนทางพระพุทธศาสนา	

	 2. 	 อาจารวิบัติ คือ มีความประพฤติเสียหาย เสียอาจาระ เสียจรรยามารยาท ความเสียหาย 

ที่เกี่ยวเนื่องกับพระภิกษุสงฆ์ มักจะต้องอาบัติเล็กน้อย คือ อาบัติถุลลัจจัย ปาจิตตีย์ ปาฏิเทสนียะ ทุกกฏ

ทุพภาสิต เรียกว่า วิบัติแห่งอาจาระ (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2015 : 545) ในส่วน

ที่เป็นความประพฤติของคฤหัสถ์ ถ้ามีการกระท�ำใดๆ หรือความประพฤติที่ขัดต่อหลักแห่งจริยธรรม 

พฤตกิรรมท่ีไม่เหมาะสมต่อหลกัศลีธรรมและจรยิธรรมอนัดีงามของสงัคม กถ็อืได้ว่าเป็นอาจารวบิติั ความ



171ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563)                                 วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

วบัิตน้ีิสามารถเกิดขึน้ได้ส�ำหรบัทกุเพศ ทกุวยั ไม่ว่าชาตใิด ภาษาใด ไม่เว้นแม้แต่พระภกิษสุงฆ์ หากบคุคล

นั้นประพฤติปฏิบัติไปตามอ�ำนาจของกิเลสที่มีอยู่ในขันธสันดานของมนุษย์ทุกคน 

	 หากเราจะมองดสูงัคมไทยในยคุปัจจบุนันี ้ความเสือ่มโทรมในทางด้านศลีธรรมนัน้ เกดิขึน้ให้เหน็

อยูท่กุวนั ไม่เว้นแม้แต่ในสงัคมระดบัครอบครวั ความวิบัตทิีเ่กดิขึน้จากความประพฤตทิีเ่สยีหาย ล้วนแล้ว

แต่สร้างปัญหาให้กับสังคม “เหตุใดในปัจจุบัน ปัญหาจริยธรรมจึงแก้ไขได้ยากข้อสังเกตนี้ก็ไปสัมพันธ์กับ

สภาพของบ้านเมืองการที่เราให้ความส�ำคัญ หรือสนใจต่อเรื่องจริยธรรมและคุณธรรมมากขึ้น ก็เนื่องจาก

ว่าในสงัคมนีห้รอืในประเทศชาตนิีเ้ราได้ประสบปัญหาในทางจริยธรรมและคณุธรรม หรือเรียกศพัท์อย่าง

เก่าๆ ว่าปัญหาทางศีลธรรมเพิ่มขึ้น” (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2008 : 3)

	 เห็นได้ว่า เมื่อไม่มีศีลเป็นเครื่องควบคุมความประพฤติแล้ว ย่อมท�ำให้บุคคลนั้นมีความประพฤติ

ที่เสียหาย ซึ่งเกี่ยวเนื่องกันโดยตรงหากไม่มีศีลเป็นข้อประพฤติปฏิบัติ ย่อมท�ำให้เป็นผู้ขาดอาจาระ คือ

ความประพฤติดี มารยาทดีงาม (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2015 : 545)

	 ดังนั้น การท่ีบุคคลใดมีความประพฤติที่ดี มีมารยาทงาม รู้จักกาลเทศะ มีสัมมาคารวะ ความ

อ่อนน้อมถ่อมตน เป็นต้น กเ็นือ่งด้วยเป็นผูต้ัง้ตนอยูใ่นศีล ซึง่เป็นข้อประพฤติปฏบิตัขิัน้พืน้ฐานของมนษุย์ 

หากมนุษย์ขาดศีลธรรม ก็มักจะสร้างความเดือดร้อน ความวุ่นวายให้กับสังคม หรือแม้แต่ตนเองก็จะต้อง

ได้รับความเดือดร้อน เพราะความประพฤติที่ไม่ดีงามของตนนั้นเอง 

	 3.	 ทิฎฐิวิบัติ คือ ความเห็นท่ีขัดต่อความเป็นจริงหรือความเห็นผิดเป็นถูก ถ้าเป็นภิกษุก็คือ 

เหน็ผิดไปจากธรรม จากวนิยัทีพ่ระพทุธเจ้าตรัสสอนไว้ดแีล้ว แต่ถ้าเป็นคฤหสัถ์กเ็หน็ได้จากการมคีวามคดิ

เหน็ทีผิ่ดไปจากกฎเกณฑ์และกตกิาทีค่นในสงัคมส่วนใหญ่ยอมรบัและเหน็ว่าควร ทีเ่รยีกว่าจารตีประเพณี

ของแต่ละท้องถิ่นที่ได้ก�ำหนดและยอมรับกันมานาน รวมไปถึงความเห็นที่ผิดไปจากค�ำสอนของศาสนา 

ที่ตนเองนับถืออยู่ 

	 ทิฏฐิวิบัติที่ปรากฏใน อปัณณกสูตร ว่าด้วยข้อปฏิบัติไม่ผิด “ภิกษุทั้งหลาย วิบัติ 3 ประการนี้ คือ 

1) สีลวิบัติ (ความวิบัติแห่งศีล) 2) จิตตวิบัติ (ความวิบัติแห่งจิต) 3) ทิฏฐิวิบัติ (ความวิบัติแห่งทิฏฐิ) ทิฏฐิ

วิบัติ เป็นอย่างไรคือ บุคคลบางคนในโลกนี้เป็นมิจฉาทิฏฐิ มีความเห็นวิปริตว่า “ทานที่ให้แล้วไม่มีผลยัญ

ที่บูชาแล้วไม่มีผลฯลฯ สมณพราหมณ์ผู้ประพฤติดีปฏิบัติชอบท�ำให้แจ้งโลกนี้และโลกหน้าด้วยปัญญาอัน

ยิ่งเองแล้วสอนผู้อื่นให้รู้แจ้งก็ไม่มีในโลก” นี้เรียกว่า ทิฏฐิวิบัติ (Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University, 1996)

	 จะเหน็ได้ว่า ความวบัิตทิีเ่กดิขึน้ด้วยอ�ำนาจของทฏิฐ ิเป็นความวิบติัทีเ่ลวร้ายและรนุแรงมากกว่า

ความวิบัติทั้งหลายท่ีได้กล่าวมาแล้ว เพราะความคิดที่ผิด ความเห็นที่ไม่ตรงตามสภาวะความเป็นจริง  

เมื่อมีความคิดความเห็นที่ผิด มักจะน�ำความวิบัติมาสู่ตนเอง ตลอดจนสร้างความเดือดร้อนให้กับคนอื่น 

ด้วยการเบียดเบียนตนเองและคนอื่น ความอิจฉาริษยา ความเห็นแก่ตัว ความโลภ ความโกรธ ความหลง 



172 Phimoldhamma Research Institute Journal           Vol. 7 No. 2 (July-December 2020) 

ทั้งหมดที่กล่าวมานี้ ล้วนแต่มีสาเหตุมาจากตัวทิฏฐิเป็นส�ำคัญ 

	 4.	 อาชีววิบัติ คือ ความวิบัติแห่งการประกอบอาชีพ หรือการเลี้ยงชีพในทางที่ผิดไม่เหมาะสม

ไม่ควรแก่เพศภาวะของตนเอง รวมไปถึงการเลี้ยงชีพในทางที่ผิดกฎหมาย ถ้าเป็นภิกษุก็คือการแสวงหา

ลาภสักการะในทางมิชอบ ไม่ประกอบด้วยธรรมและวินัย เช่น การบอกใบ้หวย แสดงอิทธิฤทธิ์เพื่อให้คน

หลงงมงายจะได้น�ำเอาสกัการะมาสูต่น แต่ถ้าเป็นคฤหัสถ์ก็คอืการเล้ียงชีพทีผิ่ดกฎหมาย เช่น การหลอกลวง 

ต้มตุ๋น ค้ายาเสพติด หรือแม้แต่ค้าน�้ำเมา ก็ถือว่าเป็นการประกอบอาชีพมิชอบในทางพระพุทธศาสนา 

	 ภิกษุผู้ปรารถนาลามก ถูกความอยากครอบง�ำ ย่อมอวด อุตริมนุสธรรมอันไม่มีไม่เป็นจริงเพราะ

เหตุอาชีวะ เพราะการณ์อาชีวะ ภิกษุถึงความเที่ยวชักสื่อ เพราะเหตุอาชีวะ เพราะการณ์อาชีวะ 

ภิกษุกล่าวว่า ภิกษุใดอยู่ในวิหารของท่าน ภิกษุนั้นเป็นอรหันต์ เพราะเหตุอาชีวะ เพราะการณ์อาชีวะ 

ภกิษณุขีอโภชนะอันประณตี เพ่ือประโยชน์ตนมาฉนั เพราะเหตุอาชวีะ เพราะการณ์อาชวีะ ภกิษไุม่อาพาธ 

ขอแกงหรอืข้าวสกุ เพือ่ประโยชน์ตนมาฉนั เพราะเหตุอาชวีะ เพราะการณ์อาชวีะ อาบติันีน้ัน้รวมเรียกว่า 

อาชีววิบัติ (Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1996)

	 จึงสรุปได้ว่า ประเภทของวิบัติท่ีได้กล่าวมาแล้วข้างต้นน้ัน ทุกสิ่งทุกอย่างจะเกิดขึ้นได้ จะต้อง

อาศัย ทิฎฐิ เป็นตัวเหตุ และเป็นหลักส�ำคัญในการกระท�ำของมนุษย์ ตัวทิฏฐิ หรือความเห็นของมนุษย์นี้ 

ที่เป็นตัวชี้ตัวผลักดัน และแรงจูงใจให้บุคคลกระท�ำในสิ่งที่ผิดหรือถูก เป็นประโยชน์หรือความเดือดร้อน

ทั้งต่อตนเอง และต่อสังคมส่วนรวม 

4.  สรุป
	 วบิติัทีไ่ด้กล่าวมาทัง้ 4 ประการ คอื ศลีวบิตั ิอาจารวบิตั ิทฎิฐวิบิตั ิและอาชวีวบิตั ิทัง้หมดนี ้มทีฎิฐิ

วิบัติ เป็นตัวเหตุส�ำคัญ เป็นตัวผลักดัน ให้วิบัติทั้ง 3 ประการเกิดขึ้นได้ เพราะค�ำว่า ทิฎฐิ คือความยึดถือ

เอาความคิดเห็นของตนเป็นใหญ่ แต่จะถูกหรือผิดขึ้นอยู่กับว่าจะมีกัลยาณมิตรที่ดีหรือไม่ดีนั้นเอง หากมี

กัลยาณมิตรที่ไม่ดี ย่อมท�ำให้บุคคลนั้น กลายเป็นมิจฉาทิฐิ ผู้มีความเห็นที่ผิดจากความเป็นจริงหรือความ

ไม่ถูกต้องตามกฎระเบียบของสังคมที่วางเอาไว้ ให้คนหมู่มากได้ประพฤติปฏิบัติร่วมกัน อันจะน�ำมา 

ซึ่งความสงบสุขแห่งสังคม รวมความแล้วคือมีทิฏฐิที่วิบัตินั้นเอง

5.  องค์ความรู้ที่ได้รับ
	 สามารถเข้าใจในความหมายของวิบัติในพระพุทธศาสนาได้อย่างแจ่มชัดความวิบัตินี้เป็น

ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นในทุกยุคทุกสมัย ความวิบัตินี้เป็นความเส่ือมท้ังทางด้านกายภาพและจิตภาพ  

ทางกายภาพหมายเอาการประกอบอาชีพในทางทุจริต ทางจิตภาพหมายเอาความประพฤติที่แสดงออก

ผ่านการกระท�ำ  จึงเห็นได้ว่า ความวิบัติที่เป็นภายนอกตนเป็นความเส่ือมท่ีก่อเกิดในสังคม ความวิบัตินี้



173ปีที ่7 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2563)                                 วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

ล้วนแล้วแต่เป็นผลมาจากทฎิฐแินวทางการแก้ไขความวบิติัทางกายภาพคอืการส�ำรวมอนิทรีย์สังวรความ

วิบัติที่เกิดขึ้นมาจากภายในตัวบุคคลเป็นลักษณะนามธรรมสามารถท�ำลายล้างบุคคลนั้นให้เสื่อมลงและ

ยังส่งผลกระทบต่อสังคมอีกด้วย จึงท�ำให้เข้าใจถึงขบวนการที่ก่อให้เกิดความวิบัติ และแนวทางการแก้ไข

ความวิบัติทางจิตภาพคือ การท�ำความเข้าใจในสถานการณ์ที่ปรากฏตามความเป็นจริง สามารถน�ำมา

ประยุกต์ใช้แก้ไขปัญหาความวิบัติในสังคมปัจจุบันได้

References

Chittakhub, K. (2010). Principles of observing Dhamma practice. Bangkok: National  

Buddhism Office.

Inthasara, W. (2012). Develop life by right view. Bangkok: Khumthong Industrial and Printing 

Company.	

Inthasara, W. (2014). Buddhist exclamation. Bangkok: Supa Publishing Co., Ltd. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: Mahachula 

longkornrajavidyalaya University Press.	

Mutukant, P. (1992). Buddhism. Bangkok: Mahamakut Rajavidyalaya University.

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2008). Ethics Development. 5st edition. Bangkok:  

PimSuay Co., Ltd.

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2008). How can we improve our people?. Bangkok: 

Buddhadhamma Foundation.

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2014). Buddhism. 39st edition. Bangkok: Mahachu 

lalongkornrajavidyalaya University.

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2015). Dictionary of Buddhism. 26st edition.  

Bangkok: Plidham Publishing Affiliated companies Pet and Home Publisher.

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2000). Buddhism. 9st edition. Bangkok: Mahachula 

longkornrajavidyalaya University.

Royal Institute Dictionary. (2011). Royal Institute Dictionary. 2st edition. Bangkok: Nanmee 

Books Public Co., Ltd.



  


