
  

อัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาของชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทย

ในหมู่บ้านไม้สน อําเภอเมืองเปิ้นดัง รัฐเคดาห์ ประเทศมาเลเซีย*

Buddhism Identity of the Thai Siamese - Malaysia Community in 

Ban Makison Village Pedang District of Kedah in Malaysia

พระครูปญัญาธรีาภรณ ์และเกยีรตศิกัดิ์ บงัเพลงิ 

Phakhru Panyatheerapon and Kiattisak Bangperng  

 มหาวทิยาลยัมหาสารคาม 

Mahasarakham University, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: 58010154010@msu.ac.th

บทคัดย่อ

	 การวิจัยครั้งน้ี มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาอัตลักษณ์พุทธศาสนาของชุมชนบ้านไม้สนที่สัมพันธ์กับ

ความเป็นไทยในบริบทรฐัชาต ิใช้ระเบียบวธิกีารวจิยัแบบมส่ีวนร่วม สงัเกตและสมัภาษณ์แล้วน�ำข้อมลูมา

พรรณนาวเิคราะห์ พบว่า ประเพณทีางพทุธศาสนาทีม่อีตัลกัษณ์เฉพาะชมุชนในอดตีจนถงึปัจจบัุน คอืวนั

ส�ำคัญทางพระพทุธศาสนา อาท ิวนัมาฆบชูา วนัวสิาขบชูา วนัอาสาฬหบชูา วนัเข้าพรรษา วนัออกพรรษา 

ประเพณกีารบวช ประเพณสีงกรานต์ ประเพณแีห่เทยีนเข้าพรรษา ประเพณทีอดกฐนิ ประเพณลีอยกระทง 

พิธีกรรมโนราโรงครู เป็นต้น ซึ่งประเพณีที่กล่าวมามีความสัมพันธ์กับไทยทุกประเพณี แม้ลักษณะเป็น 

ชนกลุม่น้อยทีย่งัสามารถด�ำรงรกัษาวฒันธรรมศาสนา และภาษา ซ่ึงเป็นอตัลักษณ์ของตนเองไว้ได้ ประเทศ

มาเลเซียให้ความส�ำคัญกับศาสนาอิสลามเป็นหลักแต่ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สนทางตอนเหนือ

ของประเทศยังคงด�ำรงพุทธศาสนาในพื้นที่ได้เป็นอย่างดี โดยใช้วัดเป็นศูนย์รวมจิตใจ ท�ำให้วัดมีบทบาท

หน้าที่ต่างๆมากกว่าการเป็น ศาสนสถาน นอกจากนี้ ค่านิยมการบวชยังสะท้อนให้เห็นว่าพุทธศาสนาได้

หยัง่รากลกึอยูใ่นจติวญิญาณ และสร้างคณุค่าทางจิตใจคงไว้ ซึง่พธิกีรรมประเพณอีนัดงีามเพือ่ด�ำรงตนใน

ฐานะศาสนทายาททีช่่วยสบืต่อพระพทุธศาสนาและท�ำนบุ�ำรุงสถาบนัศาสนาไว้ได้อย่างมศัีกด์ิศรีท่ามกลาง

สงัคมและวฒันธรรมต่างชนชาต ิการมส่ีวนร่วมในประเพณีและพธิกีรรมถอืได้ว่าเป็นการติดต่อสือ่สารของ

คนในชุมชนจากรุ่นสู่รุ่น และท�ำให้มีโอกาสเรียนรู้และเข้าใจในบริบทชุมชนของตนเองผ่านการสืบทอด

* ได้รับบทความ: 19 มิถุนายน 2562; แก้ไขบทความ: 23 ธันวาคม 2562; ตอบรับตีพิมพ์: 23 ธันวาคม 2562     

	     Received: June 19, 2019; Revised: December 23, 2019; Accepted: December 23, 2019  



2 Phimoldhamma Research Institute Journal Vol. 6 No. 2 (July - December 2019) 

ขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรม ศาสนา ความเชื่อและพิธีกรรมที่ยังคงความมีตัวตนผสมผสานกับ

ความเป็นไทยอยู่ภายใต้เส้นพรมแดนที่แยกออกเป็นสองรัฐชาติ ไทย-มาเลย์ ชุมชนมาเลเซียเชื้อสายไทย

ในหมูบ้่านไม้สนจงึยงัคงรกัษาขนบธรรมเนยีมประเพณไีทยอย่างมนียัส�ำคญัเชือ่มโยงกับความเป็นไทยผ่าน

วัฒนธรรมประเพณีที่ส�ำคัญคือพุทธศาสนา ถึงแม้จะอยู่ท่ามกลางการล้อมรอบด้วยชุมชนมุสลิมที่เป็น

ประชากรหลักของประเทศ

ค�ำส�ำคัญ: อัตลักษณ์ทางพุทธศาสนา; ชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทย; บ้านไม้สน

Abstract

	 The objective of this research to study the Buddhist identity of the Ban Makison 

community in relation to Thai being in the context of the national state by participatory 

research methodology observe and interview and then use the data to describe the 

analysis. Found that Buddhism tradition identity in the past to the present it is important 

Buddhist day such as Makha Bucha Day, Vesak Day, Asanha Bucha Day, Khao Phansa Day, 

The End of Buddhist Lent Day, Tradition Ordination, Songkran Festival, Parade Candle 

Lent, Kathin Ceremony, Loykratong Festival, Nora Teachers Ceremony etc. The tradition 

has the relationship with Thailand all traditions. Although the characteristics are minorities 

can also preserve culture religion and languages which the identity of self. Malaysia is 

primarily concerned with Islam but Siamese-Malaysian community in Ban Mai Son descent 

in the northern part of the country Buddhism is still in the area as well. By the measure 

of the center of the mind is the role of various functions over is a religious place. In  

addition, the ordination values also reflect that Buddhism has deep roots in the soul. 

And create mental values, maintaining a good tradition ritual to maintain himself as a 

heir who helps to continue the Buddhism and fostering religious institutions with dignity 

among different cultures and nations. Participation in such traditions and rituals it is the 

communication of people in the community from generation to generation. And it also 

gives Siamese-Malaysian community descent the opportunity to learn and understand 

the context of their own community through inheritance, tradition, culture, religion,  

beliefs and rituals the Thai identity is still under borders the Thai-Malay states split into 

two. Siamese-Malaysian community in Ban Mai Son Thai traditions still remain significantly 



3วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรมปีที ่6 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) 

link with Thai through traditional culture the key is Buddhism even in the midst of the 

Muslim community that is the main population of the country.

Keywords: Buddhism tradition identity; Siamese-Malaysia community; Ban Makison

1. 	บทน�ำ
	 คนไทยที่อาศัยอยู่ในรัฐเคดาห์ แม้จะมีสัญชาติมาเลเซียมาเป็นเวลานานแล้วก็ตามยังผูกพันกับ

มาตุภูมิคือประเทศไทย และมีความสนใจในความเป็นไปที่เกิดขึ้นบนแผ่นดินมาตุภูมิของตนเอง ใน

ท่ามกลางสภาพแวดล้อมและของวัฒนธรรมอื่น การติดต่อสื่อสารและการมีปฏิสัมพันธ์ทาง ในขณะที่รูป

แบบการปกครองในชมุชนชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทยมผีูใ้หญ่บ้านซึง่ได้รบัการแต่งตัง้จากทางราชการให้ท�ำ

หน้าที่ปกครองหมู่บ้านติดต่อประสานกับหน่วยงานราชการ ทั้งในเรื่องของบุคคล เอกสาร ข้อมูลและ

สวัสดิการต่างๆ 

	 ส�ำหรบัหมูบ้่านไม้สนเป็นหมูบ้่านเก่าแก่ของคนมาเลเซยีเชือ้สายไทย ใช้ชือ่เป็นภาษาไทยว่า “บ้าน

ไม้สน” แต่ทางการมาเลเซียเรียกว่า หมู่บ้านปายามะอินสน (Pa ya Mak in son) ตั้งอยู่ในต�ำบลอาเยอร์

ปูเต๊ะห์ (Ayer Puteh) แปลว่า ต�ำบลน�้ำขาว (ค�ำว่า อาเยอร์ แปลว่า น�้ำ ส่วนค�ำว่า ปูเต๊ะห์ แปลว่า ขาว) 

เมือ่หมู่บ้านใหญ่ขึน้จงึมกีารสร้างวดัประจ�ำหมูบ้่าน เดมิใช้ชือ่ว่า ส�ำนกัป่าช้าศาลานปุระดษิฐ์ต่อมาเปลีย่น

ชื่อเป็น วัดเทพบัณฑิต 

	 มีอุโบสถที่สร้างโดยรัฐบาลประเทศมาเลเซียแล้วเสร็จเมื่อ พ.ศ. 2500 และสร้างโรงเรียนสอน

ภาษาไทยขึ้นในบริเวณของวัด (Thep Bundit Temple, 2006) ข้อมูลประชากรคนมาเลเซียเชื้อสายไทย

ของนายบ้านเมื่อ พ.ศ. 2559 บ้านไม้สนเป็นหมู่บ้านที่มีแต่คนมาเลเซียเชื้อสายไทยอาศัยอยู่ ซึ่งไม่ปรากฏ

คนเชื้อสายอื่นอาศัยอยู่ด้วย บ้านไม้สนถือได้ว่าเป็นผู้ยึดมั่นในหลักธรรมค�ำสอนของพระพุทธศาสนาและ

นยิมประกอบพธิกีรรมเน่ืองในวนัส�ำคญัทางพระพทุธศาสนาอย่างเคร่งครดั เช่น วนัมาฆบชูา วนัวสิาขบชูา 

วันอาสาฬหบูชา 

	 วันเข้าพรรษา วันออกพรรษา เป็นต้น นอกจากนี้ ยังได้น�ำขนบธรรมเนียมประเพณีไทยที่ยึดถือ

ปฏิบตัอิยูอ่ย่างต่อเนือ่ง เช่น ประเพณวัีนว่าง (ประเพณสีงกรานต์) ประเพณบีญุเดอืนสบิ ประเพณวัีนลอย

กระทง รวมถงึประเพณกีารบวชทีค่นไทยเชือ้สายมาเลเซยีนยิมปฏบิตัสิบืทอดกันมาอย่างต่อเนือ่งและการ

มีระบบการอยูร่่วมกนัเป็นสงัคม มภีาษา ศาสนา ประเพณ ีเป็นเอกลกัษณ์เป็นของตนเองของชาวมาเลเซีย

เชื้อชาติไทยจนถึงปัจจุบัน

	 ด้วยเหตุนีจ้ะเห็นได้ว่า สงัคมบ้านไม้สนเป็นกลุม่ชาติพนัธุท์ีมี่โครงสร้างทางสงัคม ความเชือ่ ภาษา 

และวัฒนธรรมเป็นของตัวเอง แบ่งแยกความแตกต่างจากคนกลุม่ชาตพินัธุอ์ืน่ เม่ือเข้ามาอยูภ่ายใต้รฐัชาติ

ได้ปฏสิมัพนัธ์กบัอ�ำนาจ การครอบง�ำ และการเปลีย่นแปลงต่างๆ ท�ำให้อตัลักษณ์ของคนบ้านไม้สนมคีวาม



4 Phimoldhamma Research Institute Journal Vol. 6 No. 2 (July - December 2019) 

เป็นพลวัต เกิดจากการที่ต้องปรับตัวต่อรองหรือมีกลยุทธ์ปฏิบัติการในชีวิตประจ�ำวันต่างๆ กับอ�ำนาจรัฐ 

การครอบง�ำและความเจริญต่างๆ ทีเ่ข้ามา (Thatsanawadi Kaeosanit, 2016) ปัจจบุนัชุมชนบ้านไม้สน

ยงัคงรกัษาขนบธรรมเนยีมประเพณไีทยไว้อย่างเหนยีวแน่นถงึแม้ว่าสังคมปัจจุบนัจะมคีวามเปล่ียนแปลง

ไปบ้าง แต่อย่างน้อยค่านยิมเหล่านัน้กยั็งส่งผลต่อความรู้สึกนกึคดิและจิตส�ำนกึของคนรุ่นหลังได้ ประเพณี

การบวชที่บ้านไม้สน มีการจัดข้ึนต้ังแต่อดีตถึงปัจจุบันซึ่งยังคงรักษาขั้นตอนวิถีปฏิบัติสืบทอดกันมานาน 

ขั้นตอนการปฏิบัติยังคงไว้เหมือนเช่นอดีตที่เคยปฏิบัติกันมา ซ่ึงลูกหลานของชาวบ้านไม้สนในช่วงเดือน 

7 พออายุครบบวช พ่อแม่ก็จะน�ำลูกชาย ลูกหญิงมาท�ำพิธีการมอบนาคให้อยู่ในความดูแลของท่านหลวง

พ่อพระราชธรรมธาดา เพราะชาวบ้านไม้สนมคีวามเชือ่ว่าเมือ่ผูใ้ดทีจ่ะท�ำการบวช ห้ามไม่ให้ไปท�ำการงาน

ใดหรือรับจ้างใดๆ เพราะกลัวว่าจะเกิดอันตรายถึงชีวิต จึงพากันน�ำลูกหลานมาท�ำพิธีการมอบนาคไว้ใน

วดัเป็นเวลา 1-3 เดอืน ก่อนการบวช และต้องท่องนาคให้ได้โดยมพีระไทยเป็นผู้สอนหนงัสือให้นาคส�ำหรับ

ผู้ที่จะเข้าพิธีนาคจะต้องเอาผ้าถุงแม่มาใส่ พิธีการบวชนี้สามารถบวชเณรและบวชชีร่วมกัน ซ่ึงจะมีการ

ปลงผมปลงคิว้ เหมอืนกนักบับวชพระ แต่รกัษาศลีอโุบสถ และศลี 8 เพยีงเท่านัน้ ลกูหญงิทีจ่ะท�ำการบวช

ต้องอายคุรบ 20 ปี โดยเชือ่ว่าถ้าได้บวชชแีล้วกส็ามารถตอบแทนค่าน�ำ้นมแม่ได้เหมอืนกับการบวชลกูชาย 

บางครอบครัวไม่มีลูกชายจึงต้องบวชลูกหญิงแทน การบวชลูกหญิงนี้มีเง่ือนไขว่าจะต้องบริสุทธิ์ ยังไม่

แต่งงาน ซึ่งพิธีกรรมดังกล่าวก็จะแบ่งเป็นการบวชพระสงฆ์และบวชชีไว้อย่างชัดเจน ซึ่งการมีส่วนร่วมใน

ประเพณีและพิธีกรรมดังกล่าวถือได้ว่าเป็นการสืบทอดของคนในชุมชนจากรุ่นสู่รุ่น และเข้าใจในบริบท

ชุมชนของตนเองผ่านการสืบทอดขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรม ศาสนา ความเชื่อและพิธีกรรม 

จากข้อมลูทีก่ล่าวมานีแ้สดงให้เห็นว่าพทุธศาสนาของชมุชนบ้านไม้สนยงัแสดงอตัลกัษณ์ของชมุชนภายใต้

เส้นพรมแดนที่แยกออกเป็นสองรัฐชาติไทย-มาเลย์ และยังสัมพันธ์กับความเป็นไทยท่ามกลางการล้อม

รอบด้วยชมุชนมสุลมิทีเ่ป็นประชากรหลกัของประเทศ ดังน้ัน ผู้วจัิยจึงต้องการทีจ่ะศกึษาอตัลักษณ์ประเพณี

ทางพุทธศาสนาของชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยในบ้านไม้สน อ�ำเภอเปิ้นดัง รัฐเคดาห์ ประเทศมาเลเซีย

2.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 เพื่อศึกษาอัตลักษณ์พุทธศาสนาของชุมชนบ้านไม้สนที่สัมพันธ์กับความเป็นไทยในบริบทรัฐชาติ

3.  ขอบเขตของการวิจัย
	 1.	 เนื้อหาการวิจัย คือ ประเพณีทางพุทธศาสนา ร่วมถึงความเชื่อ วิถีชีวิต การใช้ภาษาลักษณะ

ความเป็นไทยของชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สน อ�ำเภอเปิ้นดัง รัฐเคดาห์ ประเทศมาเลเซีย

	 2.	 ประชากรและกลุม่เป้าหมาย ได้แก่ ประชาชนชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทยทีอ่าศยัอยูบ้่านไม้สน 

อ�ำเภอเป้ินดงั รฐัเคดาห์ ประเทศมาเลเซยี ซึง่มคีรอบครัวคนไทย 200 ครัวเรือน คดิเป็นจ�ำนวนคนประมาณ 



5วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรมปีที ่6 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) 

1,300 คน และกลุ่มเป้าหมาย คือ ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยที่อาศัยอยู่บ้านไม้สน ซึ่งผู้วิจัยต้องท�ำการ

สัมภาษณ์โดยใช้การก�ำหนดช่วงอายุเป็นเกณฑ์ในการเลือกกลุ่มเป้าหมาย แบ่งออกได้ดังนี้ 1) อายุ 60 ปี

ขึ้นไป จ�ำนวน 32 คน แบ่งเป็นชาย 17 คน หญิง 15 คน กลุ่มบุคคลนี้ที่ถือเป็นกลุ่มคนรุ่นอาวุโส ที่ตั้งบ้าน

เรอืนในบ้านไม้สน ตัง้แต่ไทยเสยีดนิแดน ให้องักฤษเมือ่ปี พ.ศ. 2452 ก่อนจะถกูถ่ายโอนไปเป็นของประเทศ

มาเลเซีย ในปี พ.ศ. 2500 2) อายุ 30-59 ปี จ�ำนวน 40 คน แบ่งเป็นชาย 20 คน หญิง 20 คน เป็นกลุ่ม

คนที่มีวิถีชีวิตอยู่ระหว่างคนรุ่นแรกซึ่งเป็นกลุ่มคนที่ยังคงยึดมั่นในวัฒนธรรมไทย และเป็นกลุ่มคนที่ถูก

คาดหวังว่าจะเป็นผู้สืบทอดประเพณีวัฒนธรรมพุทธศาสนาของไทย 3) อายุต�่ำกว่า 30 ปี จ�ำนวน 40 คน 

แบ่งเป็นชาย 20 คน หญิง 20 คน เป็นกลุ่มคนรุ่นใหม่ที่อยู่ในฐานะผู้ถูกคาดหวังในการท�ำหน้าที่สืบทอด

ประเพณีวัฒนธรรมทางพุทธศาสนาของไทยให้ด�ำรงอยู่สืบไป

	 3.	 พื้นที่ท�ำการวิจัย คือ บ้านไม้สน อ�ำเภอเปิ้นดัง รัฐเคดาห์ ประเทศมาเลเซีย

	 4.	 ระยะเวลาการวิจัย ผู้วิจัยท�ำการศึกษาชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยที่บ้านไม้สน ระหว่าง

เดือนเมษายน พ.ศ. 2559 ถึง เดือนพฤษภาคม พ.ศ. 2561

 

4.  วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 การวิจัยครั้งนี้ เป็นเป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ดังนี้

	 1.	 เครือ่งมอืทีใ่ช้ในการเกบ็รวบรวมข้อมลู ผูว้จิยัได้จดัท�ำเครือ่งมอืวจิยัโดยการทบทวนเอกสาร

จากงานวจิยัทีเ่กีย่วข้องแล้วให้อาจารย์ทีป่รกึษาท�ำการตรวจสอบความถูกต้องและเหมาะสมประกอบด้วย

	 	 1.1	 แบบสัมภาษณ์ (In–depth Interview) ใช้การสัมภาษณ์ผู้น�ำที่เป็นทางการและไม่เป็น

ทางการของชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยในหมู่บ้านไม้สน ซ่ึงเป็นบุคคลท่ีด�ำเนินกิจกรรมเกี่ยวกับ

วัฒนธรรมประเพณีทางพุทธศาสนาของไทยตั้งแต่อดีตถึงปัจจุบัน

	 	 1.2	 การสงัเกตแบบมส่ีวนร่วม (Participant Observation) เป็นทางการซ่ึงผูว้จัิยได้เข้าร่วม

ในกิจกรรมด้านวัฒนธรรมไทยและวิถีชีวิตประจ�ำวันของชาวมาเลเซียเชื้อสายไทย 

	 2.	 การวิเคราะห์ข้อมูลและการน�ำเสนอผลการวิจัยในครั้งนี้ ซึ่งเน้นการออกแบบการวิจัยอย่าง

ผสมผสาน ทั้งจากการสัมภาษณ์แบบเจาะจงและการสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant Observation) 

ผู้วิจัยน�ำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเอกสาร ข้อมูลจากงานวิจัยที่เกี่ยวข้องและข้อมูลจากการเก็บบันทึก

รวบรวมจากภาคสนาม ตลอดระยะเวลาที่ด�ำเนินการวิจัย มาท�ำการจ�ำแนกข้อมูลจัดหมวดหมู่ข้อมูลตาม

แต่ละประเภท ตามความมุ่งหมายของการวิจัยที่ผู้วิจัยตั้งประเด็นไว้ และตรวจสอบดูอีกครั้งหนึ่งว่าข้อมูล

ที่ได้มามีความเช่ือถือได้และมีความครบถ้วนเพียงพอหรือไม่โดยใช้เทคนิคการตรวจสอบแบบสามเส้า 

(Techniques Triangulation) เพือ่ให้ได้ข้อมลูตามความมุง่หมายของการวจัิย หากมส่ีวนใดทีย่งัไม่สมบรูณ์ 



6 Phimoldhamma Research Institute Journal Vol. 6 No. 2 (July - December 2019) 

ผู้วิจัยจะท�ำการเก็บข้อมูลเพิ่มเติมในส่วนที่ขาดหายไป หลังจากนั้น น�ำข้อมูลทั้งหมดที่วิเคราะห์และสรุป

เสร็จเรียบร้อยแล้ว มาจัดเรียบเรียงและพรรณนาวิเคราะห์ เพ่ือตอบความมุ่งหมายของการวิจัยการน�ำ

เสนอผลการวิจัยในครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลจากเอกสารงานวิจัยที่เกี่ยวข้องโดยใช้การสรุปผลการ

วิเคราะห์ข้อมูลทั้งหมด ในประเด็นที่ก�ำหนดไว้ในวัตถุประสงค์ คือ เพื่อศึกษาอัตลักษณ์พุทธศาสนาของ

ชุมชนทีส่มัพนัธ์กบัความเป็นไทยในบรบิทรฐัชาต ิแล้วน�ำเสนอข้อมลูท่ีได้มาสรปุอภปิรายผลในเชงิพรรณนา

วิเคราะห์ (Descriptive Analysis)

5.  สรุปผลการวิจัย
	 การปกครองของรัฐเคดาห์ ได้มีการแบ่งเขตการปกครองออกเป็น 11 เขต (อ�ำเภอ) ได้มีชาว

มาเลเซียเชื้อสายไทยอาศัยอยู่ถึง 53 หมู่บ้าน โดยมีบ้านไม้สนรวมอยู่ด้วย มี 45 วัด หรือส�ำนักสงฆ์ โดยมี

วัดวัดเทพบัณฑิต รวมอยู่ด้วย การประกอบอาชีพท�ำสวนยางพารา ท�ำนา ท�ำสวนผลไม้ ปลูกผัก รับจ้าง 

และค้าขาย เป็นกลุม่ชนทีม่วีฒันธรรม ขนบธรรมเนยีม ประเพณใีช้ภาษาไทยในชวีติประจ�ำวนั และเชือ่ว่า

สืบเชื้อสายมาจากบรรพบุรุษไทยด้วยกัน ซึ่งปัจจุบันกลุ่มชนเหล่านี้เป็นชนกลุ่มน้อยของประเทศและอยู่

ท่ามกลางกลุ่มชนที่เป็นชาติพันธุ์มลายู จีน อินเดีย และอื่นๆ

	 อัตลักษณ์ทางพุทธศาสนาและความเป็นไทยในบริบทรัฐชาติ พิธีกรรมประเพณีทางพุทธศาสนา

ทีเ่ป็นอตัลกัษณ์ของชมุชนบ้านไม้สนทีป่ฏบิตัสิบืต่อกนัมาต้ังแต่อดีตถึงปัจจุบัน คอื ประเพณกีารบวช บญุ

สรงน�้ำหรือประเพณีสงกรานต์ ตักบาตรในวันส�ำคัญทางพระพุทธศาสนาที่มีตามปฏิทินของเมืองไทย 

ประเพณีแห่เทียนเข้าพรรษา บุญกฐิน ลอยกระทง การสัมภาษณ์แบ่งกลุ่มสัมภาษณ์ กลุ่มคนที่มีอายุ 80 

ขึ้นไปจะตอบว่าเขาเป็นคนไทยมาอยู่แต่ก่อนแล้วเพราะที่นี้คือประเทศไทย ประเพณีที่จัดขึ้นก็เหมือนกับ

ประเทศไทย แต่มีพิธีกรรมที่สูญหายไป คือ พิธีกรรมตามฤดูกาลเรื่องการเกษตร แต่ก่อนจะลงท�ำนาก็จะ

มีพิธีกรรมไหว้นาก่อนลงท�ำนาแต่ปัจจบุนัมเีทคโนโลยเีข้ามาช่วยในการท�ำนา พธิกีรรมเกีย่วกบัการเกษตร

จึงหายไป กลุ่มคนที่มีอายุต�่ำกว่า 60 ปี แบ่งเป็นกลุ่มวัยกลางคนและกลุ่มวัยรุ่น เขาก็จะตอบว่าประเพณี

เหล่านี้รับมาจากประเทศไทยบ้างพ่อแม่พาเขาท�ำต้ังแต่จ�ำได้ก็ท�ำแบบนี้มาตลอดทุกปีบ้าง กลุ่มวันรุ่นจะ

ตอบว่าประเพณีเหล่านี้รับมาจากประเทศไทยเพราะเราเรียนโรงเรียนไทย ที่บ้านเราก็จัดเหมือนเมืองไทย

พธิกีรรมประเพณีทางพทุธศาสนาท่ีมอีตัลกัษณ์เฉพาะชมุชนในอดีตจนถงึปัจจบุนั คอืวนัส�ำคญัทางพระพทุธ

ศาสนา อาท ิวันมาฆบชูา วนัวสิาขบชูา วนัอาสาฬหบชูา วนัเข้าพรรษา วนัออกพรรษา ประเพณสีงกรานต์ 

ประเพณีแห่เทียนเข้าพรรษา ประเพณีการบวช ประเพณีทอดกฐิน ประเพณีลอยกระทง เป็นต้น

	 ค่านิยมการบวชของชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สนสะท้อนให้เห็นว่าพุทธศาสนาได้หยั่งราก

ลกึอยูใ่นจติวญิญาณของชาวบ้านมานาน และสามารถสร้างคณุค่าทางจิตใจเพ่ือยดึเหนีย่วให้ชาวมาเลเซีย

เชื้อสายไทยบ้านไม้สนยังคงไว้ซึ่งพิธีกรรมประเพณีอันดีงามในการบวชเพื่อด�ำรงตนในฐานะศาสนทายาท



7วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรมปีที ่6 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) 

ที่ช่วยสืบต่อพระพุทธศาสนาและท�ำนุบ�ำรุงสถาบันศาสนาไว้ได้อย่างมีศักดิ์ศรีท่ามกลางสังคมและ

วัฒนธรรมต่างชนชาติ ซึ่งพิธีกรรมการบวชยังแสดงพลังความสามัคคีของสมาชิกในชุมชนให้เป็นปึกแผ่น

และแน่นแฟ้นยิ่งขึ้น เพราะชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สนนิยมบวชลูกหลานท่ีอยู่ในช่วงวัยเดียวกัน

พร้อมกันทั้งหมู่บ้านในช่วงก่อนเข้าพรรษา โดยจะไม่แยกจัดทีละบ้านท�ำให้เมื่อมีงานบวชแต่ละครั้งก็จะมี

ญาติพี่น้องของผู้บวชมาร่วมงานกันเป็นจ�ำนวนมาก ซึ่งแสดงถึงความพร้อมเพรียงและสามัคคีกันของ

สมาชิกในหมู่บ้านเป็นอย่างดี โดยการบวชของชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สนยังคงมีพิธีกรรมอย่าง

เคร่งครัดและยึดปฏิบัติสื่อทอดต่อเนื่องกันมาจนถึงปัจจุบัน

	 พธิกีรรมส่วนใหญ่ของชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทยบ้านไม้สนมรีากฐานมาจากพุทธศาสนาและผูกติด

อยู่กับความเชื่อเก่ียวกับอ�ำนาจเหนือธรรมชาติ ซึ่งไม่แตกต่างจากพิธีกรรมส่วนใหญ่ทางภาคใต้ของ

ประเทศไทย การน�ำเอาพระธรรมค�ำสอนในพระพทุธศาสนาทีม่อีทิธพิลต่อการก�ำหนดความคดิ ความเชือ่ 

มาผสมผสานกบัความเชือ่เกีย่วกบัอ�ำนาจเหนอืธรรมชาต ิความเชือ่จงึมคีณุค่าทางจติใจและช่วยสร้างความ

ดุลยภาพในความสัมพันธ์ระหว่างชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยท่ีมีวัฒนธรรมประเพณีเดียวกัน ความเชื่อยัง

เป็นเครือ่งยดึโยงทางจติวญิญาณของชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทยบ้านไม้สนให้สามารถด�ำรงอยูร่่วมกันได้อย่าง

เกื้อกูล ความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ เช่น พระพุทธรูป พระที่อาวุโส เชื่อในเรื่องผี โชคลาง เชื่อเรื่องของธาตุ

ทัง้ 4 ไม้มงคล เจ้าที ่เทพารกัษ์ ทวดปูโ่ละและเชือ่เร่ืองของไสยศาสตร์ โดยเฉพาะครูหมอพิธ ีหมอท�ำ เสน่ห์ 

หมอยา และหมอปลงศพ ซึ่งความเช่ือเรื่องผี ท�ำหน้าที่เป็นเครื่องมือคอยก�ำกับควบคุมพฤติกรรมของ

สมาชิกในชุมชนและยังเป็นเครื่องมือในการปลูกฝังและถ่ายทอดองค์ความรู้ทางวัฒนธรรมประเพณีของ

ชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทย ท่ามกลางความเปลีย่นแปลงของสังคมให้แก่คนรุน่หลังอย่างผสมผสานกลมกลนื 

(Thatsanawadi Kaeosanit, 2016) นอกจากนี้ การนับถือศาสนาเดียวกัน คือศาสนาพุทธ การมีศรัทธา

ในวัดเดียวกัน คือ วัดเทพบัณฑิต วัดประจ�ำบ้านไม้สน รวมถึงการมีรากเหง้าทางวัฒนธรรมประเพณีไทย

เหมือนกัน ดังนั้น ความเชื่อจึงเป็นปัจจัยท่ีส�ำคัญที่มีผลต่อการรักษาอัตลักษณ์ประเพณีทางพุทธศาสนา

ของชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สนที่สัมพันธ์กับความเป็นไทยในบริบทรัฐชาติของบรรพบุรุษ

ตั้งแต่สมัยโบราณให้ยังคงอยู่และสืบทอดอย่างต่อเนื่องจนเป็นพื้นฐานในการปฏิบัติตนของชาวมาเลเซีย

เชื้อสายไทยบ้านไม้สนในปัจจุบัน

	 จากการศกึษา อตัลกัษณ์พทุธศาสนาของชมุชนบ้านไม้สนทีส่มัพนัธ์กบัความเป็นไทยในบรบิทรฐั

ชาติการด�ำรงอยู่ของชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สน วัฒนธรรมประเพณีทางพุทธศาสนายังมี

ความเข็มแข็ง โดยเฉพาะวันส�ำคัญทางพระพุทธศาสนา ส่วนใหญ่จะปฏิบัติตนอยู ่ในกรอบของ

พุทธศาสนิกชนที่ดี เด็กๆ และเยาวชนจะเรียนธรรมศึกษาและสมัครสอบนักธรรมเป็นประจ�ำทุกปีการ

นับถือศาสนาเดียวกัน คือ ศาสนาพุทธ การมีศรัทธาในวัดเดียวกัน คือ วัดเทพบัณฑิต ซึ่งเป็นวัดประจ�ำ

หมู่บ้านไม้สน รวมถึงมีรากเหง้าทางวัฒนธรรมไทยที่เหมือนกัน ยังเป็นเครื่องมือยึดเหนี่ยว ความสัมพันธ์



8 Phimoldhamma Research Institute Journal Vol. 6 No. 2 (July - December 2019) 

ของชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทยบ้านไม้สนไว้ด้วยกนั มพีระสงฆ์ ซ่ึงเป็นผู้น�ำทางศาสนา รองลงมาคอื คนเฒ่า

คนแก่ซึ่งเป็นผู้น�ำทางจิตวิญญาณ เช่น ครูหมอ รวมถึงผู้ใหญ่บ้านซึ่งเป็นผู้น�ำอย่างเป็นทางการของชุมชน 

โดยมีคุณลักษณะส�ำคัญร่วมกัน คือ เป็นผู้มีจิตสาธารณะและมีลักษณะของการผสมผสานทั้งผู้น�ำทางศีล

ธรรมและผูน้�ำทางความคดิ อย่างไรกต็าม ในปัจจบุนัความเจรญิก้าวหน้าทางเทคโนโลยทีีท่นัสมยัส่งผลให้

ระบบความเชือ่ และพธิกีรรมประเพณีบางอย่างของชาวมาเลเซียเชือ้สายไทยบ้านไม้สนเริม่สญูหายไปจาก

ความทรงจ�ำของผู้คนโดย เฉพาะความเชื่อและพิธีกรรมที่เกี่ยวกับการเกษตร

	 ทั้งนี้ การรักษาอัตลักษณ์วัฒนธรรม ประเพณีหรือพิธีกรรมทางพุทธศาสนาของชาวมาเลเซียเชื้อ

สายไทยบ้านไม้สน ทีป่ระกอบด้วยการถ่ายทอดทางวฒันธรรมทีเ่กดิจากการมส่ีวนร่วมของสมาชิกในชมุชน

ถงึแม้ว่าอาจเกดิจากการรเิริม่ของบางส่วนเสีย้วของชมุชนหรอืจากบคุคลใดบคุคลหนึง่แต่กส็ามารถกระตุน้

ให้ชมุชนมองเหน็คุณค่าของตนเองและสร้างความมัน่ใจให้กับสมาชกิในชมุชนทีเ่ข้ามามส่ีวนร่วมให้สามารถ

ระดมพลังและประสานสานความร่วมมือเพื่อสร้างความเป็นปึกแผ่นของชุมชน โดยการอาศัยความหลาก

หลายทางวัฒนธรรมในพืน้ทีม่าเป็นเครือ่งมอืส�ำคญัในการปรบัตวัเองซึง่มส่ีวนช่วยรกัษาอตัลกัษณ์ประเพณี

ทางพุทธศาสนาของชุมชนบ้านไม้ไว้ได้ท่ามกลางวัฒนธรรมประเพณีอื่นที่โอบล้อมอยู่ ประเพณีหรือ

พธีิกรรมเป็นเครือ่งมอืทีส่ามารถผกูพนัคนในชมุชนจ�ำนวนมากเข้าไว้ด้วยกนั ท�ำหน้าทีใ่นการชกัจงูผูค้นให้

เข้ามาเชือ่มประสานกนัและโยงคนในหมูบ้่านทกุรุ่นท้ังรุ่นปัจจุบนัไปยงัคนรุ่นก่อนๆ รวมถึงบรรพชนดังเช่น 

ประเพณีการบวช ของชาวมาเลเซียเช้ือสายไทยบ้านไม้สนได้สะท้อนให้เห็นว่าพุทธศาสนาได้หยั่งรากลึก

อยู่ในจิตวิญญาณของสมาชิกในหมู่บ้านมานานและมีฐานะเป็นกุศโลบายในการสร้างศาสนทายาทเพ่ือ

รักษาสถาบันศาสนา โดยยังคงมีพิธีกรรมที่เคร่งครัดและยึดถือปฏิบัติสืบเนื่องกันมาจนถึงปัจจุบันนี้

	 อย่างไรกต็าม รฐัชาตแิละอตัลกัษณ์ชาตพินัธุย่์อมเป็นสิง่ทีม่คีวามส�ำคญัอย่างมากในการต่อสูเ้พือ่

ให้กลุม่ชนนัน้ได้รบัการยอมรบัและสามารถสร้างอตัลักษณ์ความมตัีวตนให้เกดิความมัน่คงในกลุ่มชนของ

ตนเอง การสร้างถึงจะไม่สามารถสร้างได้ในทันทีและความเป็นชาติพันธุ์ ความเป็นรัฐชาติย่อมก่อตัวมาที่

ละน้อยๆ และเริ่มขยับให้มีพลังมากขึ้น การบันทึกส�ำรวจดังกล่าวถือได้ว่าเป็นงานลักษณะเชิงชาติพันธุ์

พรรณนาในยุคแรกๆ ของชนชั้นน�ำไทย ซึ่งได้รับอิทธิพลจากตะวันตกที่ได้ขยายอิทธิพลเข้ามาในภูมิภาค

อินโดจีนในช่วงเวลานั้น และยังเป็นการส�ำรวจประชากรที่มีนัยส�ำคัญต่อการครอบครองดินแดนและ

ประกาศความชอบธรรมเหนือดินแดน (Thongchai Winichakul, 1994) เพราะการครอบครองดินแดน

ได้จ�ำเป็นต้องส�ำรวจกลุ่มผู้คนในอาณาบริเวณพื้นที่ต่างๆ ว่าเป็นใครท�ำอะไร อยู่ที่ไหน มีลักษณะอย่างไร 

และสิ่งนี้ก็ท�ำอย่างเข้มข้นในการสร้างรัฐชาติให้มีความเป็นหนึ่ง (Suthep Soonthornpasuch, 2005 : 

162-165)

	 วัดเทพบัณฑิต ซึ่งเป็นวัดประจ�ำหมู่บ้านไม้สน รวมถึงการเป็นรากเหง้าทางวัฒนธรรมประเพณี

ไทยไว้ ความเช่ือจงึเป็นปัจจยัท่ีส�ำคญัท่ีมผีลต่อการรกัษาอตัลกัษณ์ประเพณทีางพุทธศาสนาของชมุชนชาว



9วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรมปีที ่6 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) 

มาเลเซยีเชือ้สายไทยบ้านไม้สนท่ีสมัพนัธ์กบัความเป็นไทยในบรบิทรัฐชาตขิองบรรพบุรษุตัง้แต่สมยัโบราณ

ให้ยงัคงอยูแ่ละสบืทอดอย่างต่อเนือ่งจนเป็นพืน้ฐานในการปฏบิติัตนของชาวมาเลเซียเช้ือสายไทยบ้านไม้

สนในปัจจุบันมีความสอดคล้องกับแนวคิดของ (Damrong Thandee, 2004 : 73) ชี้ให้เห็นว่ามนุษย์ได้

สร้างวัฒนธรรมขึ้นมาเพื่อตอบสนองความต้องการด้านต่างๆ เพื่อให้การด�ำเนินชีวิตในสังคมเป็นไปอย่าง

เหมาะสมและสอดคล้องกับบรรทัดฐานทางสังคม ท�ำให้เกิดการหล่อหลอมให้สมาชิกในสังคมมีทัศนคติ

ความเชือ่ ความสนใจ ความคดิสร้างสรรค์ไปในทางเดียวกันก่อให้เกดิความเป็นอนัหนึง่อนัเดียวกนั คอืการ

นยิามตวัตนหรอืบอกว่าตนเป็นใครตรงกบัศพัท์ทางวชิาการด้านมานษุยวทิยาทีว่่า “อตัลกัษณ์” ยงัมคีวาม

สอดคล้องกับงานวิจัยของ Pittaya Busararat and Araya Damraung (2014 : 33) ได้ค้นพบจากงาน

วิจัยว่า การที่คนไทยในรัฐทางตอนเหนือของประเทศมาเลเซียยังคงธ�ำรงและสืบสานความเป็นไทยไว้ได้

จนปัจจบุนั แม้ว่าจะเป็นเพยีงคนกลุม่น้อยของประเทศ และอาศยัอยูท่่ามกลางสงัคมทีม่คีวามหลากหลาย

ทางวัฒนธรรมหรือที่เรียกว่า สังคมพหุวัฒนธรรม แต่คนไทยยังคงอัตลักษณ์ความเป็นไทย นับถือศาสนา

พุทธ พูดภาษาท้องถิ่นไทยใต้มีประเพณี พิธีกรรมตามแบบคนไทยภาคใต้ การแต่งกาย อาหารการกิน มี

ลักษณะแบบเดียวกัน หรือใกล้เคียงกับคนไทยภาคใต้ และเหนือสิ่งอื่นใด คนไทยในรัฐทางตอนเหนือของ

ประเทศมาเลเซยี มจีงรกัภกัดีและเทิดทนูต่อองค์พระมหากษตัรย์ิไทยไว้เหนอืเกล้า ซ่ึงส่ิงทีอ่ธบิายถงึความ

เป็นไทยเหล่านี้ได้อย่างชัดเจนท่ีสุดก็คือ แนวคิดในการศึกษาเรื่องชาติพันธุ์สัมพันธ์ เพราะชาติพันธุ์เป็น

เรือ่งของเชือ้ชาต ิวฒันธรรม ศาสนา หรอืการมภีาษาร่วมกนั รวมทัง้มกีระบวนการในการสร้างความส�ำนกึ

ร่วมกันในทางชาตพินัธุ ์ในเรือ่งการก�ำเนดิและการสบืเชือ้สายร่วมกนัการมปีระวตัศิาสตร์ร่วมกนั และการ

มีส�ำนึกเป็นหนึ่งเดียวกัน สิ่งเหล่านี้เป็นภาพปรากฏที่เกิดข้ึนในสังคมคนไทยในรัฐทางตอนเหนือของ

ประเทศมาเลเซีย นอกจากนี้ยังมีทฤษฎีวัฒนธรรมและบุคลิกภาพ (Culture and Personality) ที่กล่าว

ถงึบคุลกิภาพของบุคคลเกิดจากการปลกูฝังอบรมสัง่สอนให้รูก้ฎเกณฑ์ทางวฒันธรรมของสงัคมนัน้ๆ ตัง้แต่

วยัเยาว์ และหล่อหลอมจนเติบโตเป็นผูใ้หญ่กจ็ะแสดงออกซึง่บคุลกิภาพตามวฒันธรรมของสังคมนัน้ๆ เช่น

เดียวกับคนไทยในรัฐตอนเหนือของประเทศมาเลเซีย เมื่อได้รับการปลูกฝังความเป็นไทยมาตั้งแต่วัยเยาว์ 

เมื่อเติบโตเป็นผู้ใหญ่ก็สะท้อนบุคลิกภาพ ค่านิยม ทัศนคติ ความเชื่อตามแบบวิถีไทยที่ได้รับการปลูกฝัง

มาเช่นกัน

	 จะเห็นได้ว่าทั้ง Damrong Thandee, Pittaya Busararat and Araya Damraung ต่างก็มอง

เห็นเหมือนกันว่า การมีวัฒนธรรมขึ้นมาเพื่อตอบสนองความต้องการด้านต่างๆ เพื่อให้การด�ำเนินชีวิตใน

สงัคมเป็นไปอย่างเหมาะสมและสอดคล้องกบับรรทดัฐานทางสงัคม ท�ำให้เกดิการหล่อหลอมให้สมาชกิใน

สังคมมี ทัศนคติความเชื่อ ความสนใจ ความคิดสร้างสรรค์ไปในทางเดียวกัน ก่อให้เกิดความเป็นอันหนึ่ง

อันเดียวกัน ประเทศมาเลเซียยังคงธ�ำรงและสืบสานความเป็นไทยไว้ได้จนปัจจุบัน แม้ว่าจะเป็นเพียงคน

กลุม่น้อยของประเทศ และอาศยัอยูท่่ามกลางสงัคมทีม่คีวามหลากหลายทางวฒันธรรมหรอืทีเ่รยีกว่าสงัคม



10 Phimoldhamma Research Institute Journal Vol. 6 No. 2 (July - December 2019) 

พหุวัฒนธรรม แต่คนไทยยังคงอัตลักษณ์ความเป็นไทย นับถือศาสนาพุทธ พูดภาษาท้องถิ่นไทยใต้มี

ประเพณี พิธีกรรมตามแบบคนไทยภาคใต้ การแต่งกาย อาหารการกิน มีลักษณะแบบเดียวกัน หรือใกล้

เคียงกับคนไทยภาคใต้ และเหนือสิ่งอื่นใดคนไทยในรัฐทางตอนเหนือของประเทศมาเลเซียมีความจงรัก

ภักดีและเทิดทูนต่อองค์พระมหากษัตริย์ไทยไว้เหนือเกล้าของคนไทยในบ้านไม้สนทุกคน

	 สรุปได้ว่า อัตลักษณ์วัฒนธรรม ประเพณีหรือพิธีกรรมทางพุทธศาสนา ของชาวมาเลเซียเชื้อสาย

ไทยบ้านไม้สน มีอัตลักษณ์เฉพาะชุมชนในอดีตจนถึงปัจจุบัน คือวันส�ำคัญทางพระพุทธศาสนา อาทิ วัน

มาฆบูชา วันวิสาขบูชา วันอาสาฬหบูชา วันเข้าพรรษา วันออกพรรษา ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีแห่

เทียนเข้าพรรษา ประเพณีการบวช ประเพณีทอดกฐิน ประเพณีลอยกระทง ส�ำหรับค่านิยมการบวชของ

ชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทยบ้านไม้สนสะท้อนให้เหน็ว่าพุทธศาสนา ได้หยัง่รากลึกอยูใ่นจิตวญิญาณของชาว

บ้านมานาน และสามารถสร้างคุณค่าทางจิตใจเพื่อยึดเหนี่ยวให้ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยบ้านไม้สนยังคง

ไว้ซึ่งพิธีกรรมประเพณีอันดีงาม

6.  อภิปรายผลการวิจัย
	 อัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาของชุมชนชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยในหมู่บ้านไม้สน พบว่า ชาว

มาเลเซียเชื้อสายไทยในบ้านไม้สนมีความเลื่อมใสศรัทธาในพุทธศาสนาอย่างแรงกล้าจึงมีวัดและพระสงฆ์

เป็นศูนย์รวมจิตใจของสมาชิกในชุมชน ซึ่งนอกเหนือจากวัดจะเป็นสถานที่ในการประกอบศาสนพิธีและ

งานประเพณแีล้ว วดัยงัเป็นศนูย์กลางในการประกอบกจิกรรมส่วนรวมของชมุชน ไม่ว่าจะเป็นเวทใีนการ

จดัประชมุเพือ่แจ้งข้อมลูข่าวสารหรอืระดมความคดิเหน็ เป็นพืน้ทีใ่นการจดักจิกรรมต่างๆ ให้กบัเดก็และ

เยาวชนในโรงเรยีนภาษาไทยรวมถงึเป็นพืน้ท่ีในการพบปะพดูคยุของชาวมาเลเซยีเชือ้สายไทยด้วยกนัเอง 

ในขณะที่พระสงฆ์ท�ำหน้าท่ีสืบทอดพระพุทธศาสนา และด�ำรงตนให้เป็นแบบอย่างที่ดีในฐานะท่ีเป็น

บรรพชิตแล้ว พระสงฆ์ยังอยู่ในฐานะของครูผู้สอนและให้ความรู้ และยังท�ำหน้าที่เป็นที่ปรึกษาของคนใน

ชุมชน เนือ่งจากในอดตีคนส่วนมากอ่านหนงัสอืไม่ออก ไม่มโีรงเรียนในชมุชน การคมนาคมกไ็ม่สะดวกคน

สมยัก่อนจงึอาศยัการศกึษาเล่าเรยีนจากพระสงฆ์และอาศยัการฟังเทศน์เพ่ือการเรียนรู้เป็นส�ำคญั จึงท�ำให้

บทบาทของพระสงฆ์ได้รับการยอมรับนับถือเป็นอย่างมากในฐานะของพุทธศาสนิกชน และวัดยังถือเป็น

ศูนย์กลางของการเรียนรู้

	 ชาวมาเลเซียเช้ือสายไทยบ้านไม้สนมีรากฐานมาจากพุทธศาสนาและความเชื่อเกี่ยวกับอ�ำนาจ

เหนือธรรมชาติ การน�ำเอาพระธรรมค�ำสอนในการก�ำหนดความคิด ความเชื่อ มาผสมผสานกับความเชื่อ

เกีย่วกบัอ�ำนาจเหนอืธรรมชาต ิจงึมคีณุค่าทางจติใจและช่วยสร้างความดุลยภาพในความสัมพันธ์ระหว่าง

ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทยที่มีวัฒนธรรมประเพณีเดียวกัน เป็นเครื่องยึดโยงทางจิตวิญญาณของบ้านไม้สน

ให้สามารถด�ำรงอยู่ร่วมกันได้อย่างเกื้อกูล ท�ำให้เกิดความเชื่อเรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เชื่อในเรื่องผี โชคลาง ธาตุ



11วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรมปีที ่6 ฉบบัที ่2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม 2562) 

ทั้ง 4 ไม้มงคล เจ้าที่ เทพารักษ์ ทวดปู่โละ และเชื่อเรื่องของไสยศาสตร์ ครูหมอพิธี หมอท�ำเสน่ห์ หมอยา 

และหมอปลงศพ ที่ผีท�ำหน้าที่คอยก�ำกับควบคุมพฤติกรรมของชุมชน และเป็นการปลูกฝังและถ่ายทอด

องค์ความรู้ทางวัฒนธรรมประเพณีของชาวบ้านไม้สนในการปรับเปล่ียนแปลงของสังคมให้แก่คนรุ่นหลัง

อย่างผสมผสานกลมกลนืมคีวามสอดคล้องกบัแนวคดิของ Suthep Soonthornpasuch (2005) ชีใ้ห้เหน็

ว่า อตัลกัษณ์ของสงัคมไม่ใช่ผลรวมของอตัลกัษณ์ของปัจเจก ทัง้นีเ้พราะทกุๆ สังคมล้วนมคีณุภาพใหม่ใน

ตัวเอง การที่จะเชื่อมโยงปัจเจกเข้ากับอัตลักษณ์ร่วมของสังคม จึงต้องอาศัยพลังของพิธีกรรม ซึ่งปัจเจก

ต้องร่วมกันสร้างและผลิตซ�้ำ  พิธีกรรมจึงเป็นเสมือนภาษาสัญลักษณ์ที่สื่อผ่านการปลุกเร้าอารมณ์ร่วมใน

บรรยากาศอันศักดิ์สิทธิ์ ยังมีความสอดคล้องกับงานวิจัยของ Nibondh Tipsrinimit (2007) ชี้ให้เห็นว่า 

การปรบัเปลีย่นหรอืการสญูสลายของตัวตนทางวฒันธรรมของคนไทยในรฐัตอนเหนอืของมาเลเซยีขึน้อยู่ 

3 ประการ คือ ปัจจัยด้านประวัติศาสตร์ท้องถิ่นในแต่ช่วงเวลาที่คนไทยเหล่านี้เคยอยู่ภายใต้การปกครอง

ของราชอาณาจักรสยาม ปัจจัยภายในขององค์กรหรือของชุมชนเอง ได้แก่ ระบบสังคม ระบบเศรษฐกิจ

หรือระบบวัฒนธรรมและปัจจัยจากภายนอกที่เก่ียวกับความเชื่อ และพิธีกรรม ความเชื่อในส่ิงศักด์ิสิทธ์ิ 

เชื่อในเรื่องผี โชคลาง ครูหมอพิธี เชื่อในเรื่องของธาตุทั้ง 4 ได้แก่ ดิน น�้ำ ลม ไฟ และเรื่องของไสยศาสตร์ 

เป็นการผลติเพือ่การเลีย้งชพี มอีาชพีหลกัในการท�ำนา ท�ำสวนผลไม้ ท�ำสวนยางพาราและการปลกูผกัขาย

	 จะเห็นได้ว่าทัง้ Suthep Soonthornpasuch and Nibondh Tipsrinimit ต่างกม็องเหน็เหมอืน

กันว่าอัตลักษณ์ของบ้านไม้สนไม่ใช่ผลรวมของอัตลักษณ์ของคนใดคนหนึ่งแต่เป็นส่วนรวมของชุมชนที่มี

ระบบสังคม เศรษฐกิจ วัฒนธรรม ความเชื่อ พิธีกรรม สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ผี โชคลาง ครูหมอพิธีเชื่อในเรื่องของ

ธาตทุัง้ 4 และเรือ่งของไสยศาสตร์ รวมทัง้มกีารผลติเพือ่การเลีย้งชพี เช่น การท�ำนา ท�ำสวนผลไม้ ท�ำสวน

ยางพารา และการปลูกผักขาย

7.  ข้อเสนอแนะ
	 ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย

	 1.	 ควรมหีน่วยงานทีเ่กีย่วข้องกบัการศกึษา ให้ความสนใจหาแนวทางในการสนบัสนนุ เรือ่งการ

เรียนการสอนภาษาและธรรมศึกษาแก่คณะสงฆ์ในประเทศมาเลเซียอย่างกว้างขวางมากยิ่งขึ้น

	 2.	 ควรมกีารท�ำบันทกึข้อตกลงความร่วมมือร่วมกบัรฐัท่ีมหีน้าทีร่บัผดิชอบ ภารกจิงานทีโ่ดยตรง

และโดยอ้อม เช่น กระทรวงศึกษาธิการ ส�ำนักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ ฯลฯ เพื่อร่วมมือกันจัดท�ำ

ยุทธศาสตร์ในการพัฒนาพระสงฆ์ในสังคมไทยไปพร้อมกัน

	 3.	 พระสงฆ์ในสังคมไทยควรแสวงจุดร่วมและสงวนจุดต่างในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาให้ได ้

เพราะมอีงค์บรหิารสงูสดุคอืมหาเถรสมาคม ซึง่เป็นองค์กรทีป่ระกอบไป ด้วยบคุลากรทางศาสนาสองส่วน

ใหญ่ๆ คือพระสงฆ์ฝ่ายมหานิกาย และพระสงฆ์ฝ่าย ธรรมยุติกนิกาย เพราะทั้งสองฝ่ายเป็นพระสงฆ์ใน



12 Phimoldhamma Research Institute Journal Vol. 6 No. 2 (July - December 2019) 

พระพุทธศาสนาเถรวาทเหมือนกัน

	 ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ

	 1.	 ควรศกึษาชุมชนชาวมาเลเซยีเช้ือสายไทยทีอ่าศยัอยูใ่นรฐัเคดาห์แล้วเปรยีบเทยีบ อตัลกัษณ์

พุทธศาสนาของแต่ละชุมชนว่าแตกต่างกันอย่างไร

	 2.	 ควรมโีครงการฝึกอบรมนกัเผยแผ่ให้มคีณุสมบติัและอดุมการณ์อย่างแท้จริง โดยมรีะยะเวลา

ที่เหมาะสมโดยเพื่อให้พระสงฆ์ในสังคมไทย ผู้เข้าร่วมโครงการมีความเชี่ยวชาญจริงๆ

	 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป

	 1.	 ควรศกึษาแนวโน้มการด�ำรงอยูห่รอืการปรบัตวั การเปลีย่นแปลงของวฒันธรรมไทยในชมุชน

ชาวมาเลเซียเชื้อสายไทย ภายใต้ปัจจัยอื่นๆ ที่อาจเกิดขึ้นในอนาคต

	 2.	 ควรศกึษาการสร้างปริยตับิคุคลให้เป็นปฏิบติับคุคลให้เป็นศาสนทายาทบคุคล และจากศาสน

ทายาทบุคคลให้เป็นนักเผยแผ่

References 

Busararat, P. and Damraung, A. (2014). Social processes for maintaining and Inherit the 

Thai identity of Thai people living in the northern state of the country Malaysia. 

Walailak Abode of Culture Journal. Volume 14, No. 1 (October 2013 - March 2014), 

27-38.

Kaeosanit, T. (2016). Siamese diaspora in Malaysia and communicating identity : Literature 

review. Journal of Communication and Innovation NIDA. Volume 3, No. 1 (January-

June 2016), 127-162.

Soonthornpasuch, S. (2005). Anthropology and history : Including the essay on the application 

of concepts And anthropological theories in the study of historical data. Bangkok 

: Muang Boran, 443.

Thandee, D. (2004). Korean society and culture : Korean politics. Bangkok : Ramkhamhaeng 

University Press.

Tipsrinimit, N. (2007). Cultural identity of Thai people in the northern state of the country 

Malaysia. Doctor of Philosophy Program in Thai Studies Mahasarakham University.

Thep Bundit Temple. (2006). Information and collection of temples in Malaysia. Samut-

prakan : Publishing of Suetawan Co., Ltd.

Winichakul, T. (1994). Siam Mapped: a history of geo-body of a nation. Chiang Mai : Silkworm 

Books.


