
  

แม่สะเอง: ความสัมพันธ์ของพิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรม*

Mae Sa Eng: The Relationship of Rituals, Beliefs and Performance 
 

ศิรริตัน ์ไชยศิวามงคล, ชนยั วรรณะลี1 และอคัวทิย ์เรอืงรอง2 

Sirirat Chaisiwamongkhol, Chanai Wannalee and Akhawit Ruengrong 

สถาบนับณัฑติพฒันศิลป์1 

มหาวทิยาลยัราชภฏับา้นสมเดจ็เจา้พระยา2 

Bunditpatanasilpa Institute, Thailand 

Bansomdetchaopraya Rajabhat University, Thailand 

Corresponding Author, E-mail: siriratchai.15@gmail.com

บทคัดย่อ

	 การวิจัยครั้งนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาความสัมพันธ์ของพิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรม 

ที่ปรากฏในพิธีกรรมแม่สะเองของชาวกูย บ้านโพนปลัด ต�ำบลสุขสวัสดิ์ อ�ำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ

เป็นวิจัยเชิงคุณภาพ ศึกษาข้อมูลปฐมภูมิจากการสังเกต สัมภาษณ์ และข้อมูลทุติยภูมิ จากวิจัยเอกสาร  

ผู้ให้ข้อมูลสัมภาษณ์เชิงลึก 17คน วิจัยภาคสนาม วิเคราะห์ข้อมูลด้วยวิธีพรรณนาโดยผ่านการรับรอง

จริยธรรมวิจัยในมนุษย์ เลขที่ ว.78/2564 

	 ผลการวจัิยพบว่า  “พธิกีรรมแม่สะเอง” เป็นวฒันธรรมอนัเกีย่วกบัสัญลักษณ์ท่ีแสดงถึงพลังแห่ง

ความเชือ่ ความศรทัธา โดยผ่านการแสดงออกทางนาฏกรรม เพือ่สือ่สารกบัสิง่ศกัดิส์ทิธิอ์นัเป็นทีย่ดึเหนีย่ว

ทางจติใจ จนเกิดเป็นค่านยิม ขนบธรรมเนยีม กฎระเบยีบของสงัคมชาวกยู พธิกีรรม ประกอบด้วย ผูท้�ำพิธี 

คือแม่ครูใหญ่ ซึ่งเป็นบุคคลที่ได้รับการยอมรับจากชาวกูยในหมู่บ้านนั้น ผู้ร่วมพิธี คือ แม่ครูรองท�ำหน้าที่

เป็นผูช่้วยแม่ครใูหญ่ ผูท้ีห่ายจากอาการเจบ็ป่วย ญาติทีม่เีชือ้สายสะเองในหมูบ้่าน และครดูนตรี กจิกรรม

ในพิธีประกอบด้วย การตรวจคาย การไหว้ครูดนตรี การเซ่นไหว้บรรพบุรุษและอัญเชิญพระยาแถน  

รวมทัง้การละเล่น พธีิบายศรสีูข่วัญ พธีิลาร่างทรง และพธิข้ึีนหิง้หรอืข้ึนบ้าน ซึง่มสัีมพนัธ์กบัความเช่ือ 4 ด้าน 

คือความเชื่อและศรัทธาต่อพระยาแถน ความเชื่อในผีบรรพบุรุษ ความเชื่อในกฎแห่งกรรมตามพระพุทธ

ศาสนา ความเชื่อในพิธีบวงสรวงบูชาและคาถาอาคมตามศาสนาพราหมณ์ ความเชื่อดังกล่าวสัมพันธ์กับ

* ได้รับบทความ: 12 มิถุนายน 2565; แก้ไขบทความ: 22 สิงหาคม 2565; ตอบรับตีพิมพ์: 31 สิงหาคม 2565     

	     Received: June 12, 2022; Revised: สิงหาคม 22, 2022; Accepted: August 31, 2022   



192 Phimoldhamma Research Institute Journal            Vol. 9 No. 2 (May - August 2022) 

นาฏกรรม การใช้ล�ำตัว การใช้มือและแขน การย�่ำเท้า การร่ายร�ำตามจังหวะและธรรมชาติไม่มีกระบวน

ท่าร�ำที่เป็นรูปแบบ รวมท้ังการละเล่นตามจังหวะและท�ำนองดนตรี แสดงบทบาทตามความเชื่อต่อสิ่ง

ศักดิ์สิทธิ์ที่แต่ละคนนับถือ นาฏกรรมดังกล่าวแสดงให้เห็นว่ามีเป้าหมายคือ การบ�ำบัด เยียวยาให้ผู้คน 

ในสังคมอยู่เย็นเป็นสุข มีรูปแบบที่สัมพันธ์แนบแน่นด้านสังคม การท�ำมาหากิน ความเป็นอยู่ของชาวกูย

จนเกิดเป็นประเพณีสืบทอดจากรุ่นสู่รุ่น  

ค�ำส�ำคัญ: แม่สะเอง; พิธีกรรม; ความเชื่อ; นาฏกรรม

Abstract

	 The purpose of this research was to study the relationship between rituals, beliefs, 

and dramatic rites, Mae Sa-Eang Rituals of Kui people, Ban Phon Palad, Suksawat Sub-district, 

PhraiBueng District, Si Sa ket Province. Study primary data from observations, interviews, 

and secondary data from research documents, 17 respondents in-depth interviews, field 

research, and data analysis by the descriptive method. Certified Human Research Ethics 

No. Wor.78/2564  

	 The research results were found that: “Mae Sa Eng Ritual” is a symbolic culture that 

expresses the power of belief and faith through dramatic expressions. To communicate 

with the sacred things that are spiritually binding until becoming the values, customs, 

rules, and regulations of Kui society. The ceremony consisted of theperformers ceremonial, 

as the chief exorcist, which is a person who is accepted by the Kui people in that village. 

Participants of the ceremony were The Deputy Chief Sorcerer duty as an assistant of the 

chief exorcist, Cured patient, descent relatives, Sa–Eang in, and the music teacher.  

Activities at the ceremony include The examination of the offerings, Music teacher worship, 

ancestor offering, summoning Phraya–Thaen, and play, Bai Sri Su Kwan Ceremony, Farewell 

ceremony, and altar ceremony or a new house. This is related to 4 beliefs the belief and 

faith in Phraya–Thaen, belief in ancestral spirits and belief in the law of karma according 

to Buddhism, and belief in sacrifices and incantations according to Brahmanism. Such 

beliefs are associated with tragedy, The use of the body, the use of hands and arms, the 

stomping of the feet, and the rhythm and nature of the dance without any formal dance 

movements.Including playing with the rhythm and melody Role play according to the 

beliefs of the sacred things that each person respects. The tragedy showed that the goal 



193ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม - สงิหาคม 2565)                           วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

was therapy to heal people in society to be at peace. There is a pattern that is closely 

related to society, Livelihood, and well-being of the Kui people until becoming a tradition 

passed on from generation to generation.

Keywords: Mae Sa Eang; Rituals; Beliefs; Dramatic works

1. 	บทน�ำ
	 พิธีกรรมเป็นสิ่งส�ำคัญท่ีมีอยู่ทุกสังคมและทุกศาสนา เป็นเครื่องหล่อเลี้ยงศาสนาให้ด�ำรงอยู ่ 

เป็นแหล่งก่อเกดิประเพณแีละวฒันธรรมของสงัคมมาจากความเชือ่ของมนษุย์เมือ่เชือ่ในส่ิงใดกจ็ะให้ความ

ศรัทธาและบนบานเพื่อขอความช่วยเหลือจากสิ่งนั้นเพื่อความศักดิ์สิทธิ์ในสิ่งที่ตนนับถือ ซึ่งอมรา พงศา

พิชญ์ (2542, หน้า 34) ได้กล่าวว่า พิธีกรรมเกิดจากปัญหาในชีวิตประจ�ำวัน ซึ่งเกินความสามารถที่จะ

แก้ไขได้ จึงหันไปพึ่งอ�ำนาจลึกลับเหนือธรรมชาติโดยอ้อนวอนเพ่ือแก้ปัญหาและบันดาลประโยชน์ต่างๆ 

แก่มนษุย์เชือ่มโยงกบันาฏกรรมท่ีน�ำเอาศลิปะการฟ้อนร�ำละครท่ีสร้างข้ึนตามความเชือ่ น�ำเครือ่งแต่งกาย

ท�ำนองดนตร ีบทร้อง แนวคดินาฏกรรมทีม่แีบบแผนยดึถอืระเบยีบการร่ายร�ำตามแบบอย่างมาแต่โบราณ 

และพัฒนาไปตามกระบวนคิดที่แปลกใหม่ตามความถนัดของผู้สร้างสรรค์ผลงานมนตรี ตราโมท (2525, 

หน้า 43) ได้อธบิาย ทฤษฎีนาฎยศาสตร์ มกีารจดบนัทกึไว้เป็นภาษาสนัสกฤตเมือ่ประมาณครสิต์ศตวรรษ

ที่ 4-5 บรรยายด้วยรูปแบบของร้อยกรอง กล่าวถึงระบ�ำดนตรี ภาษาการประพันธ์ บทละคร การผลิต  

การแสดงท่าทางสื่อความหมายทางอารมณ์ การวิจารณ์การละคร ผู ้ชมเช่ือว่าเป็นท่าร�ำศักดิ์สิทธิ ์

เป็นเครือ่งหมายแห่งการบูชาความเช่ือเป็นวฒันธรรมประเภททีส่ร้างอทิธพิลต่อแนวคดิและพฤตกิรรมของ

มนุษย์ที่สืบทอดปลูกฝังสืบต่อกันมาตั้งแต่บรรพบุรุษถึงปัจจุบัน เป็นเหตุจูงใจให้เกิดการกระท�ำเพ่ือตอบ

สนองความเชื่อ หากมีปัจจัยในการเปลี่ยนความเชื่อจะส่งผลให้พฤติกรรมเปลี่ยนตามจะสะท้อนให้เห็น 

ในข้อห้ามและข้อปฏิบัติส่งผลต่อผู้แสดงหรือผู้เล่นและท�ำให้เกิดพิธีกรรมที่เกี่ยวเนื่องด้วยความเชื่อนั้นๆ 

ซึ่งจารุวรรณ ธรรมวัตร (2521, หน้า 36) กล่าวว่า ความเชื่อแต่ละท้องถิ่นเกิดขึ้นจากปัญหาในการด�ำรง

ชีวิต เช่น ประสบภัยพิบัติ ภัยธรรมชาติ โรคภัยไข้เจ็บ ที่เกินความสามารถมนุษย์จะแก้ไขได้ อ�ำนาจลึกลับ

หรือสิง่ศกัดิส์ทิธิ ์ภตูผปีีศาจ วญิญาณหรอืเทพเจ้าบนัดาลให้เป็นเพ่ือป้องกนัภัยมนษุย์จึงสวดมนต์อ้อนวอน

ขอความช่วยเหลือจากสิง่เหล่านัน้ และแสดงกตญัญกูตเวทด้ีวยการประกอบพธิกีรรมต่างๆ บชูาบวงสรวง 

ฟ้อนร�ำ 

	 นาฏกรรม ถูกน�ำมาใช้เป็นเคร่ืองมอืสือ่สารใช้ร่างกายค�ำพดู สหีน้า และน�ำ้เสยีง เพือ่แสดงความคิด 

ความรู้สึก และความต้องการของผู้แสดงที่สวมบทบาทเป็นตนเอง หรือที่ถูกก�ำหนดขึ้นรูปแบบของการ

แสดงมีทั้งแบบสามัญจนไปถึงวิจิตรเนื้อหามีทั้งสมจริง และจินตนาการขึ้นมีสาระส�ำคัญคือ แนวคิดหรือ

แก่นของการแสดงท่ีมักอยู่ท่ีบทประพันธ์ของการแสดงท่ีเกิดข้ึนในเวลาปกติและโอกาสพิเศษ เม่ือมนุษย์



194 Phimoldhamma Research Institute Journal            Vol. 9 No. 2 (May - August 2022) 

อยู่ร่วมกันเป็นสังคม นาฏกรรมถูกน�ำมาใช้เป็นเคร่ืองมือสื่อสารระหว่างบุคคล และสังคม มีรูปแบบการ

สือ่สารตามความเช่ือ และพธีิกรรมน้ันๆ เพราะนาฏกรรมมคีณุสมบติัทีส่�ำคญั คอื การแสดงให้เป็นแบบอย่าง 

การเล่าเรื่องราว ประสบการณ์ให้เห็นภาพ โน้มน้าวจิตใจ ความคิด และการปฏิบัติตาม ในทางกลับกัน  

พบว่า นาฏกรรม เป็นเครือ่งมอืทีม่นษุย์ใช้แสดงออกทางความคดิ ความรู้สึกและความต้องการของตนเอง 

(ศิริมงคล นาฎยกุล, 2557, หน้า 2) การแสดงออกมีทั้งภาพจริงและจินตนาการ หรือจ�ำลองขึ้น  

การทีม่นุษย์อยูใ่นสงัคมมทีศิทาง แนวคดิ และ แนวปฏบิตัขิองความเชือ่พธิกีรรม และนาฏกรรมกลายเป็น

เครื่องมือที่ใช้ในการแสดงออกของตัวตนภาพลักษณ์ (วิจิตรวาทการ, หลวง, 2506, หน้า 37) นาฏกรรม

ที่เป็นศิลปะการฟ้อนร�ำและการละครที่สร้างขึ้นโดยมีความหมาย เครื่องแต่งกายท�ำนองดนตรี บทร้อง 

ตลอดจนแนวคิดในการสร้างสรรค์นาฏกรรมท้ังในรูปแบบจารีตแบบแผนยึดถือระเบียบการร่ายร�ำตาม

แบบอย่างมาแต่โบราณ ตลอดจนนาฏยประดษิฐ์ทีส่ร้างสรรค์ขึน้ตามยคุสมยัและการพฒันาไปตามกระบวน

ความคิดที่แปลกใหม่ตามความถนัดของผู้สร้างสรรค์ผลงาน

	 ความเชือ่ พธิกีรรม และนาฏกรรมของชาวอสีานเสมอืนปรชัญาในการด�ำรงชีวติ โดยเกดิจากการ

สะสมความรู้ ประสบการณ์ และปรับเปลี่ยนให้เหมาะสมกับวิถีชีวิตความเป็นอยู่ ภายใต้สภาพแวดล้อม 

บริบททางสังคมที่มีลักษณะเฉพาะตัว ผ่านเวลาและความเห็นดีเห็นงามร่วมกันของคนในสังคม รวมถึง

พยายามถ่ายทอดความรู้ของตนเองไปยังคนรุ่นต่อๆ ไป ประเพณีส่วนใหญ่มักจะเกิดมาจากความเชื่อ  

ค่านิยม และสิ่งที่มีอิทธิพลต่อการด�ำรงชีวิต และอิทธิพลของศาสนาที่มีต่อคนในท้องถิ่น ส่วนนาฏกรรม

อันเกิดขึ้นตามห้วงของกาลเวลาในปัจจุบัน และด�ำเนินไปตามวิถี ประสบการณ์ ความรู้ ความคิดที่น�ำมา

สูก่ารสร้างสรรค์นาฏกรรมทีเ่ป็นเครือ่งมอืสะท้อนสังคมผ่านการตีความ ออกแบบการแสดงตามความเชือ่

ทีอ่าศัยนาฏกรรมสูพ่ธิกีรรมอนัดงีามดงัพธิกีรรม “แม่สะเอง” ความเชือ่ตัง้แต่บรรพชนของชาวกยูในพืน้ที่

จังหวัดศรีสะเกษที่เชื่อในวิญญาณบรรพบุรุษ ผีและขวัญว่าเป็นพลังความเชื่อพ้ืนฐานที่ก�ำหนดวิถีชีวิต 

ในแง่มุมต่างๆ เกิดพฤติกรรมส่งผลในทุกด้านสร้างความมั่นใจ พลังความคิด ปัญญาในการแก้ปัญหาหรือ

ปรบัตวั สร้างแรงบันดาลใจความสามัคค ีพธิกีรรมต่อสิง่ทีเ่หนอืธรรมชาตทิีไ่ม่มตีวัตน จากอดตีจนปัจจุบนั 

น�ำนาฏกรรมมาใช้ในการฟ้อนขอฝน รักษาโรค สู่ขวัญบวงสรวงต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (ธีรารัตน์ ลีลาเลิศสุระกุล,

2559, หน้า 106)

	 ชาวกูย เชือ่ว่า ทกุคนมวีญิญาณบรรพบรุษุคอยปกปักรกัษาคุม้ครองตลอดเวลา “แม่สะเอง” เป็น

พธิกีรรมทีเ่กดิจากความเชือ่ทีม่ต่ีอสิง่ศกัดิส์ทิธิ ์เชือ่ว่าการเจ็บไข้ได้ป่วยท่ีไม่ทราบสาเหตุ เกดิจาก “สะเอง” 

เป็นผูก้ระท�ำเนือ่งจากลบหลูด่หูมิน่บรรพบุรษุ ทีเ่รยีกว่า “ก�ำเนดิหรอืสะเอง” และได้บนบานศาลกล่าวให้

หายการป่วย เมื่อหายป่วยก็จะจัดพิธีกรรม “แม่สะเอง” เป็นการแก้บน น�ำเครื่องเซ่นไหว้บูชา บรรเลง

ดนตรปีระกอบ น�ำนาฏกรรมร่ายร�ำ เต้นร้อง เพ่ือบชูาและแสดงความเคารพนบัถือ โดยแม่ครใูหญ่จะตดิต่อ

สื่อสารกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์และอัญเชิญให้เข้ามาสิงสถิตในร่างและรับเอาก�ำเนิดหรือสะเองมาเป็นเครื่องบูชา



195ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม - สงิหาคม 2565)                           วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

ประจ�ำบ้านต่อไป สร้างความสัมพันธ์ระหว่างบุคคล ครอบครัวและชุมชนให้เหนียวแน่นส่งต่อจากรุ่นสู่รุ่น 

โดยเชื่อว่า เมื่อผีบรรพบุรุษ (ก�ำเนิดหรือสะเอง) มาขออยู่ด้วยหากไม่ยอมรับก็จะเจ็บป่วย และจะต้องท�ำ

การบะ (บนบาน) และยอมรับเอาก�ำเนิดหรือสะเองมาถือปฏิบัติก็หายป่วยไข้และได้รับการปกปักรักษา

คุ้มครองเกิดความปรองดอง สมัครสมานสามัคคี ลูกหลานได้รู้จักกับบรรพบุรุษที่ล่วงลับไป พิธีกรรม  

“แม่สะเอง” เป็นการให้ก�ำลังใจท�ำให้อาการเจ็บไข้ได้ป่วยหายเร็วยิ่งขึ้น ทั้งยังท�ำให้สังคมเป็นระเบียบ 

เข้าใจและให้เกียรติกัน จึงมีคุณค่าและส�ำคัญต่อสังคมชาว “กูย” เป็นอย่างมาก

	 ความเจรญิก้าวหน้าทัง้เทคโนโลย ีวทิยาการต่างๆท�ำให้พธิกีรรม “แม่สะเอง” ด�ำรงอยูด้่วยความ

ยากล�ำบากมเีฒ่าผูแ้ก่เพยีงไม่กีค่น ทีย่งัคงด�ำรงไว้ซึง่เชือ้สาย “ก�ำเนดิหรือสะเอง” ถ้าไม่อนรัุกษ์และพัฒนา

อย่างต่อเนื่องให้เท่าทันกระแสสังคมอาจเสื่อมสูญไป ผู้วิจัยได้ท�ำการค้นคว้าประเด็นส�ำคัญในนาฏกรรม

พิธีกรรมของกลุ่มชาวกูย ท่ียังไม่มีผู้ใดศึกษาค้นคว้ามาก่อน จากการศึกษาเบื้องต้นพบว่า พิธีกรรม  

“แม่สะเอง” มีนาฏกรรมปรากฏเป็นเรื่องราว มีการร้องล�ำ เล่าเรื่องราวและร่ายร�ำการตรวจคาย การไหว้

ครูดนตรี การเซ่นไหว้บรรพบุรุษ การอัญเชิญพระยาแถน รวมทั้งการละเล่น พิธีบายศรีสู่ขวัญ พิธีลาร่าง

ทรง และพิธีขึ้นหิ้งหรือขึ้นบ้านมีแม่ครูใหญ่ และแม่ครูรองเป็นผู้เชื่อมพิธีกรรม ความเชื่อ กับนาฏกรรม 

เข้าด้วยกัน มีผู้ศึกษาพิธีกรรมแม่สะเองไว้ในหลายมิติ แต่ผู้วิจัยมีความสนในการศึกษาความสัมพันธ์ของ

พิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรม “แม่สะเอง” ของกลุ่มชาวกูยให้น่าสนใจและเป็นประโยชน์ได้เรียนรู้

และเข้าใจความสัมพันธ์ของพิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรมที่ปรากฏในพิธีกรรม “แม่สะเอง” 

ของชาวกูย บ้านโพนปลัด ต�ำบลสุขสวัสดิ์ อ�ำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ

2.  วัตถุประสงค์ของการวิจัย
	 เพ่ือศึกษาความสมัพนัธ์ของพธิกีรรม ความเช่ือ และนาฏกรรมทีป่รากฏในพธีิกรรมแม่สะเองของ

ชาวกูย บ้านโพนปลัด ต�ำบลสุขสวัสดิ์ อ�ำเภอไพรบึง จังหวัดศรีสะเกษ

3.  วิธีด�ำเนินการวิจัย
	 ผู้วิจัยใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) มีขั้นตอน ดังนี้

	 1. 	 วิจัยเอกสาร (documentary research) ศึกษาเอกสารที่เกี่ยวข้องกับคุณค่าความสัมพันธ์

ของพิธีกรรมแม่สะเองกับความเชื่อของชาวกูย โดยศึกษาจากวิทยานิพนธ์บทความ เว็บไซต์ เอกสารอื่น

	 2. 	 สัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญ (Interview Expert) สัมภาษณ์แบบไม่มีโครงสร้าง (Unstructured 

Interview) พดูคุยเปิดประเดน็สนทนาทีไ่ม่เตรยีมการไว้ล่วงหน้าผูใ้ห้ข้อมลูคดัเลอืก ตามหลกัวธิกีารเลอืก

เชงิทฤษฎ ี(Theoretical Sampling) ไม่ก�ำหนดลกัษณะของผูใ้ห้ข้อมลูหลกัไว้ล่วงหน้า Strauss & Corbin 

(1998, p. 236) เก็บข้อมูลที่น�ำไปสู่พิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรมผู้ให้ข้อมูลหลักประกอบด้วย



196 Phimoldhamma Research Institute Journal            Vol. 9 No. 2 (May - August 2022) 

วฒันธรรมอ�ำเภอ ผูใ้หญ่บ้าน แม่ครใูหญ่ แม่ครรูอง เจ้าภาพ ก�ำเนดิหรอืสะเองทีม่าร่วมพธิคีรดูนตร ีและผูช้ม 

	 3.	 วิจัยภาคสนาม (field research) ศึกษาสภาพปัจจัยท่ีสัมพันธ์กับพิธีกรรมความเชื่อและ

นาฏกรรมพื้นที่วิจัยเป็นชุมชนที่มีวัฒนธรรมพิธีกรรมแม่สะเองเชิงประจักษ์และอนุรักษ์ยึดตามประเพณี

โบราณของชาวกูย คัดเลือกเชิงทฤษฎ ี (Theoretical Sampling) เพ่ือให้ได้ชุมชนน�ำไปสู่ปรากฏการณ ์

ที่สอดคล้องกับการวิจัยสังเกตศึกษารวบรวมข้อมูล วัฒนธรรม พฤติกรรมชุมชนที่เก่ียวข้องกับพิธีกรรม 

ความเชื่อ และนาฏกรรมสังเกตแบบไม่มีส่วนร่วม (Non-Participation Observation) สัมภาษณ์เชิงลึก

(In Depth Interview) สัมภาษณ์อย่างไม่มีโครงสร้าง (Unstructured Interview) เลือกผู้ให้ข้อมูลแบบ

เจาะจง (Purposive Sampling) เป็นผูเ้ชีย่วชาญด้านพธิกีรรมแม่สะเองเครือ่งมือใช้แบบบนัทกึการสงัเกต 

แบบบันทึกการสัมภาษณ์ เก็บข้อมูลธันวาคม พ.ศ. 2563 ถึงสิงหาคม พ.ศ. 2564

	 4.  วิเคราะห์ข้อมูล เพื่อสร้างเป็นมโนทัศน์ (concept) กรอบแนวคิดจัดหมวดหมู่ (categorize) 

ของมโนทัศน์ต่างๆที่เกี่ยวข้อง สรุปความถูกต้องของข้อมูล น�ำข้อมูลที่ได้มาสรุปแก้ไขปรับปรุงให้ถูกต้อง

น�ำเสนอข้อมูลแบบพรรณนาวิเคราะห์ ตาราง และภาพ

4.  สรุปผลการวิจัย
	 การวิจัยความสัมพันธ์ของพิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรมที่ปรากฏในพิธีกรรมแม่สะเอง 

สรุปได้ 3 ประเด็น ดังนี้ รูปแบบพิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรม 

	 1. 	 รูปแบบพิธีกรรม “แม่สะเอง” ชาวบ้านโพนปลัด ต�ำบลสุขสวัสด์ิ อ�ำเภอไพรบึง จังหวัด

ศรีสะเกษผู้วิจัยได้น�ำเสนอองค์ประกอบส�ำคัญส�ำหรับพิธีกรรม และล�ำดับขั้นตอนพิธีกรรมดังนี้

	 	 1.1	 องค์ประกอบของการประกอบพธิกีรรมแม่สะเอง ประกอบด้วยบคุคลดังนี ้1) แม่ครูใหญ่ 

เป็นบคุคลส�ำคัญทีส่ดุ เป็นผูม้เีชือ้สายพระยาแถน เทพยดา ทีม่าอาศยัสงิสถติอยูด้่วย แม่ครใูหญ่ จะควบคมุ

ดแูลพธิกีรรมทกุขัน้ตอน 2) แม่ครรูอง เป็นลกูศษิย์แม่ครใูหญ่รับใช้ใกล้ชดิได้รบัการคดัเลอืกและท�ำหน้าที่

แทนแม่ครใูหญ่คอยให้ค�ำแนะน�ำในด้านการจดัเตรยีมพธิกีรรม ช่วยหยบิส่งเครือ่งประกอบพธิต่ีางๆ ให้กบั

แม่ครูใหญ่ มีหรือไม่ก็ได้ข้ึนอยู่กับความพอใจของแม่ครูใหญ่แม่ครูรองจะได้รับการสืบทอดต่อจากแม่ครู

ใหญ่คนเก่าทีมี่อายมุากไม่สะดวกต่อการไปมา เพือ่มอบให้เป็นแม่ครใูหญ่คนต่อไป 3) เจ้าภาพหรอืผูท้ีห่าย

จากอาการป่วย 4) ญาตคินป่วยทีใ่กล้ชดิทางเชือ้สาย 5) ก�ำเนดิหรอืสะเองในหมูบ้่านผูท้ีเ่คยผ่านการรกัษา

มาแล้ว ซึ่งนับถือและมีก�ำเนิดหรือสะเองของตนเอง ถูกเชิญให้มาร่วมร�ำ 6) ครูดนตรีควบคุมการบรรเลง

เพลงในพิธีกรรม การเปลี่ยนเพลงในขณะที่เข้าทรงอยู่ในดุลยพินิจและตามอารมณ์ความรู้สึกของผีสะเอง

ซึ่งเข้าใจกันเองระหว่างแม่ครูใหญ่กับนักดนตรี

	 	 1.2	 ขั้นตอนการประกอบพิธีกรรมแม่สะเอง มีดังนี้ 1) ก�ำหนดวัน เจ้าภาพไปให้แม่ครูใหญ่

ก�ำหนดเว้นวันพระ และไม่ให้ตรงกับเจ้าภาพอื่น 2) เชิญแม่ครูใหญ่ แม่ครูรอง ด้วยซวย (กรวยที่ใส่ดอก



197ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม - สงิหาคม 2565)                           วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

ลีลาวดีสีขาว) จ�ำนวน 4 อันให้มาร่วมงาน

	 	 	 1.2.1	 ขั้นการเตรียมการก่อนการประกอบพิธีกรรม จะท�ำล่วงหน้า 3-4 วัน ซึ่งจะจัด

เตรียม ใบตอง กล้วยสุกดอกลีลาวดี หมากพูล บุหรี่เตรียมอาหารคาวหวาน จัดท�ำปะร�ำพิธี หิ้งบูชา 

ห่อข้าวต้มมัด เย็บซวย (กรวย) ขันหมากเบ็ง ร้อยมาลัยดอกลีลาวดีเป็นเครื่องประดับผู้มาร่วมร�ำสะเอง 

ในช่วงเช้ามืดจะไปเลี้ยงปู่ตาบอกกล่าวขออนุญาตเพื่ออัญเชิญแถนมาเล่นสะเอง และน�ำจังหันไปท�ำบุญ

อุทิศส่วนกุศลให้แก่บรรพบุรุษ 

	 	 	 1.2.2	 ขั้นประกอบพิธีกรรม “แม่สะเอง” เริ่มด้วย ขั้นที่ 1ตรวจคาย แม่ครูใหญ่จะ

ท�ำการตรวจคายว่าครบถูกต้องหรือไม่ ประกอบด้วย ผ้าขาว 1 ผืน ผ้าซิ่นไหม 1 ผืน ผ้าโสร่งไหม 1 ผืน 

ผ้าขาวม้า 1 ผืน เหล้าขาว1 ขวด ซวย (กรวย) เป 5 คู่ ซวย (กรวย) กลม 8 คู่ ซวย (กรวย) ยาว 1 คู่ เทียน

เล่มบาท 1 คู่ บายศรีปากชาม 1 คู่ ข้าวสาร 1 ถ้วยเล็ก ไข่ 1 ฟอง เงิน 24 บาท หมากพลู 4 ค�ำ ยาสูบ

มวนใบตอง 4 มวน กล้วย ขนม ข้าวต้มข้ันท่ี 2 ไหว้ครูดนตรี เจ้าภาพน�ำเคร่ืองไหว้หรือคายครูดนตรี

ประกอบด้วยซวยดอกไม้ (กรวยดอกไม้) 4 อัน เหล้าขาว 1 ขวด เบียร์ 1 ขวด บุหรี่ 1 ซอง ผ้าโสร่ง 1 ผืน 

เงิน 24 บาท ไปไหว้ครูดนตรีคนละชุดขอให้เล่นดนตรีด้วยความราบรื่นขั้นที่ 3เซ่นไหว้บรรพบุรุษแม่ครู

ใหญ่บอกกล่าวขออนุญาตพระยาแถนอัญเชิญให้ก�ำเนิดมาสิงร่างของผู้ที่จะร�ำแก้บน เจ้าภาพน�ำขันคาย

(เหล้า 1 ขวด หมากพลู ยาเส้นมวนใบตอง 4 ชุด) ไหว้แม่ครูใหญ่ แม่ครูใหญ่จุดเทียนเซ่นไหว้บรรพบุรุษ

หน้าห้ิงกลางประร�ำพิธีแล้วมอบขันให้ผู้จะร�ำแก้บน เรียกว่า “มอบข่วง”การเข้าร่างทรงแม่สะเองมี 2 

ลกัษณะ คือ พิธีลงข่วงเป็นพิธีส�ำหรับ “สะเอง” ที่จะรับขันหรือเริ่มร�ำใหม่ หลังจากที่ได้บะ (บนบาน) ไว้ พิธีลงสัก 

เป็นพิธีส�ำหรับ “สะเอง” ที่เคยรับขันสะเองมาแล้ว ต้องท�ำครบ 3 ปี มีขั้นตอนและการประกอบพิธีกรรม

เช่นเดยีวกนักบัพธิลีงข่วงข้ันที ่4 การละเล่น ประกอบด้วย 1) พธิแีห่ขนัหมากเบง็ เป็นการบชูาพระพทุธเจ้า 

และบวงสรวงวิญญาณบรรพบุรุษหรือก�ำเนิดที่ทรงร่าง 2) พิธีจับโจร เป็นบทบาทสมมุติ แสดงถึงการท�ำ

หน้าทีป่กครองลกูบ้าน ไม่ให้สิง่ชัว่ร้ายมากล�ำ้กราย มอบหมายให้ผู้ใดผู้หนึง่เป็นโจร แม่ครูรองถอืไม้สมมติุ

ว่าเป็นดาบหรอืปืนน�ำร่ายร�ำเพือ่ตามจบัโจรมาปรบัไหมใส่โทษ น�ำค่าปรบัทีไ่ด้มาแจกจ่ายให้กบัสะเองทีม่า

ร่วมพิธีได้ดื่มกินสร้างความสนุกสนานครึกครื้น 3) พิธีล่ากวาง เพื่อน�ำเลือดและเนื้อมาท�ำเป็นเครื่องเซ่น

ไหว้พระยาแถน แม่ครูรองจะท�ำหน้าที่เป็นนายพรานออกล่ากวาง ใช้ธนูเป็นอาวุธ สมมุติว่าข้าวต้ม ขนม 

กล้วยทีแ่ขวนอยูใ่นปะร�ำพิธีเป็นเน้ือกวางเคร่ืองดืม่ทีส่มมติุว่าเป็นเลอืดกวางถูกน�ำไปมอบให้กบัแม่ครใูหญ่ 

แม่ครใูหญ่รบัและหยบิกิน แล้วแจกจ่ายให้กบัผูม้าร่วมพธิ ี4) พธิบีญุบัง้ไฟ บวงสรวงพระยาแถน แม่ครรูอง

น�ำแม่สะเองร่ายร�ำเซิง้บัง้ไฟเวยีนรอบหิง้ แล้วร�ำไปยงับริเวณร้านบัง้ไฟจ�ำลองใกล้กับปะร�ำพิธ ีจุดบัง้ไฟเล็ก 

ประทัด เพื่อขอฝนให้ความอุดมสมบูรณ์แก่พืชพันธุ์และนาข้าว ขั้นที่ 5 พิธีบายศรีสู่ขวัญ สร้างความเป็น

สิริมงคลตามความเชื่อในศาสนาพราหมณ์ แม่ครูรองอัญเชิญพระยาแถนให้มาสูตรขวัญและผูกข้อมือให้

กับเจ้าภาพ ขัน้ที ่6 พิธลีาร่างทรง เมือ่เสรจ็สิน้พธิบีายศรสีูข่วญั สะเองทุกคนกราบสามครัง้ทีห้ิ่งกลางปะร�ำพิธ ี



198 Phimoldhamma Research Institute Journal            Vol. 9 No. 2 (May - August 2022) 

พนมมือเชิญแม่ก�ำเนิดหรือแม่สะเองของตนเองกลับ ขั้นที่ 7 พิธีขึ้นหิ้งหรือขึ้นบ้านแม่ครูใหญ่ แม่ครูรอง 

สะเองเครือญาติ และผู้ร�ำแก้บนน�ำขันขึ้นหิ้งบนบ้าน สะเองที่ร�ำแก้บนลาร่างทรง แม่ครูใหญ่ แม่ครูรอง

เชิญพระยาแถนที่เป็นครูบาใหญ่กลับ เป็นอันเสร็จสิ้นพิธีกรรม 

	 สรุปรูปแบบพิธีกรรมแม่สะเองมีองค์ประกอบ คือ แม่ครูใหญ่ แม่ครูรอง (มีหรือไม่มีขึ้นอยู่กับแม่

ครูใหญ่ก�ำหนด) เจ้าภาพหรือผู้ท่ีหายป่วย ญาติคนป่วยที่ใกล้ชิดทางเชื้อสาย ก�ำเนิดหรือสะเองที่มาร่วม

พิธี และครูดนตรี มีขั้นตอนคือ เตรียมการ ประกอบพิธี ตรวจคายไหว้ครูดนตรีไหว้บรรพบุรุษอัญเชิญ

พระยาแถน ละเล่นบายศรีสู่ขวัญลาร่างทรง และขึ้นหิ้ง

ภาพที่ 1 แม่ครูเชิญพระยาแถนทรงร่าง	 	   ภาพที่ 2 บรรดาสะเองร่ายร�ำเพื่อแก้บน

	 2. 	 ความเชื่อในพิธีกรรม“แม่สะเอง” ชาวกูยบ้านโพนปลัดมีความเชื่อ ดังนี้

	 	 2.1	 ความเชื่อต่อเทพยดา เชื่อว่า “พระยาแถน” เป็นผู้สร้างโลกให้ทุกชีวิตอาศัยอยู่ร่วมกัน

อย่างมีกฎเกณฑ์ ชาวกูยให้ความเคารพพระยาแถนมาก ขอฝนเพื่อท�ำไร่ไถนา ช่วยเหลือเมื่อเจ็บป่วย 

“พิธีกรรมแม่สะเอง”ชาวกูยน�ำความเชื่อพระยาแถนมายึดโยงเกาะเกี่ยวจิตใจคนในชุมชนสมาชิกหลัก 

ที่เป็นแก่นคือผู้หญิงล้วนมีแม่ครูใหญ่ผู้เป็นหัวหน้าประกอบพิธีในฐานะผู้ส่งสารถึง “พระยาแถน” และ 

ผู้สืบทอดภาระหน้าที่ส�ำคัญนี้ตามสายตระกูลผู้กระท�ำพิธีและผู้เข้าร่วมพิธีมีลักษณะอารมณ์และการ

แสดงออกดงันี ้1) อปุมาตามความเชือ่ “บรรพชนพระยาแถน” มาสิงร่างทรงคนป่วยจะมพีลังจิตจากพลัง

ศรัทธาที่มีต่อแถน ใช้ความเชื่อมั่นศรัทธาในการต่อสู้กับการเจ็บไข้ได้ป่วย ผ่อนคลาย ลดความตึงเครียด 

จติใจปลอดโปร่ง ไร้วติกกงัวล จนอาการดขีึน้หรอืหายขาด 2) เป็นจิตวทิยาบ�ำบดั เยยีวยาคนป่วยโดยตรง

แล้ว และสร้างเสริมจิตส�ำนึกร�ำลึกถึงบรรพชนด้วยความนอบน้อม กตัญญูต่อบุพการี รักใคร่ปรองดองใน

เครือญาติและลูกหลานแถนด้วยกัน เป็นลักษณะ “อุดมการณ์เชิงโครงสร้าง” คตินิยมที่เกิดจากการหาย

ป่วยหรือเห็นผลของการรักษาบ�ำบัดเยียวยา และ 3) เกิดความศรัทธาจนสืบทอดต่อกันกลายเป็นจารีต

ประเพณีที่เคร่งครัด พิธีกรรมแม่สะเองเสมือนเป็นเคร่ืองมือพ่ึงพาและเยียวยาวิถีชีวิตชาวกูย ก�ำเนิด

ประเพณีและวัฒนธรรม มีรากฐานมาจากความเชื่อความศรัทธา ประสบการณ์แต่ละปัจเจกบุคคลน�ำไปสู่

พิธีกรรมเป็นสื่อหรือหนทางที่ท�ำให้ส�ำเร็จในสิ่งที่คาดหวัง เกิดความสบายใจ มีก�ำลังใจที่จะด�ำเนินชีวิต



199ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม - สงิหาคม 2565)                           วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

	 	 2.2 	ความเชื่อเรื่องผีบรรพบุรุษชาวกูยเชื่อว่า การเจ็บป่วยที่เกิดจาก การลบหลู่ไม่เคารพ 

จะท�ำให้ผีโกรธ และเกิดอาการเจ็บป่วยต้องใช้เวทมนต์คาถาในการขับไล่ และต้องมีพิธีกรรมเซ่นไหว้ 

บวงสรวงอ�ำนาจที่มองไม่เห็นเพื่อให้หายการเจ็บป่วย

	 	 2.3 	ความเชื่อในพระพุทธศาสนา เชื่อในกฎแห่งกรรม การบูชาพระรัตนตรัย เชื่อมโยง

พธิกีรรมทีม่คีวามเชือ่เรือ่งผ ีการท�ำบุญ อทิุศส่วนกศุลให้แก่บรรพบรุษุก่อนประกอบพธิกีรรม “แม่สะเอง” 

การบูชาพระรัตนตรัย ท�ำทักษิณาวรรตคล้ายการเวียนเทียนระลึกถึงคุณพระพุทธเจ้า อธิษฐานจิตอุทิศ 

ส่วนกุศลให้วิญญาณบรรพบุรุษ พบในพิธีแห่ขันหมากเบ็ง

	 	 2.4 	ความเชื่อในศาสนาพราหมณ์ เชื่อว่าสาเหตุของโรคมาจากอ�ำนาจเหนือธรรมชาติหรือ 

ผี ต้องสะเดาะเคราะห์ ใช้เวทมนต์คาถาประกอบพิธีกรรมเพื่อขับไล่สิ่งชั่วร้าย

	 สรุปได้ว่าพิธีกรรม “แม่สะเอง” เกิดจากความเชื่อ 4 ประการ คือเชื่อต่อพระยาแถน เชื่อผี

บรรพบุรุษ เช่ือในเรื่องกฎแห่งกรรมของพระพุทธศาสนา และเชื่อในการประกอบพิธีบวงสรวงบูชาและ

คาถาอาคมของศาสนาพราหมณ์ ให้น�้ำหนักของพระยาแถน ผีบรรพบุรุษ และพิธีกรรมเป็นหลัก

ภาพที่ 3 แม่ครูเซ่นไหว้ผีบรรพบุรุษ	 	   ภาพที่ 4 แม่ครูสวดมนต์อัญเชิญเทพยดา

	 3. 	 นาฏกรรมอันสัมพันธ์กับพิธีกรรม “แม่สะเอง” ดังนี้จากการวิจัยภาคสนามพบว่า 1) แม่ครู

ใหญ่เริ่มพิธี ท�ำสมาธิ สวดบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์และผีแถน ร่างกายขยับ ขย่มเป็นจังหวะขึ้นลง โยกล�ำตัวซ้าย

ขวาสลับไปมาสื่อว่า “แถนก�ำลังจะสิงร่าง” ในลักษณะกึ่งตกอยู่ในภวังค์สอดประสานไปกับท่วงท�ำนอง

ของดนตรี 2) เมื่อแถนสิงร่างแล้ว แม่ครูรองน�ำมาลัยดอกลีลาวดีมอบให้กับสะเองสวมศีรษะคล้องมาลัย

เครื่องดนตรี และนักดนตรี ร่วมกันร่ายร�ำ

	 นาฏกรรมอันเกิดจากพิธีกรรมของชาวบ้าน การร่ายร�ำท่ีปราศจากการปรุงแต่ง ไม่มีข้อก�ำหนด

ตายตัวหรือบังคับในการเคลื่อนไหวร่างกายไม่เน้นความพร้อมเพรียง ใช้สรีระในการร่ายร�ำดังนี้ 

	 ก) การใช้ล�ำตัวสรีระที่วางในลักษณะตรง มีทั้งการก้มตัวร่ายร�ำในท่านั่งคุกเข่า กระทบก้น  

แอ่นตวัไปด้านหลงั เอียงศรีษะไปด้านข้างตามภาวะของอารมณ์ของผูร่้วมพธิ ีการใช้ล�ำตวันัน้จะเคลือ่นไหว

และปล่อยไปตามจังหวะอย่างเป็นธรรมชาติ 



200 Phimoldhamma Research Institute Journal            Vol. 9 No. 2 (May - August 2022) 

ภาพที่ 5 ลักษณะการใช้ล�ำตัวในขณะร�ำของแม่สะเอง

	 ข) การใช้มือและแขนวาดวงในลักษณะการม้วนมือแล้วปล่อยในต�ำแหน่งต�่ำ สลับกับม้วนมือขึ้น

สูงตั้งเป็นวงสลับกันไปมา ใช้มือและแขนปล่อยให้เป็นจังหวะและธรรมชาติไม่มีกระบวนท่าร�ำท่ีเป็น 

รูปแบบ

ภาพที่ 6 ลักษณะการใช้มือและแขนขณะร�ำของแม่สะเอง	

	 ค) การย�่ำเท้า การขยับเท้าไปในทิศทางเดียวกันไปมาซ้ายและขวา ทั้งมีการร่ายร�ำเดินสวนแถว

แบบทวนเข็มนาฬิกาอย่างสนุกสนาน เสมือนเป็นการปลุกเร้าซ่ึงกันและกัน สะท้อนมิตรภาพ สามัคคี  

ผูว้จิยัเรยีกว่า “ประสบการณ์สนุทรย์ีของชาวกยู” แสดงความสุขใจ ด้วยกริิยาท่าทางออกมากบัเสียงดนตรี

ที่เร้าอารมณ์และเสียงขับร้องของแม่ครูรอง

ภาพที่ 7 ลักษณะการย�่ำเท้าในขณะร�ำของแม่สะเอง



201ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม - สงิหาคม 2565)                           วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

	 ง) การละเล่นต่างๆ มกีารละเล่น ก�ำหนดโดยแม่ครู เริม่ด้วยการแห่ขันหมากเบง็เป็นการบชูาพระ

รัตนตรัย แสดงออกถึงความแนบแน่นในพุทธศาสนา การจับโจรและปรับไหมกัน สะท้อนจารีตประเพณี

การด�ำเนนิชีวติ เป็นสญัลักษณ์การหาอาหารในสมยัโบราณปกครองดแูลคุม้ครอง และแบ่งปันกัน พธิบีัง้ไฟ

เพือ่ขอฝนในการท�ำมาหากนิพธิบีายศรสีูข่วญั ให้ก�ำลังใจผู้ป่วย และสุดท้ายพิธขีึน้หิง้เป็นการแสดงถงึการ

น้อมรับแม่สะเองมาเป็นที่พ่ึงให้ปกปักรักษาดูแลครอบครัวสะท้อนวิถีชีวิตของชาวกูยท่าร่ายร�ำไม่มีการ

ฝึกหัดหรือร�่ำเรียนแต่เป็นการร�ำตามที่ผีแถนเข้าทรง การร่ายร�ำมีทั้งลีลาอ่อนช้อย มีเนิบๆ สวยงาม ทั้งยัง

มีการลีลาตามจังหวะที่รวดเร็วและเร้าใจ ท�ำให้สนุกสนานและมีความขลัง

	 สรุปได้ว่า นาฏกรรมที่ปรากฏในพิธีกรรม “แม่สะเอง”เกิดจากความเชื่อและศรัทธาต่อพระยา

แถน ความเชื่อเรื่อง ผีบรรพบุรุษ ความเชื่อใน การประกอบพิธีบวงสรวงบูชาและคาถาอาคม 

	 4. 	 ความสัมพันธ์ พิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรม พิธีกรรม “แม่สะเอง” แสดงถึงองค์ความ

รู้ด้านภูมิปัญญาท้องถิ่น และปราชญ์ชาวบ้าน ความเชื่อ พิธีกรรม และนาฏกรรม ได้น�ำ 3 สิ่งนี้ถ่ายทอด

ผ่านพิธีกรรมใช้รักษาอาการเจ็บไข้ได้ป่วยของชาวกูยควบคู่ไปกับการรักษาทางการแพทย์ปัจจุบันชุมชน

ชาวกูยบ้านโพนปลัดนับถือศาสนาพุทธ มีความเชื่อดั้งเดิมเรื่องการบูชาเทพเทวดา ผีบรรพบุรุษ ตลอดจน

สิง่ศกัดิส์ทิธิท์ัง้หลายถูกก�ำหนดไว้เป็นสิง่สงูสดุท่ีชาวกยู ต้องเคารพบชูามคีวามสมัพนัธ์กบัวถิชีวิีตและความ

เป็นอยู่อย่างมากถูกน�ำมาสร้างเป็นพิธีกรรมเกิดนาฏกรรม เป็นทุนทางวัฒนธรรม สังคม และเศรษฐกิจ

เชื่อมโยงความเชื่อ พิธีกรรม และนาฏกรรมแยกจากกันไม่ได้ มีความสัมพันธ์เชิงเครือญาติ ให้ร่วมมือและ

เสียสละ เป็นจุดแข็ง และศักยภาพที่ทําให้ชุมชนเข้มแข็งและด�ำเนินไปในทิศทางเดียวกัน

	 ความเชื่อน�ำมาสู่พิธีกรรม “แม่สะเอง” และนาฏกรรมที่น�ำมาประกอบในพิธีนั้นมีความสัมพันธ์ 

ใน 4 ประเด็นได้แก่ 1) ความสัมพันธ์ด้านสังคมสะท้อนความสัมพันธ์ทางสังคมที่ปฏิบัติต่อกัน เกิดความ

เป็นน�้ำหนึ่งอันเดียวกัน ให้ความส�ำคัญในระบบเครือญาติเป็นอย่างมากได้รับการถ่ายทอดจากบรรพบุรุษ

นอกจากจะเป็นพธิกีรรมทีจ่ดัขึน้เพือ่การแก้บนในสิง่ได้บนบานไว้กบัเทพเทวดา จนหายป่วยแล้วยงัเป็นการ

เล่นเพ่ือให้เกิดความบนัเทงิ สนกุสนาน ชาวกยูจะมาร่วมพธิกัีนเป็นจ�ำนวนมากเสยีงเพลงของวงดนตรีการ

บรรเลงเพลงในจังหวะท่ีเร่งเร้าดังอึกทึกเป็นการบอกให้รู้ว่าพิธีกรรม “แม่สะเองได้เริ่มขึ้นแล้ว”ของผู้มา

ร่วมพิธีกรรมที่ล้อเลียนโห่ร้องด้วยความชอบใจ ข�ำขัน สนุกสนาน เม่ือมีการเข้าทรงของสะเองที่มาร่วม

พธิกีรรม หรอืจากการทีส่ะเองได้เลยีนแบบอากปักริยิา ท่าทาง เป็นนาฏกรรมหรือพฤตกิรรมแปลกๆ ของ

คนผู้นั้นออกมาเห็นได้ในทุกข้ันตอนของพิธีกรรม 2) ความสัมพันธ์ต่อวิถีชีวิตในด้านการท�ำมาหากินที่

เกีย่วข้องกับการท�ำการเกษตร และวิถชีวีติการท�ำมาหากนิโดยตรง ชาวกยูในชุมชนยดึการท�ำนาปลกูข้าว

เป็นอาชีพหลัก สร้างรายได้และเลี้ยงปากท่อท้อง นาฏกรรมที่พบในพิธีบั้งไฟ จึงเกิดขึ้นในลักษณะการ

เลียนแบบพิธีการจากความเช่ือสิ่งที่มีอ�ำนาจเหนือมนุษย์เช่น อ�ำนาจดินฟ้าอากาศ เหตุการณ์ที่เกิดขึ้น 

โดยไม่เข้าใจสาเหต ุมพีธิกีรรมอ้อนวอนขอความช่วยเหลือ บชูาคณุให้เกดิสิริมงคล 3) ความสัมพันธ์ต่อวถิี



202 Phimoldhamma Research Institute Journal            Vol. 9 No. 2 (May - August 2022) 

ชวีติในด้านความเป็นอยู ่สะท้อนวถิชีวีติชาวกยูบนพืน้ฐานคตคิวามเชือ่สิง่เหนอืธรรมชาต ิเกดิเป็นคณุธรรม

ของตัวบุคคล เป็นแบบแผนการด�ำเนินชีวิตต้ังแต่บรรพชนพิธีกรรม “แม่สะเอง” เชื่อมโยงความเชื่อ 

พิธีกรรม และนาฏกรรมการแสดงออกในรูปแบบต่างๆ สัมพันธ์กับวิถีความเป็นอยู่คุณความดี ความถูก

ต้องวัฒนธรรมชาวกูย ผ่านกาย วาจา จิตใจแต่ละบุคคล มีอิทธิพลต่อความเป็นอยู่ของชาวกูย 4) ความ

สัมพันธ์ของพิธีกรรม ความเชื่อ และนาฏกรรมที่ปรากฏในพิธีกรรมแม่สะเอง สะท้อนถึงความสัมพันธ์ชา

วกูยในชุมชนอย่างเด่นชัด ตั้งแต่ระดับปัจเจกบุคคลที่สัมพันธ์ระหว่างบรรพบุรุษที่ล่วงลับไปแล้วหรือที่ยัง

มีชีวิตอยู่ แสดงให้เห็นว่าลูกหลานรุ่นปัจจุบันต้องท�ำหน้าที่ของตนเพื่อคนรุ่นต่อไปจะเห็นในการประพฤติ

ปฏิบัติของ ให้ความส�ำคัญกับสถาบันครอบครัวท่ีมีความสัมพันธ์ท่ีดีและแน่นแฟ้นมาก รักและผูกพันใน

ครอบครัวปรากฏให้เห็นในความเชื่อพิธีกรรม “แม่สะอง”ที่ต้องสัมพันธ์ทางสายเลือดกับวิญญาณ

บรรพบุรุษ เชื่อว่าหาก “สะเอง” ไม่ใช่สายเลือดแล้ว ดวงวิญญาณของบรรพบุรุษก็จะไม่เข้ามาในร่างของ

สะเองที่ส�ำคัญต้องมีดวงจิตอันคิดถึงบรรพบุรุษ ญาติพี่น้องของตนสะท้อนความสัมพันธ์ของบรรพบุรุษที่

เสียชีวิตไปนานแล้วแต่ลูกหลานยังเป็นห่วงและระลึกถึงอยู่เสมอ

5.  อภิปรายผลการวิจัย
	 ความสัมพันธ์ของพิธีกรรมความเชื่อ และนาฏกรรมที่ปรากฏในพิธีกรรมแม่สะเองของชาวกูย 

สะท้อนให้เห็นวิถีชีวิตกลไกทางสังคมมาจากความเชื่อในส่ิงศักด์ิสิทธิ์ วิญญาณผีบรรพบุรุษ ความเชื่อใน

ศาสนาพราหมณ์เน้นพิธีกรรมคาถาอาคม การสื่อสารกับวิญญาณ รวมถึงความเชื่อในเรื่องกรรมตามหลัก

ศาสนาพทุธ น�ำไปสู่นาฏกรรมการร่ายร�ำท่ีแสดงออกตามลกัษณะความเชือ่ทีส่บืทอดกนัมา การร่ายร�ำเกิด

มาจากความเชื่อในสิ่งต่างๆ ของชาวกูย สอดคล้องกับพรรณวดี ศรีขาว (2554, หน้า 144) ได้ท�ำวิจัยเรื่อง

การสืบทอดและบทบาทของพิธีเลี้ยงผีบรรพบุรุษของชาวกูยที่บ้านละเอาะ อ�ำเภอน�้ำเกลี้ยง จังหวัด

ศรีสะเกษ พบว่า ชาวกูยบ้านละเอาะนับถือทั้งผีสะเอิงและผีแถนเป็นผีบรรพบุรุษประจ�ำสายตระกูลทุกปี

จะจัดพิธีเลี้ยงผีบรรพบุรุษขึ้น มีปัจจัยภายใน คือ มีครูบาเป็นผู้สืบทอดองค์ความรู้ต่างๆ เกี่ยวกับพิธีเลี้ยง

ผีบรรพบุรุษและบริบทชุมชนบ้านละเอาะปัจจัยภายนอกคือนโยบายของภาครัฐที่ช่วยส่งเสริมให้เกิด

จิตส�ำนึกทางชาตพินัธุบ์ทบาทของพธิเีลีย้งผบีรรพบรุษุทีม่ต่ีอชมุชนบ้านละเอาะในปัจจบุนั คอื บทบาทใน

การสืบทอดฮีตคองของชาวกูยบ้านละเอาะ และบทบาทในการสั่งสอนลูกหลาน ทั้งยังมีบทบาทในการ

สร้างก�ำลังใจให้กับปัจเจกบุคคล รวมถึงมีบทบาทในการแสดงความเป็นเจ้าของพื้นที่เดิมของชาวกูย

พิธีกรรม “แม่สะเอง” ตอบสนองความต้องการทางจิตใจและสร้างความเข้มแข็งให้ชุมชนชาวกูยด�ำรงอยู่

กลายเป็นอตัลกัษณ์ส�ำคญัความเช่ือศรทัธาสบืทอดจากรุน่สูรุ่่น เกดิเป็นภมูปัิญญาทีเ่สรมิสร้างก�ำลงัใจและ

หลอมรวมความสมานฉันท์ต่างๆ จากการศึกษาและสัมภาษณ์ปราชญ์ภูมิปัญญาท้องถิ่น พิธีกรรมแม่สะ

เองมีบทบาทต่อชาวกยู ดงันี ้1) ด้านการรักษาพยาบาล มลีกัษณะเป็นทีพ่ึง่และความหวงัของผูป่้วยทีห่มด



203ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม - สงิหาคม 2565)                           วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

ทางรักษา 2) ด้านการสร้างเอกภาพในสังคมการอบรมสั่งสอน ตักเตือนชาวบ้านไม่ให้ทะเลาะวิวาท  

อาจเป็นสาเหตทุ�ำให้ผดิผแีละแตกแยกกนั 3) ด้านการควบคมุพฤตกิรรมสงัคมอ�ำนาจอทิธฤิทธิข์องผที�ำให้

มนุษย์ต้องมีอันเป็นไปทั้งดีและร้าย ผู้ที่ประพฤตินอกลู่ไม่เคารพย�ำเกรงต่อผู้เฒ่าผู้แก่หรือผีบรรพบุรุษ  

จะเจ็บป่วยได้ 4) ด้านการคลีค่ลายปัญหาน�ำคตเิก่ียวกบัผเีป็นแนวทางลดความตงึเครยีดทางสงัคม อ้างว่า

ผีไม่พอใจที่บุคคลท�ำไม่ดีท�ำให้เจ็บป่วยและท�ำให้ผู้ที่มาร่วมพิธีสนุกสนาน 5) อิทธิพลต่อผู้นับถือสะเอง  

ต้องปฏิบัติตนตามแบบแผนอย่างเคร่งครัดและ 6) การสร้างสรรค์นาฏกรรมอาศัยขนบจารีตสู่นาฏกรรม

เป็นสื่อในการอธิบายระเบียบวิธีผสมผสานกับศาสตร์วิชาทางศิลปะการแสดงและสุนทรีย์องค์ประกอบ

ศิลป์ ผ่านสรีระ กระบวนท่า องค์ประกอบทางศิลปกรรมเพื่อเผยแพร่และอนุรักษ์ประเพณีชาวกูยให้

ประจักษ์แก่สาธารณชนซึ่งมีความสอดคล้องกับกนกวรรณ ระลึก (2542, หน้า 577) การฟ้อนสะเองของ

ชาวไทยกูย พิธีกรรมการฟ้อนสะเอง ของชาวไทยกูย บ้านกระแซงใหญ่ ต�ำบลกระแซง อ�ำเภอกันทรลักษ์ 

จงัหวดัศรสีะเกษ มวีตัถปุระสงค์เพือ่ศกึษา รปูแบบ สัญลักษณ์ความเชือ่ และบทบาทของพิธกีรรม วธิกีาร

ศึกษาใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการลงไปเก็บข้อมูลในพื้นที่ชุมชน และการสังเกตอย่างมี ส่วนร่วม 

ในพธิกีรรม ตลอดจนการสมัภาษณ์ ผูใ้ห้ข้อมูลส�ำคญั พบว่า ชาวไทยกยูบ้านกระแซงใหญ่ มจีกัรวาลความ

เชื่อแบบพราหมณ์-พุทธ-ผี ความเชื่อกับผีบรรพบุรุษ เป็นรากฐานความเชื่อน�ำไปสู่กระบวนประกอบ

พิธีกรรมและยังสอดคล้องกับกีรติ ปาริสาร (2559, หน้า 256) ศึกษาเรื่องการวิเคราะห์องค์ประกอบและ

โครงสร้างท่าร�ำในพิธีกรรมปัญโจลมะม็วดในเขตอีสานใต้ พบว่า พิธีกรรมปัญโจลมะม็วดเป็นพิธีกรรม 

ที่มีการปฏิบัติสืบทอดกันมาแต่สมัยโบราณและชาวบ้านเขตอีสานใต้ที่เป็นกลุ่มวัฒนธรรมชาวไทย-เขมร

ให้การยอมรับเชื่อถือว่าเป็นพิธีที่มีความศักดิ์สิทธิ์ นับเป็นภูมิปัญญาท้องถิ่นที่คิดหาหนทางเพ่ือเยียวยา

ขวัญและเสริมสร้างก�ำลังใจผ่านการบรรเลงดนตรีและการร่ายร�ำร่วมด้วยรูปแบบการประกอบพิธีกรรม

ปัญโจลมะม็วดในเขตอีสานใต้ สามารถแยกได้ 2 องค์ประกอบ คือ องค์ประกอบด้านบุคลคลและองค์

ประกอบด้านพิธีกรรมรูปแบบท่าร�ำท่ีปรากฏอยู่ในการประกอบพิธีกรรมปัญโจลมะม็วดในเขตอีสานใต้ 

ที่มีความคล้ายคลึงและความแตกต่างได้รูปแบบท่าร�ำ  ความหมายของท่าร�ำเพื่อเชิญวิญญาณที่มีอ�ำนาจ

มาช่วยปัดเป่าสิ่งชั่วร้ายต่างๆ ให้สูญสลายไป

6.  ข้อเสนอแนะ
	 1. 	 ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติการ 

	 	 1.1	 พิธีกรรม “แม่สะเอง” เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจคนในท้องถิ่น มีคุณค่ามีประโยชนต่อ

สังคม ควรอนุรักษ์ส่งเสริมให้มีการประกอบพิธีกรรมในสังคมต่อไป

	 	 1.2 	ควรมกีารเผยแพรพธิกีรรม “แม่สะเอง” ให้ตระหนกัถงึคณุค่าเข้าใจวัตถปุระสงค์ความ

ส�ำคญัของพิธกีรรมท่ีมผีลต่อจติใจเป็นแนวทางอนรัุกษ์ประเพณีอนัดีงามของสงัคม ให้คงอยูอ่ย่างเหมาะสม



204 Phimoldhamma Research Institute Journal            Vol. 9 No. 2 (May - August 2022) 

กับระเบียบแบบแผน และวิถีชีวิตของสังคมปัจจุบัน

	 	 1.3	 ควรมีการจัดการเรียนรูภูมิปัญญาท้องถ่ินเพ่ือสืบสานความเชื่อและพิธีกรรมท่ีมีคุณค่า

ไว้วางแนวทางในการถ่ายทอด สืบทอดพิธีกรรมไวให้คงอยู่คู่ชุมชนต่อไป

	 	 1.4 	ควรศกึษาประเพณีวัฒนธรรมชาวกยูพืน้ถิน่ ทีส่ะท้อนการเปลีย่นแปลงในการด�ำรงชวีติ

จากอดีตถึงปัจจุบันเพื่อประยุกต์ในการด�ำเนินชีวิตและพัฒนาท้องถิ่น

	 2. 	 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 

	 	 2.1 	ควรมีการวิจัยปัจจัยที่มีผลต่อพิธีกรรม “แม่สะเอง” ปัจจัยเก้ือหนุนและอุปสรรคต่อ

ความเชื่อศรัทธาในพิธีกรรมของคนในสังคมอย่างไร

	 	 2.2	 ควรมีการวิจัยพิธีกรรม “แม่สะเอง” ชาวกูยในท้องถิ่นอื่น วิเคราะห์เปรียบเทียบความ

คล้าย ความสอดคลอง และอิทธิพลทางจิตใจแตกต่างกันมากน้อยอย่างไร

	 	 2.3 	ควรมีการวิจัยถึงความสัมพันธ์ ผลกระทบพิธีกรรม “แม่สะเอง” ด้านเศรษฐกิจ สังคม 

ประเพณวีฒันธรรม สิง่แวดล้อมในสงัคมเปลีย่นแปลงทีส่่งผลต่อความเชือ่พธิกีรรม “แม่สะเอง” เพือ่อนรุกัษ์

อย่างไรในอนาคต

7.  องค์ความรู้ที่ได้รับ
	 ผูว้จิยัได้องค์ความรูท้ีส่�ำคญัคอื ความเชือ่ในพระยาแถน ความเชือ่ในผบีรรพบรุุษความเช่ือกฎแห่ง

กรรมในพระพุทธศาสนา และความเชื่อพิธีกรรมในศาสนาพราหมณ์นาฏกรรมที่มีการใช้ล�ำตัว การใช้มือ

และแขนวาดวง การย�่ำเท้า และการและเล่นต่างๆ มีความสัมพันธ์ทางสังคม การท�ำมาหากิน และความ

เป็นอยู่ของสังคมชาวกูย น�ำมาสู่พิธีกรรม “แม่สะเอง”

ภาพที่ 8 องค์ความรู้ที่ได้รับ



205ปีที ่9 ฉบบัที ่2 (พฤษภาคม - สงิหาคม 2565)                           วารสารสถาบนัวจิยัพมิลธรรม

เอกสารอ้างอิง

กนกวรรณ ระลึก. (2542). การฟ้อนสะเอิงของชาวไทยกูย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยรามค�ำแหง.

กีรติ ปาริสาร. (2559). การศึกษาโครงสร้างท่าร�ำในพิธีกรรมปัญโจลมะม็วดในเขตอีสานใต.้ (วิทยานิพนธ์

หลักสูตรศิลปะมหาบัณฑิต). กรุงเทพฯ: สถาบันบัณฑิตพัฒนศิลป์.

จารุวรรณ ธรรมวัตร. (2521). ลักษณะวรรณกรรมอีสาน. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ.

ธีรารัตน์ ลีลาเลิศสุระกุล. (2558). ที่มาของการแสดงพื้นบ้านอีสานชุด เซิ้งโปง. กาฬสินธุ์: วิทยาลัยนาฏ

ศิลปะกาฬสินธุ์.

พรรณวดี ศรีขาว. (2554). การสืบทอดและบทบาทของพิธีเลี้ยงผีบรรพบุรุษของชาวกูยที่บ้านละเอาะ

อ�ำเภอน�ำ้เกลีย้ง จงัหวดัศรสีะเกษ. (วทิยานพินธ์อกัษรศาสตรมหาบณัฑติ). กรงุเทพฯ: จฬุาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย.

มนตรี ตราโมท. (2526). ดนตรีไทย. ดนตรีไทยมัธยมศึกษา ครั้งที่ 9 มหาดุริยางค์ไทย. กรุงเทพฯ: รุ่งเรือง

สาสน์.

วิจิตรวาทการ, หลวง. (2506). นาฏศิลปะ. (พิมพ์ครั้งที่ 3). พระนครศรีอยุธยา: พระจันทร์.

ศิริมงคล นาฏยกุล. (2557). นาฏยศิลป์ตะวันตกปริทัศน.์ ขอนแก่น: คลังนานาวิทยา.

อมรา พงศาพิชญ์. (2542). ความหลากหลายทางวัฒนธรรม: กระบวนทัศน์และบทบาทในประชาสังคม. 

กรุงเทพฯ: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.

Strauss, A., & Corbin, J. (1998). Basics of qualitative research: Techniques and procedures 

for developing grounded theory. (2"d ed.). Thousand Oaks: Sage publications.



  


