
82  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560

  วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

ศึกษาวิเคราะห์การจำ�แนก
นิยาม 5

The Analytical Study of the Categorization of the Five Niyama
ดร.สมเกียรติ ไชยภูมิ 

Dr. Somkiet Chaiyapoom
อาจารย์ประจำ�หลักสูตร ศูนย์การศึกษาบัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย ในพระราชูปถัมภ์ จังหวัดนครปฐม
e-mail: ch0815524749@gmail.com

ทความน้ีมีวัตถุประสงค์เพ่ือชี้ให้เห็นถึงอิทธิพลของวิทยาศาสตร์ต่อการจ�ำแนกธรรมนิยาม

เป็นนิยาม 5 ในงานวจัิยท่ีเป็นสารนิพนธ์เรือ่ง ศึกษาวเิคราะห์ความสมัพนัธ์ระหว่างธรรมนยิาม

กับไตรลักษณ์ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพที่เน้นการวิจัยทางเอกสาร โดยศึกษาจากพระไตรปิฎก 

เอกสารทีเ่กีย่วข้อง และผลงานของท่านผูรู้ใ้นทางพระพทุธศาสนา น�ำมาวเิคราะห์จดัระบบเป็นหมวดหมู่ 

แล้วสรุปผลวิจัยและน�ำเสนอในเชิงพรรณนา การค้นพบที่สรุปได้ คือ การจ�ำแนกธรรมนิยามเป็น

นิยาม 5 ที่ปรากฏครั้งแรกใน “อรรถกถามหาปทานสูตร” ได้นิยามย่อยออกมา 5 ประการ คือ 

1) อุตุนิยาม 2) พีชนิยาม 3) จิตนิยาม 4) กรรมนิยาม และ 5) ธรรมนิยาม ในการจ�ำแนกครั้งนี้

พระอรรถกถาจารย์ได้ให้ความหมายของ “ธรรมนิยาม” ว่าเป็นประวัติการอุบัติของพระพุทธเจ้าท้ัง 

7 พระองค์ที่เหมือนกันอย่างแน่นอนจนเป็นเรื่องธรรมดา ในการนี้ผู้วิจัยตีความท่ีเป็นมุมมองใหม่ว่า 

ธรรมนิยามย่อยข้อที่ 5 คือ การเน้นย�้ำการอุบัติในรูปแบบเดียวกันอย่างแน่นอนของพระพุทธเจ้า

ทั้งหลาย ซึ่งเป็นการจ�ำแนกเพือ่เป็นพุทธบชูา ดงันัน้ การตคีวามแบบนีข้องผู้วจิยัจงึต่างจากนักวชิาการ

ทางพระพุทธศาสนายุคปัจจุบันที่จ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 แล้วยังคงให้ชื่อและความหมายของ

นิยามย่อยข้อที่ 5 เป็นอันเดียวกับธรรมนิยามใหญ่ โดยไม่มีรายละเอียดการอุบัติของพระพุทธเจ้า

ทั้งหลายว่าเหมือนกันจนเป็นธรรมนิยามเพราะถือว่าไม่เป็นวิทยาศาสตร์

คำ�สำ�คัญ: ศึกษาวิเคราะห์, ธรรมนิยาม

บทคัดย่อ

บ



   ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560   83

วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

	 This article is to summarize the thematic which title is The Analytical Study of Dhamma Niyama. 

This research is a qualitative study, focused on the documentary studies, mainly in the Tipitaka, the 

relating documentaries and the Buddhist scholars’ works. All the data are classified into the system, 

concluded and presented in the descriptive analysis. The results of the research are found that the Five 

Niyamas appearing in the Atthakata of Mahapatthanasutta which are the outcomes of the categorizing 

of the Dhamma Niyama are as follows: (1) Utu Niyama is the natural law of non-living matter. (2) Bija 

Niyama is the law of living material (3) Citta Niyama is the law of mental activity. (4) Kamma is the law 

of moral causation and (5) Dhamma Niyama is of several meanings. It is often used to refer to the 

Buddha’s teachings concerning the manifestation of reality or the nature of existence. The Dhamma 

Niyama from this categorization was defined as the seven Buddhas’ emergences in the same pattern in 

order to worship them in the researcher’s interpretation. So, the method of this interpretation is 

different from the present Buddhist Scholars who interpret the minor Dhamma Niyama with the same 

meanings as the big original Dhamma Niyama.

Keywords: the Analytical Study, the Five Niyama.

Abstract

ก ารจ�ำแนกกฎธรรมชาติทีเ่รยีกว่า ธรรมนิยาม เป็น

นิยาม 5 ตามแบบสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 

(ป.อ. ปยตุโฺต) และนกัวิชาการด้านพระพทุธศาสนาปัจจุบัน

พอสรุปประเด็นส�ำคัญได้ ดังน้ี 1) อุตุนิยาม คือ 

กฎธรรมชาตทิีเ่ก่ียวกบัปรากฏการณ์ฝ่ายวตัถ ุ เช่น เรือ่งลม

ฟ้าอากาศและฤดกูาล ฝนตกฟ้าร้อง เป็นต้น แนวความคดิ

ของท่านมุ ่งเอาความผันแปรที่เน่ืองด้วยความร้อน

หรืออุณหภูมิ 2) พีชนิยาม คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับ

การสบืพนัธุห์รือทีเ่รยีกว่า พันธกุรรม เช่น หลกัความจรงิ

ที่ว่าเป็นพืชเช่นใดก็ให้ผลเช่นนั้น พืชมะม่วงก็ออก

ผลเป็นมะม่วง เป็นต้น 3) จิตนิยาม คือ กฎธรรมชาติที่

เกี่ยวกับการท�ำงานของจิต เช่น เมื่ออารมณ์กระทบ

1. บทนำ�

ประสาทจะมีการรับรู้เกิดขึ้น เป็นต้น 4) กรรมนิยาม 

คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์ เป็น 

กระบวนการก่อการกระท�ำและการให้ผลของการกระท�ำ 

หรอืพดูให้จ�ำเพาะลงไปอกีว่า กระบวนการแห่งเจตจ�ำนง 

เช่น ท�ำดีมีผลดี ท�ำชั่วมีผลชั่ว เป็นต้น 5) ธรรมนิยาม คือ 

กฎธรรมชาติที่ เกี่ยวกับความสัมพันธ ์และอาการที่

เป็นเหตเุป็นผลแก่กนัของสิง่ทัง้หลาย โดยเฉพาะอย่างทีเ่รียกว่า 

ความเป็นไปตามธรรมดา เช่นว่า สิง่ท้ังหลายมคีวามเกิดข้ึน 

ตั้งอยู่ และดับไปเป็นธรรมดา ไม่ว่าพระพุทธเจ้าจะอุบัติ

หรือไม่ก็ตาม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 

2555: 236) ดังแสดงในรูปที่ 1 ข้างล่างนี้



84  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560

  วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

	 สมเดจ็พระพทุธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยตุโฺต) อธบิายว่า 

การท่ีเมื่อจ�ำแนกกฎธรรมชาติออกเป็นกฎย่อย 4 กฎ 

แล้วยังมีธรรมนิยามซึ่งถือว่าเป็นกฎใหญ่อยู่ก็เพื่อเป็นท่ี

รองรับกฎธรรมชาตย่ิอยทีอ่าจมแีต่ไม่เข้าพวกกบักฎย่อย

ทั้ง 4 นั้น และท่านยังได้อธิบายเพิ่มเติมอีกว่า อุปมา

เปรียบเหมือนคนทั้งหมดในประเทศไทยที่บางทีมีผู้พูด

จ�ำแนกออกเป็น รฐับาล ข้าราชการ พ่อค้า และประชาชน 

หรอือกีคนบอกว่า เป็นต�ำรวจ ทหาร ข้าราชการ นักศึกษา 

และประชาชนบ้าง ค�ำว่า “ประชาชน” ย่อมครอบคลุม

คนทุกหมู่เหล่าในประเทศ กล่าวคือ ข้าราชการพลเรือน 

ทหาร พ่อค้า นกัศกึษากล้็วนเป็นประชาชนด้วยกนัท้ังสิน้ 

แต่พูดแยกออกไปก็เพราะว่า คนเหล่านั้นนอกจากจะมี

ลักษณะหน้าที่โดยท่ัวไปในฐานะประชาชนเหมือน

คนอืน่ ๆ แล้ว ยงัมลีกัษณะหน้าทีจ่�ำเพาะพเิศษต่างหาก

ออกไปอีกส่วนหนึ่งด้วย เรื่องการจ�ำแนกนิยาม 5 ก็เช่น

เดียวกัน ส่วนนักวิชาการทางพระพุทธศาสนาบางท่าน 

เช่น สมภาร พรมทา ก็ยังมีข้อสงสัยเกี่ยวกับนิยาม 5 

ชีใ้ห้เหน็ว่า “ท�ำไมท่าน (พระอรรถกถาจารย์) จึงใส่นิยาม

ข้อที่ห้าที่เรียกว่า ธรรมนิยาม นี้เข้ามาเพื่ออะไร” แล้ว

ท่านกจ็ดัธรรมนยิามข้อนีเ้ป็นนยิามอืน่ ๆ เพ่ือรอการค้นพบ

นิยามใหม่ที่ไม่เข้ากับนิยาม 4 ข้อแรก ตามหลักการ

ค้นพบทางวิทยาศาสตร์ต่อไป 

	 ดังนั้น ด้วยกรณีดังกล่าวข้างต้นท�ำให้ผู้วิจัยสนใจที่

จะศึกษาวิเคราะห์การจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 

เพ่ือการท�ำความเข้าใจให้ลึกซึ้งและถูกต้องตามความ

เป็นจริงมากท่ีสุด เพราะการอธิบายความถึงเหตุผล

ความจ�ำเป็นต้องมีธรรมนิยามย่อยในธรรมนิยามใหญ่ยัง

ไม่ท�ำให้ผู้วิจัยหายสงสัย ไม่ว่าจะเป็นสมเด็จพระพุทธ

โฆษาจารย์ (ป. อ. ปยุตฺโต) ที่อธิบายว่า ธรรมนิยามใหญ่

เปรียบเหมือนค�ำว่า “ประชาชน” ที่รวมหมดไม่ว่า

จะเป็นทหาร ต�ำรวจ หรือข้าราชการอื่น ๆ ก็เป็น

ประชาชนทั้งสิ้น หรือนักวิชาการอย่าง สมภาร พรมทา 

ที่ก�ำหนดธรรมนิยามย่อยเป็นนิยามอื่น ๆ เพื่อรอการค้น

นิยามใหม่ที่ไม่เข้าพวกกับนิยามย่อย 4 ข้อแรก เพราะ

คัมภีร์อรรถกถามหาปทานสูตรที่เป็นต้นก�ำเนิดของ

นิยาม 5 มีเน้ือหาส่วนใหญ่เป็นเรื่องราวของการอุบัติ

ของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้ง 7 พระองค์ ได้แก่ ได้แก่ 

(1) พระสมัมาสมัพทุธเจ้าวปัิสสี (2) พระสัมมาสมัพทุธเจ้า

สิขี (3) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าเวสสภู (4) พระสัมมา

สมัพทุธเจ้ากกสุนัธะ (5) พระสมัมาสมัพุทธเจ้าโกนาคมนะ 

(6) พระสมัมาสมัพทุธเจ้ากัสสปะ และเมือ่รวมในปัจจุบัน

ด ้วย คือ พระสัมมาสัมพุทธเจ ้าสมณโคดม จึงมี 

7 พระองค์ มีลกัษณะท่ีเหมอืนกนัทุกพระองค์ไม่ผดิเพีย้น

เป็นอย่างอื่น 

ธรรมนิยาม

จิตนิยามพืชนิยามอุตุนิยาม กรรมนิยาม ธรรมนิยาม

รูปที ่1 การจำ�แนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 ของสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป. อ. ปยตุโต)



   ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560   85

วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

เ พ่ือศึกษาวิเคราะห์การจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 โดยยึดถือคัมภีร์อรรถกถามหาปทานสูตร ที่เป็น

ก�ำหนดของนิยาม 5 เป็นหลัก

2. วัตถุประสงค์ของการวิจัย

ก

ใ

ารวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยมุ่งศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลขั้นปฐมภูมิ 

(Primary Source) คือ พระไตรปิฎกและอรรถกถา และข้อมูลขั้นทุติยภูมิ (Secondary Source) คือ 

คัมภีร์ชั้นรอง ข้อมูลจากวารสาร เอกสารต่าง ๆ ซึ่งเป็นวรรณกรรมพระพุทธศาสนาในยุคปัจจุบัน (Documentary 

Research) และข้อมูลจากสื่ออินเทอร์เน็ต ทั้งในส่วนที่เป็นแนวคิด ทฤษฎี และการน�ำไปใช้ปฏิบัติที่เก่ียวกับ 

การวิเคราะห์การจ�ำแนกนิยาม 5 ในอีกแง่มุมที่ยึดถือคัมภีร์อรรถกถามหาปทานสูตรเป็นหลัก

   4.1 นิยาม 5 ในอรรถกถามหาปทานสูตร 

นพระไตรปิฎก เล่มที่ 10 พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 2 ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปทานสูตร มีความว่า ในครั้ง

ที่พระผู้มีพระภาคประทับอยู่ ณ กุฎี ใกล้ไม้กุ่มน�้ำ ณ พระวิหารเชตวัน อารามของท่านอนาถบิณฑิกเศรษฐี 

เขตพระนครสาวัตถคีร้ังน้ันมภีกิษุจ�ำนวนมากกลบัจากบิณฑบาตแล้วนัง่ประชุมกนัในโรงกลมใกล้ไม้กุม่น�ำ้ เกดิสนทนา

ธรรมกนัขึน้เกีย่วด้วยบพุเพนวิาส พระผูม้พีระภาคได้ทรงสดบัถ้อยค�ำเจรจาอนันีข้องภกิษเุหล่านัน้ด้วยพระทพิยโสตธาตุ

อนับรสิทุธิ ์ ล�ำดบันัน้พระผูม้พีระภาคจงึเสดจ็ลกุจากอาสนะแล้วเสดจ็เข้าไปยงัโรงกลมใกล้ไม้กุ่มน�ำ้ประทับนัง่บนอาสนะท่ี

ปูลาดไว้ แล้วทรงถามภิกษุทั้งหลายว่า ดูกรภิกษุท้ังหลาย บัดนี้ พวกเธอนั่งประชุมสนทนาอะไรกัน ภิกษุเหล่านั้น

ได้กราบทลูพระผูม้พีระภาคว่า พวกข้าพระองค์ในเวลากลบัจากบิณฑบาตแล้ว ได้นัง่ประชุมกนัแล้วเกดิสนทนาธรรม

เกี่ยวด้วยบุพเพนิวาส ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญเรื่องนี้แลที่พวกข้าพระองค์พูดค้างไว้พอดีพระองค์เสด็จ เมื่อพระพุทธ

องค์ทรงทราบ จึงทรงแสดงธรรมีกถาซึ่งเกี่ยวด้วยบุพเพนิวาสประวัติของพระพุทธเจ้าท้ังหลายท่ีอุบัติข้ึนในโลก

ซึ่งในอดีตมี 6 พระองค์รวมปัจจุบันคือพระองค์ด้วยก็เป็น 7 พระองค์ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2556: 316-317) 

มีรายละเอียด ดังนี้

	 1) พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้าพระนาม“วิปัสสี” เป็นโกณฑัญญโคตร ได้เสด็จอุบัติขึ้นในโลก 

91 กัปที่แล้วได้เป็นกษัตริย์โดยพระชาติ ทรงอุบัติในขัตติยสกุล มีพระชนมายุประมาณ 80,000 ปี ตรัสรู้ที่ควงไม้

3. วิธีดำ�เนินการวิจัย

4. ผลการวิจัย



86  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560

  วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

แคฝอย มพีระขณัฑะและพระติสสะเป็นคูพ่ระอคัรสาวก 

ซึ่งเป็นคู่อันเจริญ การประชุมกันแห่งสาวกได้มีสามครั้ง

ล้วนเป็นพระขณีาสพทัง้สิน้ ครัง้ทีห่น่ึงมีพระสาวกประชุม

กันเป็นจ�ำนวนภิกษุหกล้านแปดแสนรูป ครั้งที่ 2 มีพระ

สาวกประชุมกันเป็นจ�ำนวนภิกษุแสนรูป ครั้งที่ 3 มีพระ

สาวกประชุมกันเป็นจ�ำนวนภิกษุแปดหมื่นรูป มีภิกษุชื่อ

ว่า อโสกะ เป็นอัครอุปัฏฐาก มีพระราชาพระนามว่า 

พันธุมา เป็นพระชนก พระเทวีพระนามว่า พันธุมดี เป็น

พระชนนีบังเกิดเกล้า พระนครชื่อว่า พันธุมดี เป็น

ราชธานีของพระเจ้าพันธุมา

	 2) พระผู ้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า

พระนาม“สิขี” เป็นโกณฑัญญโคตร ได้เสด็จอุบัติขึ้นใน

โลก 31 กัปที่แล้ว ได้เป็นกษัตริย์โดยพระชาติ ทรงอุบัติ

ในขัตติยสกุล มีพระชนมายุประมาณ 70,000 ปี ตรัสรู้ที่

ควงไม้กุ่มบก มีพระอภิภู และพระสัมภวะ เป็นคู่พระ

อัครสาวก ซึ่งเป็นคู่อันเจริญ การประชุมกันแห่งสาวกได้

มีสามครั้งล้วนเป็นพระขีณาสพทั้งสิ้น ครั้งที่หนึ่ง มีพระ

สาวกประชุมกันเป็นจ�ำนวนภิกษุหนึ่งแสนรูป ครั้งที่ 2 มี

พระสาวกประชุมกันเป็นจ�ำนวนภิกษุแปดหมื่นรูป ครั้ง

ที ่3 มพีระสาวกประชุมกนัเป็นจ�ำนวนภกิษเุจ็ดหม่ืนรปู มี

ภกิษชุือ่ว่าเขมงักระเป็นอคัรอปัุฏฐาก มีพระราชาพระนาม

ว่า อรุณะ เป็นพระชนก พระเทวีพระนามว่า ปภาวดี 

เป็นพระชนนีบังเกิดเกล้า พระนครชื่อว่า อรุณวดี เป็น

ราชธานีของพระเจ้าอรุณะ

	 3) พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า

พระนาม“เวสสภู” เป็นโกณฑัญญโคตร ได้เสด็จอุบัติ

ขึ้นในโลกกัปที่ 31 นั่นเอง ได้เป็นกษัตริย์โดยพระชาติ 

ทรงอุบัติในขัตติยสกุล มีพระชนมายุประมาณ 60,000 

ปี ตรัสรู้ที่ควงไม้สาละ มีพระโสนะและพระอุตตระ เป็น

คู่พระอัครสาวก ซึ่งเป็นคู่อันเจริญ การประชุมกันแห่ง

สาวกได้มสีามครัง้ล้วนเป็นพระขณีาสพทัง้สิน้ คร้ังท่ีหนึง่ 

มีพระสาวกประชุมกันเป็นจ�ำนวนภิกษุแปดหมื่นรูป 

ครั้งที่ 2 มีพระสาวกประชุมกันเป็นจ�ำนวนภิกษุเจ็ดหมื่น

รูป คร้ังที่ 3 มีพระสาวกประชุมกันเป็นจ�ำนวนภิกษุ

หกหมืน่รปู มภีกิษุช่ือว่า อปุสนัตะ เป็นอคัรอปัุฏฐาก มพีระ

ราชาพระนามว่า สุปปตีตะ เป็นพระชนก พระเทวี

พระนามว่า ยสวดี เป็นพระชนนีบังเกิดเกล้า มีพระนคร

ชื่อว่า อโนมะ เป็นราชธานีของพระเจ้าสุปปตีตะ

	 4) พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า

พระนาม“กกุสันธะ” เป็นกัสสปโคตร ได้เสด็จอุบัติขึ้น

ในโลกในภัททกัปนี้ ได้เป็นพราหมณ์โดยพระชาติ ทรง

อบัุตใินพราหมณสกลุ มพีระชนมายปุระมาณ 40,000 ปี 

ตรัสรู้ที่ควงไม้ซึก มีพระวิธูระ และพระสัญชีวะ เป็นคู่

พระอัครสาวก ซึ่งเป็นคู่อันเจริญ การประชุมกันแห่ง

พระสาวกได้มีครั้งเดียวล้วนเป็นพระขีณาสพทั้งสิ้น มี

จ�ำนวนภิกษุสี่หมื่นรูป มีภิกษุช่ือว่า วุฑฒิชะ เป็น

อคัรอุปัฏฐาก มพีราหมณ์ช่ือว่าอคัคทัิตตะ เป็นพระชนก 

พราหมณชีือ่ว่าวสิาขา เป็นพระชนนบีงัเกดิเกล้า มพีระราชา

พระนามว่าเขมะ ได้มีแล้วโดยสมัยนั้นแล พระนครชื่อว่า 

เขมวดี ได้เป็นราชธานีของพระเจ้าเขมะ

	 5) พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า

พระนาม“โกนาคมนะ” เป็นกัสสปโคตร ได้เสด็จอุบัติ

ข้ึนในโลกในภทัทกปันี ้ได้เป็นพราหมณ์โดยพระชาต ิทรง

อุบัติในพราหมณสกุล มีพระชนมายุประมาณ 30,000 

ปี ตรัสรู้ที่ควงไม้มะเดื่อ มีพระภิยโยสะ และพระอุตตระ 

เป็นคู่พระอัครสาวก ซึ่งเป็นคู่อันเจริญ การประชุมกัน

แห่งพระสาวกของพระผูม้ ีพระภาคอรหนัตสมัมาสมัพทุธ-

เจ้า พระนามว่าโกนาคมนะ ได้มีครั้งเดียว มีจ�ำนวนภิกษุ

สามหมื่นรูป พระสาวกซึ่งได้ประชุมกันครั้งเดียวนี้ ล้วน

เป็นพระขีณาสพท้ังสิ้น มีภิกษุช่ือว่าโสตถิชะ เป็น

อคัรอุปัฏฐาก มพีราหมณ์ช่ือว่ายญัญทัต-ตะ เป็นพระชนก 

พราหมณีช่ือว่าอุตตรา เป็นพระชนนีบังเกิดเกล้า มี

พระราชาพระนามว่าโสภะ ได้มแีล้วโดยสมยันัน้แล พระนคร

ชื่อว่าโสภวดี ได้เป็นราชธานีของพระเจ้าโสภะ 



   ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560   87

วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

	 6) พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า

พระนาม“กัสสปะ” เป็นกัสสปโคตร ได้เสด็จอุบัติขึ้น

ในโลกในภัททกัปนี้ ได้เป็นพราหมณ์โดยพระชาติ ทรง

อุบัติในพราหมณสกุล มีพระชนมายุประมาณ 20,000 

ปี ตรสัรูท้ีค่วงไม้ไทร โดยมีพระตสิสะ และพระภารทวาชะ 

เป็นคู่พระอัครสาวก ซึ่งเป็นคู่อันเจริญ  การประชุมกัน

แห่งพระสาวกของพระองค์ได้มีครั้งเดียว มีจ�ำนวนภิกษุ

สองหมื่นรูป พระสาวกที่ได้ประชุมกันครั้งเดียวนี้ ล้วน

เป็นพระขีณาสพทั้งสิ้น มีภิกษุช่ือว่า สัพพมิตตะ เป็น

อคัรอุปัฏฐาก มพีราหมณ์ชือ่ว่าพรหมทัตตะ เป็นพระชนก 

พราหมณชีือ่ ธนวดี เป็นพระชนนีบงัเกดิเกล้า มพีระราชา

พระนามว่ากิงกี ได้มีแล้วโดยสมัยนั้นแล พระนครชื่อว่า

พาราณสี ได้เป็นราช-ธานีของพระเจ้ากิงกี (สุชีพ ปุญญา

นุภาพ, 2556: 317)

	 7) พระผู้มีพระภาคอรหันตสัมมาสัมพุทธเจ้า

พระนาม“โคตมะ” เป็นโคตมโคตร ได้เสด็จอุบัติขึ้นใน

โลกในภัททกัปนี้ ได้เป็นกษัตริย์โดยชาติ อุบัติในขัตติย

สกุล มีพระชนมายุ 80 ปี ตรัสรู้ที่ควงไม้โพธิ์  มีสารีบุตร

และโมคคัลลานะเป็นคู ่อัครสาวก ซึ่งเป็นคู ่อันเจริญ 

การประชุมกันแห่งสาวกของเราในบัดนี้ ได้มีครั้งเดียว มี

จ�ำนวนภิกษุหนึ่งพันสองร้อยห้าสิบรูป สาวกของเรา ซึ่ง

ได้ประชุมกันครั้งเดียวนี้ ล้วนเป็นพระขีณาสพทั้งสิ้น มี

ภิกษุผู้ชื่อว่าอานนท์ มีพระราชาพระนามว่าสุทโธทนะ 

เป็นพระชนก พระเทวีพระนามว่า มายา เป็นพระชนนี

บังเกิดเกล้า มีพระนครชื่อว่า กบิลพัสดุ์ ได้เป็นราชธานี

ของพระเจ้าสุทโธทนะฯ (สุชีพ ปุญญานุภาพ, 2556: 

318)

	 ส่วนในอรรถกถามหาปทานสตูร ได้แสดงรายละเอยีด

ของการอุบัติเป็นพระสัมมาสัมพุทธ-เจ้า จากการมาจุติ

ของพระโพธสิตัว์ซึง่ได้ถอืปฏสินธใินวันเพ็ญเดอืน ๘ เหมอืน

พระผู้มีพระภาคเจ้าของเราทั้งหลายฉะนั้น (สมเด็จพระ

มหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส, 2552: 41) 

ในครั้งนั้นพระมารดาของพระโพธิสัตว์ทรงประดับด้วย
ดอกไม้และของหอม เป็นต้น เสดจ็ลกุแต่เช้าทรงสรงสนาน
ด้วยน�้ำหอมทรงตกแต่งด้วยเครื่องประดับทุกชนิด 
เสวยพระกระยาหารเลิศรส ทรงอธิษฐานองค์อุโบสถ 
เสด็จเข้าสู่ห้องสิริบรรทมเหนือพระสิริไสยาสน์ ทรงเข้า
สู่นิทราและทรงสุบินเห็น ท้าวมหาราชทั้ง ๔ ได้ยก
พระพุทธมารดาพร้อมด้วยพระท่ีนั่งไปยังสระอโนดาต 
ให้สรงสนาน ให้ทรงนุ่งห่มด้วยผ้าทิพย์ ให้ทรงลูบไล้ด้วย
ของหอมทิพย์ ประดับ ดอกไม้ทิพย์ ไม่ไกลจากนั้นมี
ภเูขาเงนิ ภายในภูเขาเงนิมีวมิานทอง ให้พระพทุธมารดา
หนัพระเศียรไปทางทิศปาจีนบรรทม ณ วิมานทองนั้น 
ครั้งนั้นพระโพธิสัตว์เป็นช้างเผือกผ่อง ไม่ไกลจากนั้น
มีภูเขาทองลูกหนึ่ง พระโพธิสัตว์เสด็จไปที่ภูเขาทองนั้น
แล้วเสด็จลงจากภูเขาทอง เสด็จขึ้นภูเขาเงินแล้วเสด็จ
เข้าไปยังวิมานทอง กระท�ำประทักษิณพระมารดาแล้ว
ได้แหวกพระปรศัว์ (สข้ีาง) เบ้ืองขวาเสดจ็เข้าไปสูพ่ระครรภ์ 
ทันทีนั้นพระเทวีทรงตื่นและกราบทูลพระสุบินนั้นแด่

พระราชา 

	 ครั้นสว่างแล้วพระราชารับสั่งให้เรียกหัวหน้า

พราหมณ์ประมาณ 64 คน ให้ลาดอาสนะอันมีค่ามาก

บนพืน้ฉาบด้วยของเขียว กระท�ำมงคล สกัการะด้วยข้าว

ตอกเป็นต้น เมื่อพราหมณ์ทั้งหลายนั่ง ณ ที่นั้นแล้ว ทรง

น�ำถาดทองถาดเงินอันเต็มไปด้วยข้าวปายาสอย่างดี 

ปรุงด้วยเนยใสน�้ำผึ้งและน�้ำตาลกรวดครอบด้วยถาด

ทองถาดเงินอีกทีถวาย ทรงให้พราหมณ์เหล่านั้นอิ่มเอิบ

ด้วยวัตถุอย่างอื่นมีผ้าใหม่แม่โคแดงและทาน เป็นต้น 

พระราชาตรสับอกพระสบิุนนัน้แก่พราหมณ์เหล่านัน้ผูเ้อบิอิม่

ด้วยสิ่งปรารถนาทั้งปวงแล้วรับสั่งถามว่า พระสุบินนั้น

จักเป็นอย่างไร พวกพราหมณ์กราบทูลว่า ขอเดชะ

ข้าแต่มหาราชพระองค์อย่าทรงพระวิตกเลย พระเทวี

ทรงพระครรภ์แล้วพระเจ้าข้า พระองค์จักมีพระโอรส 

พระโอรสนั้นหากครองเรือนจักเป็นพระเจ้าจักรพรรดิ

ประกอบด้วยธรรมเป็นธรรมราชา หากออกบวชจักเป็น



88  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560

  วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

พระพุทธเจ้าผู้เปิดโลก พึงทราบล�ำดับการพรรณนา
เนื้อความในบทน้ีว่า พระโพธิสัตว์เสด็จลงสู่พระครรภ์
พระมารดาดังนี้ บทว่า อยเมตฺถธมฺมตา ความว่า เป็น
ธรรมดาในการเสด็จลงสู่พระครรภ์พระมารดานี้ ท่าน
อธบิายว่านีเ้ป็นความจริง เป็นความแน่นอน ชือ่ว่านิยาม
นีม้ ี5 อย่าง คอื กรรมนิยาม อตุุนิยาม พชีนิยาม จิตนิยาม 
ธรรมนิยาม ในนิยามทั้ง 5 นั้น มีดังนี้

	 1) กรรมนิยาม การให้ผลแห่งกุศลทีน่่าปรารถนา

การให้ผลแห่งอกุศลที่ไม่น่าปรารถนา นี้ชื่อกรรมนิยาม 

เพ่ือแสดงกรรมนิยามนั้นควรกล่าวถึงเรื่องในคาถาว่า 

น อนฺตลิกฺเข ดังนี้เป็นต้น มีเรื่องเล่าว่า หญิงคนหนึ่ง

ทะเลาะกับสามีประสงค์จะผูกคอตาย จึงสอดคอเข้าไป

ในบ่วงเชือก บุรุษคนหนึ่งลับมีดอยู่เห็นหญิงนั้นประสงค์

จะตัดเชือก จึงวิ่งไปปลอบหญิงนั้นว่าน้องอย่ากลัว น้อง

อย่ากลัว เชือกกลายเป็นอสรพิษรัดคอหญิงอยู่ บุรุษนั้น

กลัวรีบหนีไป หญิงนั้นตาย ณ ที่นั้นเอง ควรแสดงถึง

เรื่องทั้งหลายเป็นต้นอย่างนี้ในที่นี้ 

	 2) อุตุนิยาม ในชนบทนั้น ๆ ในกาลนั้น ๆ การ

เก็บดอกไม้และผลไม้เป็นต้นต้น โดยตัดครั้งเดียวเท่านั้น 

ลมพัด ลมไม่พัด แดดกล้า แดดอ่อน ฝนตก ฝนไม่ตก 

ดอกบวักลางวนัแย้ม กลางคืนหบุ อย่างน้ีเป็นต้น เป็นอตุุ

	 3) พีชนิยาม นิยามผลข้าวสาลีย่อมเป็นผลจาก

พชืข้าวสาลีอย่างเดยีว รสหวานย่อมเป็นผลจากน�ำ้หวาน 

รสขมย่อมเป็นผลจากพืชขม นี้เป็นพีชนิยาม

	 4) จิตนิยาม ธรรมคือจิตและเจตสิกดวงก่อน ๆ  

เป็นปัจจัย โดยอุปนิสัยปัจจัยแห่งธรรมคือจิตและเจตสิก

ดวงหลัง ๆ เพราะฉะนั้น การเกิดขึ้นแห่งสัมปฏิจฉันนะ

เป็นต้น ในล�ำดบัแห่งจักขวุญิญาณเป็นต้น น้ีเป็นจิตนิยาม

	 5) ธรรมนิยาม ความเป็นไปแห่งความหวัน่ไหว

ในหมื่นโลกธาตุ ในการเสด็จลงสู่ พระครรภ์พระมารดา

แห่งพระโพธิสัตว์ทั้งหลาย นี้ชื่อธรรมนิยาม ในที่นี้ท่าน

ประสงค์ธรรมนิยาม เพราะฉะนั้นพระผู้มีพระภาคเจ้า
เมือ่จะทรงแสดงความนัน้ จงึตรสัค�ำเป็นต้นว่า ดกูรภิกษุ
ทั้งหลาย เรื่องนี้เป็นเรื่องธรรมดา พระโพธิสัตว์เสด็จลงสู่
พระครรภ์ก็เมื่อพระโพธิสัตว์นั้นเสด็จลงแล้ว ย่อมเป็น
อย่างนีห้าใช่ก�ำลงัเสดจ็ลงไม่ มปีระมาณเจรญิ คอื ไพบูลย์ 
ท่านกล่าวว่ามีรสอร่อยอย่างยิ่ง ชนทั้งหลายย่อมเคี้ยว
กินของควรเคี้ยวอันมีรสอร่อยอย่างยิ่ง ท่านกล่าวว่า 
ประเสริฐอย่างยิ่ง ผู้เจริญย่อมสรรเสริญพระสมณโคดม
ด้วยความสรรเสริญอันยิ่ง แต่ในบทนี้ท่านประสงค์
เอาความไพบลูย์ อานภุาพของเทวดา ก็คอื ผ้านุง่มรีศัมีสร้าน
ไป 12 โยชน์ ร่างกายก็เช่นนั้น เครื่องประดับก็เช่นนั้น 
วิมานก็เช่นนั้น พระโพธิสัตว์ล่วงเลยเทวานุภาพนั้นดังนี้ 
ความว่าช่องว่างอนัหนึง่ ๆ  ในระหว่างจกัรวาลท้ัง 3 ย่อมมี
ในที่สุดโลก ดุจช่องว่างในท่ามกลางล้อเกวียน 3 ล้อ ก็
โลกันตรนรกนั้นโดยส่วนกว้างถึง 8,000 โยชน์ มีความ
มืดมิดประกอบด้วย หมอกอันท�ำความมืดพ้นจากจักขุ
วิญญาณ นัยว่า จักขุวิญญาณย่อมไม่เกิด ณ ที่นั้น 

พระจันทร์และพระอาทิตย์ย่อมปรากฏใน 3 ทวปี 

	 สรุปว่า การจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 ใน

อรรถกถามหาปทานสูตร เป็นการจ�ำแนกโดยพระอรรถ

กถาจารย์ในช่วงระหว่าง พ.ศ. 1 – 500 ผู้วิจัยมีความ

เห็นว่าเป็นการจ�ำแนกครั้งแรกในประวัติศาสตร์ เป็นที่

น่าสังเกตว่านิยามย่อยที่จ�ำแนกออกมาจากธรรมนิยาม

ใหญ่ซึ่งประกอบด้วย (1) อุตุนิยาม คือ ความแน่นอนที่

เกี่ยวกับสรรพสิ่งที่ไม่มีชีวิตทั้งหมด (2) พีชนิยาม คือ 

ความแน ่นอนที่ เกี่ยวกับสรรพสิ่ งที่มีชีวิตทั้ งหมด 

(3) จิตนยิาม คอื ความแน่นอนทีเ่ก่ียวกบัจิต (4) กรรมนยิาม 

คือ ความแน่นอนที่เกี่ยวกับกรรมหรือการกระท�ำ และ 

(5) ธรรมนยิาม ในการจ�ำแนกครัง้นีพ้ระอรรถกถาจารย์

ได้ให้ความหมายว่า เป็นความแน่นอนในการอุบัติของ

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายที่มีลักษณะเหมือนกัน ซึ่ง

ในอดีตมี 6 พระองค์ คือ 1) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าวิปัสสี 

2) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าสิขี 3) พระสัมมาสัมพุทธเจ้า



   ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560   89

วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

เวสสภู 4) พระสัมมาสัมพุทธเจ้ากกุสันธะ 5) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าโกนาคมนะ 6) พระสัมมาสัมพุทธเจ้ากัสสปะ 

และเมื่อรวมในปัจจุบันด้วย คือ พระสัมมาสัมพุทธเจ้าสมณโคดม จงึม ี 7 พระองค์ โดยในการอบุตัขิองพระสมัมาสัม

พุทธเจ้าทั้งหลายจะมีปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่มีลักษณะเหมือนกันทุกพระองค์ เช่น ปรากฏการณ์แผ่นดินไหว

และเกิดบุพนิมิตต่าง ๆ

	 ธรรมนิยามในส่วนที่เป็น “นิยาม 5” ไม่ปรากฏใน

พระไตรปิฎกเล่มใดแต่ไปปรากฏในเอกสารชัน้อรรถกถา 

การวิจัยคร้ังน้ีจะวิเคราะห์นิยาม 5 ในอรรถกถาและ

เอกสารวชิาการทางพระพทุธศาสนาทัว่ไปดังรายละเอยีด 

ต่อไปนี้

	 1) วิเคราะห์การจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 ใน

อรรถกถา การจ�ำแนกธรรมนยิาม เป็นนยิาม 5 ในอรรถกถา

มหาปทานสูตร โดยพระอรรถกถาจารย์เป็นครั้งแรก

ที่แบ่งธรรมนิยามเป็นกฎย่อย 5 กฎ ประกอบด้วย 

1) อุตนุยิาม 2) พชีนิยาม 3) จิตนิยาม 4) กรรมนิยาม และ 

5) ธรรมนิยาม ในการจ�ำแนกได้บรรจุปรากฏการณ์

พิเศษในการอุบัติของพระพุทธเจ้า 7 พระองค์ มี

ปรากฏการณ์พิเศษ 16 ประการ และเกิดความสั่นไหว

ของแสนโลกธาตุใน 6 เหตุการณ์ ดังนี้ คือ (1) ในเวลาที่

พระโพธิสัตว์ทั้งหลายทรงถือปฏิสนธิ (2) ในเวลาทรง

ออกจากครรภ์พระมารดา (3) ในเวลาที่ตรัสรู้อภิสัมโพธิ

ญาณ (4) ในเวลาท่ีพระตถาคตทรงประกาศพระ

ธรรมจักร (5) ในเวลาที่ทรงปลงอายุสังขาร (6) ในเวลาที่

เสด็จดับขันธ์ปรินิพพานโดยพระพุทธเจ้าทุกพระองค์จะ

เป็นแบบเดียวกันนี้ทั้งหมด และต่อมามีการจ�ำแนกอีก

ครั้งพบในพระอภิธรรมปิฎกธรรมสังคณี มีวัตถุประสงค์

ในการจ�ำแนกเพื่อส่งเสริมการศึกษาพระอภิธรรมใน

เรื่องจิตและเจตสิก กล่าวคือ เจตสิกก่อให้เกิดเจตจ�ำนง

และเจตจ�ำนงเป็นตวัท�ำให้เกดิการกระท�ำ คอื กรรมน้ันเอง 

ผูวิ้จยัมคีวามเหน็ว่าเป็นจ�ำแนกครัง้แรกในประวัติศาสตร์ 

เป็นท่ีน่าสังเกตว่านิยามย่อยท่ีจ�ำแนกออกมาจากธรรม

นิยามใหญ่ซึ่งประกอบด้วย 1) อุตุนิยาม คือ ความ

แน่นอนของสรรพสิ่งที่ไม่มีชีวิตทั้งหมด 2) พีชนิยาม คือ 

ความแน่นอนทีเ่ก่ียวกบัสรรพสิง่ทีม่ชีวีติทัง้หมด 3) จตินยิาม 

คือ ความแน่นอนที่เกี่ยวกับจิต 4) กรรมนิยาม คือ 

ความแน่นอนท่ีเกี่ยวกับกรรมหรือการกระท�ำ และ 

5) ธรรมนิยาม ในการจ�ำแนกครั้งนี้พระอรรถกถาจารย์

ได้ให้ความหมายว่า เป็นความแน่นอนในการอุบัติของ

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายที่มีลักษณะเหมือนกัน ซึ่ง

ในอดีตมีทั้งสิ้น 6 พระองค์ ได้แก่ (1) พระสัมมาสัมพุทธ

เจ้าวิปัสสี (2) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าสิขี (3) พระสัมมา

สัมพุทธเจ้าเวสสภู (4) พระสัมมาสัมพุทธเจ้ากกุสันธะ 

(5) พระสัมมาสัมพุทธเจ้าโกนาคมนะ (6) พระสัมมาสัม

พุทธเจ้ากัสสปะ และเมื่อรวมในปัจจุบันด้วย คือ 

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าสมณโคดม จึงมี 7 พระองค์ โดย

ในการอุบัติของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายจะมี

ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติที่มีลักษณะเหมือนกันทุก

พระองค์ เช่น ปรากฏการณ์แผ่นดินไหวและเกิด

บุพนิมิตต่าง ๆ เป็นการให้ความส�ำคัญในการอุบัติของ

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลายว่ามีความแน่นอนและ

ส�ำคัญเทียบเท่ากับนิยามทั้ง 4 รวมกัน คือ อุตุนิยาม 

พีชนิยาม จิตนิยาม และกรรมนิยาม เป็นการจ�ำแนก

เพื่อยกย่องเทิดทูนพระสัมมาสัมพุทธเจ้าท้ังหลาย คือ 

เป็นพุทธบูชา

4.2  วิเคราะห์การจำ�แนกนิยาม 5 ในอรรถกถา 



90  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560

  วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

ธรรมนิยาม

จิตนิยามพืชนิยามอุตุนิยาม กรรมนิยาม นิยามอื่นๆ

รูปที ่2 แสดงการจำ�แนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 ตามทศันะของ ศ.ดร.สมภาร พรมทา

   4.3 วิเคราะห์การจำ�แนกธรรมนิยามโดยนักวิชาการปัจจุบัน 

	 1) นัยแรกแบบสี่บวกหนึ่งเท่ากับห้า เป็นแบบที่

อาจารย์ตีความ คือ การจ�ำแนกธรรมนิยามได้ 5 นิยาม

ย่อย ได้แก่ (1) อุตุนิยาม (2) พีชนิยาม (3) จิตนิยาม 

(4) กรรมนิยาม และ (5) ธรรมนิยาม การตีความเช่นนี้ผู้

วิจยัขอตัง้ชือ่ว่าเป็นแบบสีบ่วกหนึง่เท่ากบัห้า โดยผลทีต่าม

มาอาจารย์ก็จะไม่มั่นใจเพราะมันไม่สมเหตุสมผลดังที่

อาจารย์ได้กล่าวแล้วนั้น โดยอาจารย์ได้เปลี่ยนธรรม

นิยามตัวที่เป็นนิยามย่อยเป็นค�ำว่า นิยามอื่น ๆ  ดังแสดง

ในรูปที่ 2 ข้างบนนี้ และอธิบายเพิ่มเติมแบบทัศนะทาง

วิทยาศาสตร์ว่าเผ่ือมีการค้นพบนิยามใหม่ที่ไม่สามารถ

จดัเข้าใน 4 นยิามทีม่อียูเ่ดิมน้ีได้กจ็ะจัดเข้าในนิยามที ่5 นี ้

ผู้วิจัยมีความเห็นว่า การอธิบายเช่นน้ีเป็นการลดทอน

ความแน่นอนของธรรมนิยามที่เป็นหลักธรรมใหญ่ใน

พระพุทธศาสนา ชื่อก็บอกอยู่แล้วว่าเป็น ธรรมธิติธรรม

นิยาม คือ ความเป็นอย่างนี้  ๆ  ไม่เป็นอย่างอื่น ตาม

ความ เข ้ า ใจของผู ้ วิ จั ย ธรรมนิ ยาม เป ็นธรรม ท่ี

พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ด้วยญาณพิเศษที่เรียกว่า ตถาคต

พลญาณ 10 คือ พระญาณอันเป็นก�ำลังของพระตถาคต 

10 ประการ (ม.มู. เล่ม 12, ข้อ 166, หน้า 140) ที่ท�ำให้

พระองค์สามารถบันลือสีหนาท ประกาศพระศาสนาได้

มั่นคง จึงไม่มีธรรมอันใดที่จะต้องค้นพบอีกแล้ว ตถาคต

พลญาณ 10 มีรายละเอียดดังนี้

	 (1) ฐานาฐานญาณ ปรชีาหยัง่รูฐ้านะและอฐานะ คอื 

รู้กฎธรรมชาติเก่ียวกับขอบเขตขีดข้ันของสิ่งท้ังหลายว่า 

อะไรเป็นไปได้หรือไม่ได้แค่ไหนเพียงไร โดยเฉพาะในแง่

ความสัมพันธ์ระหว่างเหตุกับผล และกฎทางจริยธรรม

เกี่ยวกับวิสัยของบุคคล ซึ่งจะได้รับผลกรรมที่ดีและชั่ว

ต่าง ๆ กัน

	 (2) กรรมวิปากญาณ ปรีชาหยั่งรู้ผลของกรรม คือ 

สามารถก�ำหนดแยกการให ้ผลอย่างสลับซับซ ้อน 

ระหว่างกรรมดีกับกรรมชั่ว ที่สัมพันธ์กับปัจจัยแวดล้อม

ต่าง ๆ  มองเห็นรายละเอียดและความสัมพันธ์ภายใน

กระบวนการก่อผลของกรรมอย่างชัดเจน

	 กล่าวคือ ในงานเขียนของนักวิชาการ เช่น สมภาร 

พรมทา (สมภาร พรมทา, 2554: 69-74) ที่สงสัยว่า 

“ท�ำไมท่าน (พระอรรถกถาจารย์) จึงใส่นิยามข้อที่ห้าที่

เรยีก ธรรมนยิาม นีเ้ข้ามาด้วย ทีพ่อสนันิฐานได้ในขณะนี้

คือ ธรรมนิยามเป็นกฎใหญ่ที่ครอบคลุมกฎทุกกฎ ส่วน

นิยามสี่ข้อย่อยข้างต้นเป็นกฎย่อยที่เกี่ยวกับเรื่องเฉพาะ

เรื่องหนึ่ง” ในกรณีนี้จากการศึกษาอย่างละเอียดผู้วิจัยมี

ทศันะว่า การจ�ำแนกธรรมนิยามน้ีสามารถตีความได้เป็น 

3 นัย ดังนี้



   ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560   91

วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

	 (3) สัพพตัถคามนีิปฏปิทาญาณ ปรชีาหยัง่รูข้้อปฏบัิติ
ที่จะน�ำไปสู่คติทั้งปวง คือ สุคติ ทุคติ หรือพ้นจากคติ 
หรอืปรชีาหยัง่รูข้้อปฏบิตัทิีจ่ะน�ำไปสูอ่รรถประโยชน์ท้ังปวง 
กล่าวคือ ทิฏฐธัมมิกัตถะ สัมปรายิกัตถะ หรือ ปรมัตถะ 
คอืรูว่้าเมือ่ปรารถนาจะเข้าถงึคติหรือประโยชน์ใด จะต้อง
ท�ำอะไรบ้าง มีรายละเอียดวิธีปฏิบัติอย่างไร
	 (4) นานาธาตุญาณ ปรีชาหยั่งรู้สภาวะของโลกอัน
ประกอบด้วยธาตุต่าง ๆ  เป็นเอนกคือ รู ้สภาวะของ
ธรรมชาติ ทั้งฝ่ายอุปาทินนกสังขารและฝ่ายอนุปาทิน
นกสังขาร เช่น รู้จักส่วนประกอบต่าง ๆ  ของชีวิต สภาวะ
ของส่วนประกอบเหล่านั้น พร้อมทั้งลักษณะและหน้าที่
ของมนัแต่ละอย่าง อาทกิารปฏบิตัหิน้าทีข่องขนัธ์ อายตนะ 
และธาตุต่าง ๆ ในกระบวนการรับรู้ เป็นต้น และรู้เหตุ
แห่งความแตกต่างกันของสิ่งทั้งหลายเหล่านั้น
	 (5) นานาธมิตุตกิญาณ ปรชีาหยัง่รูอ้ธมิตุ ิคือ รูอั้ธยาศยั 
ความโน้มเอียง ความเชื่อถือ แนวความสนใจ เป็นต้น 
ของสัตว์ทั้งหลายที่เป็นไปต่าง ๆ กัน
	 (6) อนิทรยิปโรปรยิตัตญาณ ปรชีาหยัง่รูค้วามยิง่และ
หย่อนแห่งอินทรีย์ของสัตว์ทั้งหลาย คือ รู้ว่าสัตว์นั้น ๆ 
มีศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา แค่ไหน เพียงใด 
มีกิเลสมาก กิเลสน้อย มีอินทรีย์อ่อน หรือแก่กล้า 
สอนง่ายหรือสอนยาก มีความพร้อมที่จะตรัสรู้หรือไม่
	 (7) ฌานาทสิงักเิลสาทญิาณ ปรีชาหยัง่รู้ความเศร้าหมอง 
ความผ่องแผ่ว การออกแห่งฌาน วิโมกข์ สมาธิและ
สมาบัติทั้งหลาย
	 (8) ปุพเพนิวาสานุสสติญาณ ปรีชาหยั่งรู้อันท�ำให้
ระลึกภพที่เคยอยู่ในหนหลังได้
	 (9) จตุปูปาตญาณ ปรชีาหยัง่รู้จุติและอบุติัของสตัว์
ทั้งหลายอันเป็นไปตามกรรม
	 (10) อาสวักขยญาณ ปรีชาหยั่งรู้ความสิ้นไปแห่ง
อาสวะทั้งหลาย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2551: 237)
	 กรณีเช่นน้ีก็เกิดกับสมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป. อ. ปยุตฺโต) เหมือนกัน จากการที่ท่านตีความธรรม

นิยามเป็นนิยาม 5 แบบสี่บวกหนึ่งเท่ากับห้าเช่นเดียว
กับอาจารย์ สมภาร ในหนังสือพุทธธรรมของท่าน แล้วก็
เจอปัญหาเช่นเดียวกนั แต่ท่านแก้ปัญหาความข้องใจต่าง
ออกไปโดยท่านอธบิายว่า ธรรมนยิามท่ีเป็นกฎใหญ่เปรยีบ
เหมือนค�ำว่า ประชาชนคนไทยที่ประกอบด้วยชนหมู่
เหล่าต่าง ๆ ทั้งข้าราชการ พ่อค้า ประชาชน ทหาร 
ต�ำรวจ ต่างกเ็ป็นประชาชนเหมอืนกนั เหมอืนธรรมนิยาม
ใหญ่ท่ีรวมนยิามย่อย ๆ ไว้ด้วยกนั (พระพรหมคณุาภรณ์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2555: 236) ซึ่งผู้วิจัยศึกษาแล้วก็ยังไม่
หายข้องใจ 

	 2) นยัทีส่องแบบส่ีเท่ากบัหนึง่ เป็นแบบท่ีผู้วจิยัจะ
ได้น�ำเสนอนี้ ขอตั้งชื่อว่า แบบสี่เท่ากับหนึ่ง หนึ่งหมาย
ถึงธรรมนิยาม (ที่เป็นกฎใหญ่) สี่ คือ นิยามย่อยทั้งหมด 
4 ประการ ได้แก่ (1) อตุนิุยาม (2) พชีนยิาม (3) จตินยิาม 
และ (4) กรรมนิยาม ที่เป็นแบบนี้ผู้วิจัยวิเคราะห์ว่า 
พระอรรถกถาจารย์ท่านจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 
5 มีวัตถุประสงค์เพื่อเป็นพุทธบูชา ท่านยกย่องการอุบัติ
ของพระพุทธเจ้าท้ังหลายว่ามีแบบแผนท่ีแน่นอนจน
เป็นธรรมดาเช่นเดียวกับธรรมนิยามทั้งหลาย ดังนั้น 
ในความเหน็ของผูว้จัิย ธรรมนยิามจ�ำแนกได้จรงิ ๆ มแีค่ 4 
เท่านัน้ ซ่ึงผู้วจิยัวเิคราะห์แล้วมคีวามใกล้เคยีงกบัปรมตัถ์
ธรรม 4 คือ (1) จิต (2) เจตสิก (3) รูป และ (4) นิพพาน 
จะเห็นว่าถ้าตีความว่าจิตนิยามเป็นสิ่งเดียวกับจิตใน
ปรมัตถ์ธรรม 4 และเจตสิกก็สามารถจะตีความว่าเป็น
กรรมนิยามเพราะเจตสิกก็คือตัวบงการให้เกิดกรรม
ท�ำให้เป็นที่น่าคิดต่อไปว่าอุตุนิยามกับพีชนิยามเป็น
อะไรท่ีเหมือนกับรูปและนิพพานหรือไม่ และในการ
จ�ำแนกนี้ควรท�ำพร้อมกับการตีความเพื่อขยายความ
โดดเด่นในการอุบัติของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าทั้งหลาย
ด้วย (สมเกียรติ ไชยภูมิ, 2558: 91)

	 3) นยัทีส่ามเปลีย่นธรรมนยิามย่อยเป็นพทุธอบุตัิ

นยิาม พุทธอุบัตินิยาม หมายถึง ความแน่นอนของการ

อุบัติเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแต่ละพระองค์จะมี



92  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560

  วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

ปรากฏการณ์หรือเหตุการณ์พิเศษต่าง ๆ เหมือนกันทุกประการ เช่น การเกิดแผ่นดินไหวเมื่อประสูติ ตรัสรู้ และ

ปรินิพพานเหมือนกันทุกพระองค์อย่างแน่นอน ตอนประสูติสามารถเสด็จพระด�ำเนิน 7 ก้าว โดยมีดอกบัวผุดขึ้น

มารองรบัพระบาทและแสดงอภิสวาจาได้เหมอืนกันทกุพระองค์ หรอืตอนจะตรสัรูเ้ป็นพระสมัมาสมัพทุธเจ้าต้องเสวย

ข้าวมธุปายาสแล้วอธิฐานจิตถึงการตรัสรู้ให้ถาดทองค�ำลอยทวนน�้ำ แล้วถาดก็จมลงไปซ้อนทับบนถาดของพระ

สัมมาสัมพุทธเจ้าองค์ก่อนในนาคพิภพเหมือนกันทุกพระองค์ เป็นต้น ดังนั้น การจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 

รูปแบบใหม่จึงเป็น ดังนี้ (1) อุตุนิยาม คือ กฎธรรมชาติท่ีเก่ียวกับปรากฏการณ์ฝ่ายวัตถุ (2) พีชนิยาม คือ 

กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับการสืบพันธุ์หรือที่เรียกว่าพันธุกรรม (3) จิตนิยาม คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับการท�ำงาน

ของจิต (4) กรรมนิยาม คือ กฎธรรมชาติที่เกี่ยวกับพฤติกรรมของมนุษย์ และ (5) พุทธอุบัตินิยาม คือ ความแน่นอน

ของการอุบัติเป็นพระสัมมาสัมพุทธเจ้าแต่ละพระองค์จะมีปรากฏการณ์หรือเหตุการณ์พิเศษต่าง ๆ เหมือนกันทุก

ประการ ดังแสดงในรูปที่ 3 ข้างล่างนี้

	 ยุคปัจจุบันเป็นยุคที่วิทยาศาสตร์มีบทบาทต่อวิถี

ชีวิตของผู ้คนอย่างมากจากความส�ำเร็จที่ได ้สร ้าง

สิ่งอ�ำนวยความสะดวกในการด�ำเนินชีวิต โดยเฉพาะ

อย่างยิ่งการคมนาคมและการสื่อสาร เทียบเท่ากับการ

ที่มีอภิญญา 5 โดยไม่ต้องส�ำเร็จสมาบัติ 8 ได้แก่ มนุษย์

ทกุคนสามารถเหน็เหตกุารณ์ต่าง ๆ ทัว่โลกได้จากการดทีูวี 

สามารถตดิต่อส่ือสารกับคนทัว่โลกได้โดยใช้โทรศัพท์มอืถอื 

สามารถเหาะเหินเดินอากาศไปเที่ยวไหนก็ได้ในโลก

โดยการนัง่เคร่ืองบนิ หรอืสามารถด�ำดินจากทีห่น่ึงไปโผล่

อีกที่หนึ่งได้โดยการนั่งรถไฟฟ้าใต้ดิน ดังนี้ เป็นต้น ด้วย

เหตุนี้วิทยาศาสตร์จึงมีอิทธิพลต่อผู้คนอย่างสูง และเข้า

มาก�ำกับพระพุทธศาสนาจนกระทั่งกลายเป็นกรอบ

ธรรมนิยาม

จิตนิยามพืชนิยามอุตุนิยาม กรรมนิยาม พุทธอุบัติ
นิยาม

รูปที ่3 แสดงการจำ�แนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 แบบใหม่ตามทีผู่ว้จิยันำ�เสนอ

จ�ำกัดของพระพทุธศาสนา ถึงข้ันว่าหลกัธรรมหรอืค�ำสอน

อะไรกต็ามทีไ่ม่เข้ากบัวทิยาศาสตร์หรอืไม่เป็นเหตเุป็นผล

ต้องถูกตัดทิ้งหมดไม่เว้นแม้กระทั่งส่วนท่ีเป็นหัวใจ

ของพระพทุธศาสนา การให้วทิยาศาสตร์และเหตผุลนิยม

เข้ามาเป็นตัวก�ำหนดความถูกต้องเหมาะสมของหลัก

ธรรมทางพระพุทธศาสนา ก็เท่ากับเป็นการยอมรับว่า

วิทยาศาสตร์เท่านั้นที่จะพาเราเข้าถึงความจริงได้ และมี

แต่การคิดด้วยหลักเหตุผลเท่านั้นที่จะท�ำให้เราเข้าใจ

ธรรมชาติได้ (พระไพศาล วิสาโล, 2546: น. 212-213) 

ต่างจากปราชญ์อิมมานูเอล คานต์ (Immanuel Kant) 

ท่ีมีความเห็นว่า วิทยาศาสตร์ให้แต่ประโยชน์ไม่ได้ให้

ความจริง (กีรติ บุญเจือ, 2545: 20)



   ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560   93

วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

	 ผู้วิจัยเข้าใจว่า ด้วยเหตุผลตามที่กล่าวมานี้จึงท�ำให้

การจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 ของนักวิชาการทั้ง

หลายรวมทั้งอาจารย์สมภารและพระพรหมคุณาภรณ์ 

(ป.อ. ปยตุโฺต) ได้รับอทิธพิลของวทิยาศาสตร์จึงท�ำให้การ

จ�ำแนกธรรมนิยามของท่าน ไม่มีพุทธประวัติอยู่เลย

เอาแต่เลข 5 มาเท่านั้น ผู้วิจัยมีพื้นฐานการศึกษาและ

ท�ำงานทางด้านวิทยาศาสตร์และมุ่งมาศึกษาทางด้าน

ศาสนาปัจจุบันและเห็นว่าพระพุทธศาสนามีสาระ

ส�ำคัญมากกว่าวิทยาศาสตร์ เหมือนอย่างที่ ฟริตจ๊อฟ 

คาปร้า มีมุมมองเกี่ยวกับการเปลี่ยนแปลงกระบวนทัศน์

ของสงัคมโลกในกรอบใหญ่ซึง่เรยีกว่า เป็นการเปลีย่นแปลง

แห่งศตวรรษจะประกอบด้วยกระบวนทัศน์ของการ

เปลี่ยนแปลงย่อย 3 ประการ และก็การยึดถือวิธีการ

ทางวิทยาศาสตร์เป็นวิธีการเดียวที่เราจะหาความรู้ที่แท้

จริงได้เป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง ดังนี้ คือ 1) การเสื่อมสลาย

ของวัฒนธรรมผู้ชายเป็นใหญ่หรือปิตาธิปไตย 2) การ

สิน้สดุของยคุเช้ือเพลงิฟอสซิล โดยมพีลังงานแสงอาทิตย์

เข้ามาแทนท่ี จะก่อให้เกดิการเปลีย่นแปลงทางโครงสร้าง

เศรษฐกิจและการเมืองอย่างถอนรากถอนโคนตามมา 

3) กระบวนทัศน์ท่ีครอบง�ำวฒันธรรมของเรามาเป็นเวลา

หลายร้อยปี ที่เป็นตัวก�ำหนดรูปแบบสังคมตะวันตก

สมัยใหม่ และมีอิทธิพลอย่างส�ำคัญต่อส่วนอื่น ๆ ของ

โลกด้วย จะต้องมกีารทบทวนกนัใหม่อย่างถอนรากถอน

โคน (ฟริตจ๊อฟ คาปร้า, 2534: 15-18)

นั
   5.1 บทสรุป 

กวิชาการทางพระพุทธศาสนารุ่นหลัง ๆ ได้จ�ำแนก “ธรรมนิยาม” เป็นนิยาม 5 โดยตีความในส่วนธรรม

นิยามหัวข้อย่อยมีความหมายแตกต่างกันไปตามความเข้าใจของตน เช่น สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 

(ป. อ. ปยตฺุโต) ได้ให้ความหมายเช่นเดียวกบัธรรมนิยามใหญ่ คอื กฎธรรมชาติท่ีเกีย่วกบัความสมัพนัธ์และอาการท่ีเป็น

เหตุเป็นผลแก่กันของสิ่งทั้งหลาย โดยเฉพาะอย่างที่เรียกว่าความเป็นไปตามธรรมดา เช่นว่า สิ่งทั้งหลายมีความ

เกิดขึ้น ตั้งอยู่ และดับไปเป็นธรรมดา ส่วนศาสตราจารย์ ดร. สมภาร พรมทา ไม่แน่ใจว่าท�ำไมพระอรรถกถาจารย์

จึงใส่นิยามข้อที่ 5 นี้เข้ามา และมีความเห็นว่า นิยาม 4 ข้อข้างต้นพูดถึง คือ วัตถุที่ไม่มีชีวิต สิ่งมีชีวิต จิต และกรรม 

สี่สิ่งนี้อาจไม่ใช่สิ่งทั้งหมดที่มีอยู่ในจักรวาล จึงได้ตั้งนิยามย่อยข้อที่ 5 เป็น นิยามอื่น ๆ ผู้วิจัยมีทัศนะว่า การจ�ำแนก

ธรรมนิยามนี้สามารถตีความได้เป็น 3 นัย ดังนี้ 1) นัยแรกแบบสี่บวกหนึ่งเท่ากับห้า เป็นแบบที่นักวิชาการทั้งหลาย

ตีความ 2) นัยที่สองแบบสี่เท่ากับหนึ่ง เป็นแบบที่ผู้วิจัยได้น�ำเสนอ คือ หนึ่งหมายถึง ธรรมนิยาม (ที่เป็นกฎใหญ่) 

สี่ คือ นิยามย่อย 4 ประการ ที่เป็นแบบนี้ผู้วิจัยวิเคราะห์ว่า พระอรรถกถาจารย์ท่านจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 

มีวัตถุประสงค์เพื่อเป็นพุทธบูชา และ 3) มี 5 นิยามย่อยเหมือนเดิมแต่เปลี่ยนธรรมนิยามย่อยเป็นพุทธอุบัตินิยาม

   5.2 ข้อเสนอแนะ 

	 5.2.1 ข้อเสนอแนะเชิงวิชาการ ในงานวิจัยของผู้วิจัยครั้งนี้ได้พบการจ�ำแนกธรรมนิยามเป็นนิยาม 5 ของ

นกัวชิาการทางด้านพระพุทธศาสนาได้ตีความในอรรถกถาไม่ตรงกับท่ีผูวิ้จยัเข้าใจ กล่าวคอื ท่านได้จ�ำแนกธรรมนิยาม

5. บทสรุปและข้อเสนอแนะ



94  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560

  วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

ได้ 5 นิยามย่อย ได้แก่ (1) อุตุนิยาม (2) พีชนิยาม 

(3) จิตนิยาม (4) กรรมนิยาม และ (5) ธรรมนิยาม โดย

ได้ชือ่ “นิยามย่อยข้อที ่5” ว่า “ธรรมนยิาม” และให้ความ

หมายเช่นเดียวกับธรรมนิยามใหญ่ แต่ผู้วิจัยมีความเห็น

ที่ต่างออกไป คือ ผู้วิจัยมองว่าที่พระอรรถกถาจารย์

จ�ำแนกธรรมนิยามออกมาเป็น 5 นิยามย่อย แล้วตั้งช่ือ

นิยามข้อที่ 5 ว่า “ธรรมนิยาม” แล้วบรรจุเร่ืองราว

ประวัติการอุบัติของพระพุทธเจ้าทั้ง 7 พระองค์ว่าเป็น

เช่นเดียวกันทั้งหมดจนถือเป็นเรื่องธรรมดาเปรียบ

เหมือนธรรมนิยาม ผู้วิจัยตีความว่า เป็นการยกย่อง

เทิดทูนบูชาพระพุทธเจ้าทั้งหลาย หรือเป็นพุทธบูชา 

ดังน้ัน นิยามย่อยท่ีจ�ำแนกได้โดยเนือ้หาสาระแล้วควรมแีค่ 

4 นิยามย่อย ผู ้วิจัยจึงเสนอแนะให้มีการจัดประชุม

สัมมนาทางวิชาการเพื่อหาข้อสรุปทางวิชาการท่ีถูกต้อง

ตามความเป็นจริงต่อไป

	 5.2.2 ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป ผู้วิจัยมีข้อ

เสนอแนะให้ท�ำวิจัยเพิ่มเติม ดังนี้

	   (1) ศกึษาวเิคราะห์ความเช่ือมโยงและสัมพนัธ์กนั

ของธรรมนิยามกับหลักธรรมหมวดต่าง ๆ  ในพระพุทธ

ศาสนา

	   (2) ศกึษาวเิคราะห์ความเช่ือมโยงและสัมพนัธ์กนั

ของบุพนิมิตท่ีเกิดข้ึนในระหว่างอุบัติของพระสัมมาสัม

พุทธเจ้ากับหลักธรรมหมวดต่าง ๆ  ในพระพุทธศาสนา



   ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 มกราคม-ธันวาคม 2560   95

วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร์

บรรณานุกรม
1) ข้อมูลปฐมภูมิ

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

	 กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539.

2) หนังสือทั่วไป/วารสาร

กีรติ บุญเจือ. ชุดปรัชญาและศาสนาเซนต์จอห์น เล่มต้น เริ่มรู้จักปรัชญา. กรุงเทพมหานคร: 

 	 ส�ำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น, 2545.

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต).  พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 32. กรุงเทพมหานคร: 

	 ส�ำนักพิมพ์ผลิธัมม์, 2555.

________. พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 17. กรุงเทพมหานคร: 

	  โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2551.

พระไพศาล วิสาโล. พุทธศาสนาไทยในอนาคตแนวโน้มและทางออกจากวิกฤต. กรุงเทพมหานคร: 

	 มูลนิธิสดศรี-สฤษดิ์วงค์, 2546.

ฟริตจ๊อฟ คาปร้า. จุดเปลี่ยนแห่งศตวรรษ 1. แปลโดย พระประชา ปสนฺนธมฺโม และคณะ. 

	 พิมพ์ครั้งที่ 2. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิโกมลคีมทอง, 2534.

สมเด็จพระมหาสมณเจ้า กรมพระปรมานุชิตชิโนรส. ปฐมสมโพธิกถา. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา, 2552.

สมภาร พรมทา. ศาสนากับวทิยาศาสตร์. พิมพ์ครัง้ท่ี 2. กรงุเทพมหานคร: จฬุาลงกรณ์มหาวทิยาลยั, 2554.

สุชีพ ปุญญานุภาพ. พระไตรปิฎกส�ำหรับประชาชน. พิมพ์ครั้งที่ 18. นครปฐม: 

	 โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2556.

3) วิทยานิพนธ์/สารนิพนธ์/รายงานการวิจัย

สมเกียรติ ไชยภูมิ. “ความสัมพันธ์ระหว่างธรรมนิยามกับไตรลักษณ์”. สารนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. 	

	 บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2558.


