
 

53 
 

ธรรมกับการดำเนินชีวิตในยุคประเทศไทย 4.0 
Dharma and Lifestyle In Thailand 4.0 

พระมงคลธรรมวิธาน  
Mongkol Thumvithan 

มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตสิรินธรราชวิทยาลัย  
Mahamakut Buddhist University 

email: entrance56@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
 พระพุทธศาสนาเน้นการพัฒนาชีวิตให้ดำเนินไปอย่างถูกต้องตามครรลองคลองธรรม ซึ่งเป็นวิถี
ชีวิตที่ถูกต้องดีงามที่เรียกว่า "มรรค" เป็นของคู่กันกับหลักการคือ "สิกขา" คือ ต้องมีการฝึกฝนหรือฝึกหัด 
เรียกอีกอย่างว่า การศึกษา ก็คือการฝึกฝนให้ชีวิตดำเนินไปในวิถีท่ีถูกต้องดีงาม ส่วนการศึกษาเป็นการทำ
ให้เกิดการดำเนินชีวิตอย่างถูกต้อง หรือการฝึกฝนคนให้เข้าสู่วิถีชีวิตที่ถูกต้องดีงาม พุทธศาสนาจึงใช้     
การฝึกฝนกับการพัฒนา เพราะการพัฒนาชีวิตคือการศึกษานั่นเอง เพราะฉะนั้น การศึกษาก็คือการพัฒนา
ชีวิตให้ดำเนินไปในวิถีชีวิตที่ถูกต้องดีงาม ตราบใดที่ชีวิตยังไม่สมบูรณ์ ยังมีความบกพร่อง ยังมีความไม่เต็ม 
ยังมีความทุกข์ ยังมีปัญหา ตราบนั้นก็ต้องพัฒนาชีวิตหรือต้องมีการศึกษาตลอดชีวิตจนกว่าจะถึงจุดหมาย 
เพ่ือการดำรงชีวิตอย่างมีความสุขอยู่ในสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงในด้านวัฒนธรรม ด้านการดำเนินธุรกิจ 
ด้านการทำงาน และด้านการเรียนรู้ 

คำสำคัญ: การปฏิบัติธรรม, ไทยเเลนด์ 4.0 

Abstract 
 Buddhism emphasizes the development of life in the right way or in the path of 
Dharma. It is paired with the principle of “Sikkha” which means to train or practice. It is 
also called education which is the practice of life in a righteous way. Education is a way 
of life or to train people to have a good lifestyle. Buddhism uses the terms of practice 
and development. As the development of life is education itself, so education is the 
development of life to live a good life. As long as life is not perfect, still defective, full of 
suffering, and has a problem, it is necessary to develop a life or to have a lifelong 
education until it reaches its destination; that is to live happily in a society that has 
changed in culture and In businesslike aspects of working and learning. 

Keywords: Buddhist Practice, Thailand 4.0 
 
 
 

Received 5/02/2019 
Revised 7/04/2019 
Accepted 14/05/2019 



วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ 
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

54 
 

54 

1. บทนำ 
 แนวทางการปฏิบัติธรรมนั้น คือ ความตั้งใจ ความขยันหมั่นเพียร ความอดทน ที่จะแสวงหาความสงบ
สุขของกายและใจ ไมให้เกิดความฟุงซาน ดวยการเลือกเฟ้นค้นหาอุบายตางๆ ที่เหมาะกับจริตของตน    
เพ่ือนํามาใชเปนเครื่องรูของจิต และเครื่องระลึกของสติ โดยการบริกรรมภาวนาว่า “พุทโธๆๆ” เปนอีก
อุบายหนึ่งที่นักปฏิบัติธรรมนํามาใช เพ่ือนำพาจิตให้สงบนิ่ง สวางไสว ใหอารมณธรรมมาประชุม           
พรอมเพียงกันเปนหนึ่งเดียว หรือองคฌานขั้นเอกัคคตาจิต เปนการเขาสูภูมิสมถกรรมฐาน ซึ่งอานิสงสที่
ไดรับคือ อุปจารสมาธิและอัปปนาสมาธิ อยางไรก็ตาม ผูปฏิบัติธรรมควรที่จะไดรับกุศลกรรมจาก        
การปฏิบัติธรรม คือ "จิตผู้รู้" ที่มีสติสัมปชัญญะสมบูรณครองภูมิรู ภูมิธรรม ภูมิสมาธิปญญา หรือภูมิวิปสสนา
กรรมฐาน เพ่ือให้ได้สติปญญาดวงตาแหงสัจธรรม หรือวิปสสนาญาณแหงอริยมรรคคือ ศีล สมาธิ ปญญา 
นั่นเอง สภาวธรรมที่ผานการพิจารณาโดยจิตผู้รูนั้น จะกลายเปนองคความรูใหม หลังจากพิจารณา       
ตามหลักสามัญลักษณะหรือไตรลักษณ์ ไดแก่ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา คือ ความไมเที่ยง ความเป็นทุกข์ 
และความไมใชตัวไมใชตน ซึ่งอยู่ภายใต้กฎแหงธรรมชาติที่ว่า “สิ่งใดสิ่งหนึ่งมีเกิดขึ้นเป็นธรรมดา สิ่งนั้นมี
ความดับไปเปนธรรมดา” องคภูมิปญญาที่เกิดขึ้นในขั้นวิปสสนากรรมฐานนั้น จะมีมหาสติปฏฐาน        
เปนเครื่องมือกําหนดตามรูในการพิจารณาธรรมในเรื่องนั้นๆ อยู สําหรับสัจธรรมหรือองคความรูที่เกิดขึ้นนั้น 
โดยทั่วไปไม่สามารถบรรยายด้วยภาษาสมมติบัญญัติได เนื่องจากพลวัตรของกําลังความคิดในภูมิสมาธิ    
มีจํานวนมหาศาล ถาปรากฏการณของสัจธรรมสามารถอธิบายไดดวยภาษาสามัญทั่วไป ถือวาไมใช       
“ปญญาสมาธิ” ดังนั้น ภูมิปญญาสมาธิจึงเปรียบเสมือนภาษาแหงธรรมชาติที่ เปนลักษณะสากล       
สําหรับมวลหมู่แห่งการปฏิบัติธรรม เพ่ือใหไดหลักการของสัมมาสมาธินั้น ก็เพ่ือไปสูความสงบแหง     
มรรคผล นิพพาน เพ่ือการดับทุกข โดยมีศีล 5 เปนพ้ืนฐานอันดับแรก จากนั้นนําไปสูภูมิวิปสสนา
กรรมฐาน อันพรอมดวย “จิตผูรู” และ “สติสัมปชัญญะ” ที่สมบูรณในการพิจารณาสภาวธรรมที่เกิดขึ้น
จริงในขณะนั้น แลวประมวลผลออกมาเปนภูมิปญญา หรือสติปัญญา ดวยดวงตาที่เห็นธรรม เพ่ือนําไป
เป็นเครื่องมือในการดับทุกขและรูเทาทัน โดยจะไมเพ่ิมการสรางอกุศลกรรมใหมในปัจจุบัน 

2. การปฏิบัติกัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนา  
 คำว่า "กัมมัฏฐาน" เป็นภาษาบาลี ถ้าเป็นภาษาสันสกฤตจะใช้คำว่า “กรรมฐาน” หมายถึง ที่ตั้งแห่ง
การงานทางใจ เป็นการกระทำที่เป็นเหตุแห่งการได้บรรลุฌาน มรรค ผล นิพพาน การเจริญภาวนา หรือ
เจริญกัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนามี 2 วิธี คือ สมถกัมมัฏฐาน และวิปัสสนากัมมัฏฐาน ซึ่งปรากฏ
หลักฐานที่พระพุทธองค์ทรงแสดงไว้ว่า “ดูก่อนภิกษุทั้งหลาย ภิกษุควรเจริญธรรม 2 ประการนี้ เพ่ือสลัด
ความไม่ประมาทและเป็นเหตุให้เกิดปัญญา ธรรม 2 อย่างนั้น ได้แก่ สมถะ 1 วิปัสสนา 1 
 1. สมถะกัมมัฏฐาน หมายถึง ความตั้งอยู่แห่งจิต ความดำรงอยู่แห่งจิต ความมั่นอยู่แห่งจิต      
ความไม่ส่ายไปแห่งจิต ความไม่ฟุ้งซ่านแห่งจิต ภาวะที่จิตไม่ส่ายไป ความสงบ สมาธิพละ และสัมมาสมาธิ 
ซึ่งเป็นการกระทำให้จิตสงบระงับจากกิเลสเครื่องเศร้าหมองเร่าร้อนทั้งหลาย จนจิตใจไม่มีอาการดิ้นรน    
ไม่กระสับกระส่ายตลอดเวลาที่กิเลสเหล่านั้นสงบระงับอยู่ กระทั่งเจริญขึ้นตามลำดับที่เรียกว่า "สมาธิ" 
เป็นการตั้งใจมั่น อาการทรงจิตไว้โดยชอบ มี 5 อย่าง ประกอบด้วย (1) เอกัคคตาสมาธิ (2) โลกิยสมาธิ 
และ โลกุตตรสมาธิ (3) ขณิกสมาธิ อุปจารสมาธิ และ อัปปนาสมาธิ (4) ทิฏฐธัมมสุขวิหารสมาธิ ญาณทัส
สนสมาธิ สติสัมปชัญญสมาธิ และ อาสวักขยสมาธิ และ (5) สุขสมาธิ สันตสมาธิ อริยสมาธิ นิรามิสสมาธิ 
อกาปุริสสมาธิ 



   วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ  
  ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

55 
 

 ในการที่จะทรงสมาธิเหล่านั้นให้อยู่ได้นั้น จำเป็นต้องอาศัย "อารมณ์ของสมถกัมมัฏฐาน" สำหรับ
การเพ่งและปฏิบัติในสมถกัมมัฏฐาน มี 40 วิธี จัดเป็น 7 หมวด ดังนี้  
 1. กสิณ 10 คือกัมมัฏฐานที่ว่าด้วยการเพ่งปฐวีกสิณหรือเพ่งดินทั้งปวง หรือว่าดินทั้งปวง       
ก็เหมือนกับดินที่ดวงกสิณนี้เอง กสิณมี 10 อย่าง แม้จะเพ่งอย่างใดอย่างหนึ่งอย่างแน่แน่ว ก็จะทำให้จิต    
ไม่ดิ้นรน ไม่กระสับกระส่าย ทำให้กิเลสเครื่องเศร้าหมองเร่าร้อนต่างๆ สงบระงับ สามารถทำให้เกิดฌาน
จิตตั้งแต่ปฐมฌาน (ฌานณที่ 1) ขึ้นไปตามลำดับจนถึงปัญจมฌาน (ฌานที่ 5) ได้ กสิณ 10 ประกอบด้วย 
(1) ปฐวีกสิณ คือเพ่งดิน (2) อาโปกสิณ คือเพ่งน้ำ (3) เตโชกสิณ คือเพ่งไฟ (4) วาโยกสิณ คือเพ่งลม  
(กสิณ 1 - 4 รวมเรียกว่า ภูตกสิณ) (5) นีลกสิณ คือเพ่งสีเขียว (6) ปีตกสิณ คือเพ่งสีเหลือง (7) โลหิตกสิณ 
คือเพ่งสีแดง (9) โอทาตกสิณ คือเพ่งสีขาว (กสิณ 5 - 8 รวมเรียกว่า วัณณกสิณ) (9) อากาสกสิณ คือเพ่งที่
ว่างเปล่า และ (10) อาโลกกสิณ คือเพ่งแสงสว่าง 
 2. อสุภะ 10 หมายถึงการเพ่งของไม่งามเป็นกัมมัฏฐานซึ่งจะปรากฏ อุคคหนิมิต ปฏิภาคนิมิต 
อุปจารสมาธิ อัปปนาสมาธิ ตามควรแก่การเพ่งนั้น อสุภะมี 10 อย่ าง จะเพ่งอย่างใดอย่างหนึ่งก็ได้       
การเพ่งอสุภะสามารถให้เกิดฌานจิตได้แค่ ปฐมฌาน (ฌานที่ 1) เท่านั้น อสุภะ 10 คือ (1) อุทธุมาตกอสุภะ    
ศพที่น่าเกลียด โดยมีอาการขึ้นพอง (2) วินีลกอสุภะ ศพที่น่าเกลียด เน่า ขึ้นเขียว (3) วิปุพพกอสุภะ     
ศพที่น่าเกลียด มีน้ำเหลือง น้ำหนองไหลออกมา (4) วิฉิททกอสุภะ ศพที่น่าเกลียด โดยถูกตัดขาด        
เป็นท่อนๆ (5) วิกขายิตกอสุภะ ศพที่น่าเกลียด ถูกสัตว์แทะกัดกิน เหวอะหวะ (6) วิกขิตตกอสุภะ ศพที่น่าเกลียด 
มือ เท้า ศีรษะอยู่คนละทาง (7) หตวิกขิตตกอสุภะ ศพที่น่าเกลียด โดยถูกสับฟันยับเยิน (8) โลหิตกอสุภะ 
ศพที่น่าเกลียด มีโลหิตไหลอาบ (9) ปุฬุวกอสุภะ ศพที่น่าเกลียด มีหนอนไชทั่วร่างกาย และอัฏฐิกอสุภะ 
ศพที่น่าเกลียด เหลือแต่กระดูกกระจัดกระจายไป 
 3. อนุสสติ 10 แปลว่า ตามระลึกหรือระลึกถึงเนืองๆ มีความหมายว่า เอาความที่ตามระลึกถึง
เนืองๆ นั้นมาเป็นอารมณ์กัมมัฏฐาน ซึ่งมีจำนวน 10 ประการ คือ (1) พุทธานุสสติ ระลึกเนืองๆ ถึงคุณ
ของพระพุทธเจ้า (2) ธัมมานุสสติ ระลึกเนืองๆ ถึงคุณของพระธรรม (3) สังฆานุสสติ ระลึกเนืองๆ ถึงคุณ
ของพระอริยสงฆ์ (4) สีลานุสสติ ระลึกเนืองๆ ถึงคุณของศีล (5) จาคานุสสติ ระลึกเนืองๆ ถึงคุณของ    
การบริจาค (6) เทวตานุสสติ ระลึกเนืองๆ ถึงคุณของการเป็นเทวดา (7) มรณานุสสติ ระลึกถึงบ่อยๆ      
ถึงความที่จะต้องตาย (8) อุปสมานุสสติ ระลึกเนืองๆ ถึงคุณของพระนิพพาน (9) กายคตาสติ ระลึกเนืองๆ 
ถึง กายโกฏฐาส มีเกสา โลมา เป็นต้น และ อานาปาณสติ ระลึ กถึงลมหายใจเข้า ลมหายใจออก           
ซึ่งการเพ่งอนุสตินี้ สามารถทำให้เกิดฌานจิตได้เพียง 2 ประการเท่านั้น คือ กายคตาสติเจริญได้เพียง
ปฐมฌาน (ฌานที่ 1) เท่านั้นเอง ส่วนอานาปาณสติ เจริญได้ตั้งแต่ปฐมฌาน (ฌานที่ 1) ขึ้นไปตามลำดับ
จนถึงปัญจมฌาน (ฌานที่ 5) 
 4. อัปปมัญญา 4 หมายความว่า แผ่ไปไม่มีประมาณ แผ่ไปในสัตว์ทั้งหลายจนหาประมาณไม่ได้ 
โดยไม่เลือกที่รักมักที่ชังเลย บ้างก็เรียกว่า พรหมวิหาร หมายความว่า ธรรมอันเป็นเครื่องสำราญอยู่ของพรหม 
อัปปมัญญามี 4 คือ (1) เมตตา การแผ่ความรักใคร่ความปรารถนาดีต่อสัตว์ทั้งหลายให้มีความสบาย 
ความสุขโดยทั่วกัน ไม่เลือกชาติ ชั้น วรรณะ (2) กรุณา การแผ่ความสงสารต่อสัตว์ทั้งหลายที่กำลังได้รับ
ความทุกข์อยู่หรือที่จะได้รับความทุกข์ต่อไปในภายหน้า โดยไม่เลือก ชาติ ชั้น วรรณะ (3) มุทิตา การแผ่
ความชื่นชมยินดีต่อสัตว์ทั้งหลายที่กำลังได้รับความสุขอยู่หรือที่จะได้รับความสุขต่อไปในภายหน้า โดยไม่
เลือก ชาติ ชั้น วรรณะ และ (4) อุเบกขา การวางเฉยต่อสัตว์ทั้งหลายด้วยอาการวางตนเป็นกลางไม่รักใคร่ 
ไม่สงสาร ไม่ชื่นชมยินดี ไม่มีอคติแต่ประการใดๆ โดยไม่เลือกชาติ ชั้น วรรณะ อัปปมัญญา 3 ข้างต้นคือ 



วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ 
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

56 
 

56 

เมตตา กรุณา มุทิตา นั้น สามารถเจริญให้ถึงได้ ตั้งแต่ปฐมฌาน (ฌานที่ 1) ขึ้นไปตามลำดับจนถึงจตุตถฌาน 
(ฌานที่ 4) ส่วนอุเบกขานั้น เจริญได้โดยเฉพาะเพ่ือให้เกิดปัญจมฌาน (ฌานที่ 5) อย่างเดียวเท่านั้น 
 5. อาหาเรปฏิกูลสัญญา 1 การพิจารณาอาหารที่บริโภคเข้าไปนั้นว่าเป็นของที่ น่าเกลียด     
จนมีความรู้สึกเป็นไปตามที่พิจารณาเห็นนั้น การพิจารณาความปฏิกูลของอาหารนี้ไม่สามารถที่จะให้เกิด
ฌานจิตได้ แต่ว่าทำให้จิตแน่แน่วเป็นสมาธิได้มิใช่น้อยเหมือนกัน 
 6. จตุธาตุววัตถาน 1 การพิจารณาธาตุทั้ง 4 มี ปฐวีธาตุ อาโปธาตุ เตโชธาตุ วาโยธาตุ         
ที่ปรากฏอยู่ในร่างกายเพ่ือให้เห็นว่าร่างกายนี้ก็คือ ธาตุต่างๆ ที่มาประชุมคุมกันอยู่เท่านั้น ไม่ใช่ตัวตนเรา
เขาแต่อย่างใดการกำหนดพิจารณาธาตุทั้ง 4 นี้ ก็ไม่สามารถที่จะถึงฌานจิตได้ เพียงแต่เป็นสมาธิที่เฉียด
ฌานเข้าไปแล้วเหมือนกัน 
 7. อรูปกัมมัฏฐาน 4 หมายความว่า กัมมัฏฐานที่ไม่ใช่รูป ที่ไม่มีรูป ซึ่งเป็นกัมมัฏฐานที่เป็นวิสัย
ของผู้ที่ได้ถึงรูปาวจรปัญจมฌานแล้ว จึงจะพึงกระทำให้เป็นอารมณ์เพ่ือเจริญให้ถึงอรูปฌานต่อไป       
อรูปกัมมัฏฐาน 4 นั้น ได้แก่ (1) อรูปกัมมัฏฐานเบื้องต้น ชื่อ กสิณุคฆาฏิมากาส บัญญัติ คือ เพ่งอากาศ
ความว่างเปล่าเวิ้งว้างไม่มีที่สิ้นสุดนั้นเป็นอารมณ์ โดยบริกรรมว่า อากาโส อนนฺโต ความว่างไม่มีที่สุด     
ซึ่งสามารถให้เกิด อากาสานัญจายตนฌานจิตได้ (2) อรูปกัมมัฏฐานที่ 2 ชื่อ อากาสานัญจายตนฌาน     
คือ เพ่งวิญญาณความรู้ที่รู้ว่าอากาศไม่มีที่สิ้นสุดนั้นเป็นอารมณ์ โดยบริกรรมว่า วิญฺญาน อนนฺต วิญญาณ
ไม่มีที่สิ้นสุด ซึ่งสามารถให้เกิดวิญญาณัญจายตนฌานจิตได้ (3) อรูปกัมมัฏฐานที่ 3 ชื่อ นัตถิภาวบัญญัติ 
คือ เพ่งความไม่มีอะไรเป็นอารมณ์โดยบริกรรมว่า นตฺถิ กิญฺจิ นิดหนึ่งก็ไม่มี หน่อยหนึ่งก็ไม่มี ซึ่งสามารถ
ให้เกิดอากิญจัญญายตนฌานจิตได้ และ (4) อรูปกัมมัฏฐานที่ 4 ชื่ออากิญจัญญายตนฌาน คือ เพ่งความรู้
ที่รู้ว่านิดหนึ่งก็ไม่มี หน่อยหนึ่งก็ไม่มี นั้นเป็นอารมณ์ ความรู้ถึงขั้นนี้มีความละเอียดอ่อนมากเหลือเกิน     
จึงบริกรรมว่า เอต สนฺต, เอต ปณีต, สงบหนอ ประณีตหนอ ซึ่งสามารถให้เกิด เนวสัญญานาสัญญายตน
ฌานจิตได ้

3. ผลของสมถกัมมัฏฐาน  
 การทำงานอะไรก็ตาม ย่อมหวังถึงผลประโยชน์ที่จะเกิดขึ้นกับงานนั้นๆ การปฏิบัติกัมมัฏฐานก็เช่นกัน 
ย่อมมีผลที่ เกิดตามมา ซึ่งผลและอานิสงส์ของการปฏิบัติสมถกัมมัฏฐานหรือ สมาธิ มี 7 ประการ          
คือ (1) ทำให้ได้ขณิกสมาธิ (ชั่วขณะ) อุปจารสมาธิ (จวนจะแนบแน่น) และอัปปนาสมาธิ (แนบแน่น)      
(2) ทำให้ใจสงบจากนิวรณ์ทั้ง 5 (กามฉันท์ พยาบาท ถีนมิทธะ อุจธัจจกุกกุจจะ และวิจิกิจฉา) (3) ทำให้ได้
ฌานทั้ง 2 คือ รูปฌานและอรูปฌาน เพ่ือไปเกิดเป็นพรหม (4) ทำให้ เข้าสมาบัติได้ เพ่ือเป็นสุข               
ในภพปัจจุบัน (5) ทำให้ ได้อภิญญา 5 คือ (5.1) อิทธิวิธิ แสดงฤทธิ์ ได้  (5.2) ทิพพโสตะ หูทิพย์              
(3) ปรจิตตวิชานนะ รู้วาระจิตของบุคคลอ่ืน (4) บุพเพนิวาสานุสสติ ระลึกชาติได้ (5) ทิพพจักขุ มีตาทิพย์ 
(6) ทำให้เข้านิโรธสมาบัติได้ (เฉพาะผู้บรรลุพระอนาคามี) และ (7) ทำให้เกิดวิปัสสนาโดยเป็นบาทของ
วิปัสสนาเพ่ือให้ได้บรรลุมรรค ผล นิพพานเรียกว่า สมถยานิก แปลว่า เอาสมถะมาเป็นยานพาหนะ       
ขี่ไปหาวิปัสสนา เพื่อให้เกิดปัญญาทำลายกิเลสให้เป็นสมุจเฉทปหานต่อไป 
 
 
 
 



   วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ  
  ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

57 
 

4. การปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานในพระพุทธศาสนา  
 วิปัสสนากัมมัฏฐาน เป็น ภาษาบาลี จำแนกออกเป็น 4 คำ คือ วิ + ปสฺสนา + กมฺม + ฐาน สามารถ
แปลได้ดังนี้ วิ อุปสัค แปลว่าวิเศษ แจ้ง ต่าง, ทิส ธาตุ แปลว่าเห็น แปลง ทิส เป็น 2 รูป คือ ทกฺข และ 
ปสฺส, ประกอบด้วยปัจจัยและวิภัตติ เป็น ปสฺสนา แปลว่า การเห็น , เมื่อนำ 2 คำมารวมกันจึงเป็น 
วิปัสสนา ซึ่งแปลว่าการเห็นโดยวิเศษ การเห็นแจ้ง การเห็นด้วยอาการต่างๆ หรือ อาการหลายอย่าง 
และยังเป็นปัญญาที่เข้าไปเห็นแจ้งรูปนาม พระไตรลักษณ์ อริยสัจ และ มรรคผล นิพพาน สามารถ
แบ่งได้ดังนี้ 
 4.1 วิปัสสนา คือปัญญาที่รู้ชัดความวิจัย ความเลือกสรร ความวิจัยธรรม ความกำหนดหมาย 
ความเข้าไปกำหนด ความเข้าไปกำหนดเฉพาะ ภาวะที่รู้ ภาวะที่ฉลาด ภาวะที่รู้ละเอียด ความรู้แจ่มแจ้ง 
ความค้นคิด ความใคร่ครวญ ปัญญาเหมือนแผ่นดิน ปัญญาเครื่องทำลายกิเลส ปัญญาเครื่องนำทาง 
ความเห็นแจ้ง ความรู้ชัด ปัญญาเหมือนปฏัก ปัญญินทรีย์ ปัญญาพละ ปัญญาเหมือนศาตรา ปัญญา
เหมือนปราสาท แสงสว่างคือปัญญา ปัญญาเหมือนประทีป ปัญญาเหมือนดวงแก้ว ความไม่หลง        
ความวิจัยธรรม และสัมมาทิฏฐิ อันเป็นที่ตั้งแห่งการเห็นแจ้งในขันธ์ 5 หรือรูปและนามที่มาปรากฏ        
ทางทวารทั้ง 6 โดยความเป็นพระไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ความไม่เที่ยง ทุกขัง ความทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ 
อนัตตา ความไม่เป็นไปตามอำนาจบังคับบัญชาของใคร องค์ธรรม ได้แก่ปัญญาเจตสิก ปัญญาที่รู้เห็นอย่าง
นี้จึงจะเรียกว่า “วิปัสสนา” มี 3 ประการดังนี้ (1) สังขารปริคคัณหก คือ วิปัสสนาญาณที่มีการกำหนดรู้   
ในสังขารธรรม รูป และ นาม (2) ผลสมาปัตติวิปัสสนา คือ วิปัสสนาญาณที่เป็นเหตุให้เข้าผลสมาบัติได้    
(3) นิโรธสมาปัตติวิปัสสนา คือ วิปัสสนาญาณท่ีเป็นเหตุให้เข้านิโรธสมาบัติได้ 
 4.2 มัชฌิมวิปัสสนา แปลว่า วิปัสสนาอย่างกลาง ได้แก่ ผู้ปฏิบัติตั้งใจอย่างจริงจัง โดยเดิน
จงกรมบ้าง นั่งกำหนดบ้าง กำหนดเวทนาบ้าง กำหนดจิตบ้าง กำหนดธรรมบ้าง ตามนัยแห่งพระไตรปิฎก 
อันมีปรากฏอยู่ในมหาสติปัฏฐานสูตร และเห็นความเกิดดับของรูปนาม คือ ญาณที่  4 เป็นต้นไป 
จนกระท่ังถึงสังขารุเปกขาญาณ คือ ญาณท่ี 11 
 4.3 มหาวิปัสสนา แปลว่า วิปัสสนาใหญ่ คือวิปัสสนาที่มีกำลังแก่กล้า สามารถเห็นอริยสัจ 4     
ซึ่งเรียกว่า สัจจานุโลมิกญาณ และสามารถทำลายปุถุโคตรคือโคตรของปุถุชนอันหนาแน่นไปด้วย        
กิเลสตัณหาให้เบาบางลงไป รูปนามดับหมด ซึ่งเรียกว่า โคตรภูญาณ ต่อจากนั้นมรรคญาณก็เกิดขึ้น     
ประหานกิเลส คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาสให้เด็ดขาดออกไปแล้วปัจจเวกขณญาณ          
ก็เกิดขึ้นมาพิจารณากิเลสที่ละ ที่เหลือ มรรค ผล นิพพาน 

5. ประเภทของวิปัสสนากัมมัฏฐาน 
 ในการปฏิบัติธรรมนั้น สามารถแยกผู้บรรลุ มรรค ผล นิพพาน ได้อยู่ 2 ประเภท คือ สุกขวิปัสสก 
(วิปัสสนายานิกะ) และ ฌานลาภีบุคคล (สมถยานิกะ)  
   5.1 สุกขวิปัสสกบุคคล (วิปัสสนายานิกะ) เป็นผู้มีวิปัสสนาญาณอันแห้งแล้งจากโลกียฌาน       
คือ พระอริยบุคคลจำพวกนี้ไม่ได้เจริญสมถภาวนาจนเกิดฌานจิตมาแต่ก่อนเลย เริ่มเจริญวิปัสสนา
กัมมัฏฐานอย่างเดียวจนเป็นพระอริยบุคคล ที่เรียกว่า ปัญญาวิมุตติ 
   5.2 ฌานลาภีบุคคล (สมถยานิกะ) คือผู้ที่ได้เจริญสมถกัมมัฏฐานจนเกิดฌานจิตมี ปฐมญาน     
เป็นต้นมาก่อนแล้ว เป็นฌานลาภีบุคคลมาแล้ว จึงได้ใช้ฌานเป็นบาท เพ่ือมาเจริญตามแนวสติปัฏฐาน 4 
หรือ วิปัสสนากัมมัฏฐานต่อจนได้สำเร็จเป็นพระอริยบุคคลที่เรียกว่า เจโตวิมุตติ 



วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ 
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

58 
 

58 

6. ประโยชน์ของวิปัสสนากัมมัฏฐาน  
 ประโยชน์ของการปฏิบัติวิปัสสนามี 10 อย่าง คือ  
  6.1 สามารถกำจัดกิเลสต่างๆ อันเป็นต้นเหตุของความทุกข์ ความเดือดร้อนต่างๆ ลงได้  
  6.2 มีความทุกข์น้อยลง และมีความสุขมากขึ้น  
  6.3 คลายความยึดมั่นในสิ่งทั้งปวงลงได้ ไม่วุ่นวายเดือดร้อน ไปตามกระแสของโลก  
  6.4 มีจิตใจมั่นคง รู้เท่าทันความเป็นจริง ของสิ่งทั้งหลาย ไม่ฟูขึ้นหรือ ยุบลง ด้วยอำนาจโลกธรรม 
  6.5 มีความเห็นแก่ตัวน้อยลง แต่บำเพ็ญประโยชน์เพื่อผู้อื่นมากขึ้น  
  6.6 จิตใจมีคุณธรรมหรือมีคุณภาพสูงขึ้นตามข้ันของการปฏิบัติ  
  6.7 สามารถเข้านิโรธสมาบัติ อันเป็นความสุขข้ันสูงในปัจจุบันภพได้  
  6.8 สามารถบรรลุความเป็นอริยบุคคล อันเป็นบุญเขตของโลก   
  6.9 ย่อมได้ดื่มรสแห่งอริยผล อันเกิดจากการพ้นจากอำนาจของกิเลสได้  
  6.10 การปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 หรือ วิปัสสนากัมมัฏฐาน จะเป็นเหตุให้ได้บรรลุผล  
 อย่างใดอย่างหนึ่ง คือ บรรลุอรหัตตผลในปัจจุบัน แต่ถ้ายังมีเชื้อเหลือก็จะได้บรรลุความเป็น          
พระอนาคามี (ผู้ไม่กลับมาเกิดในโลกนี้อีก) ภายใน 7 ปีหรือลดลงมาโดยลำดับถึงภายใน 7 วัน 
 ดังที่ได้กล่าวมาข้างต้นนั้น เป็นหลักการปฏิบัติธรรมตามแนวพระพุทธศาสนาที่พระพระเจ้าทรงวาง
หลักการไว้แล้วในบทสวดธรรมคุณ ดังนี้ 
  สวากขาโต ภะคะวะตา ธัมโม พระธรรมเป็นสิ่งที่พระผู้มีพระภาคเจ้าได้ตรัสไว้ดีแล้ว 
  สันทิฏฐิโก เป็นสิ่งที่ผู้ศึกษาและปฏิบัติพึงเห็นได้ด้วยตนเอง 
  อะกาลิโก เป็นสิ่งที่ปฏิบัติได้และให้ผลได้ไม่จำกัดกาล 
  เอหิปัสสิโก เป็นสิ่งที่ควรกล่าวกะผู้อื่นว่าท่านจงมาดูเถิด 
  โอปะนะยิโก เป็นสิ่งที่ควรน้อมเข้ามาใส่ตัว 
  ปัจจัตตัง เวทิตัพโพ วัญญูหิติ เป็นสิ่งที่ผู้รู้ก็รู้ได้เฉพาะตน 

 เมื่อกล่าวถึงการพัฒนาประเทศในยุคปัจจุบันนี้ เรียกว่า Thailand 4.0  

7. สิ่งที่คนไทยคาดว่าจะต้องได้รับ คือ 
 7.1 ต้องเป็นสังคมที่มีความหวัง (Hope) เป็นสังคมที่ เปี่ยมสุข (Happiness) และเป็นสังคมที่มี        
ความสมานฉันท์ (Harmony) เป็นสังคมที่มีความพอเพียง โดยมีคนชนชั้นกลางเป็นคนส่วนใหญ่           
ของประเทศ เกิดความเท่าเทียมในสังคม ความเหลื่อมล้ำอยู่ในระดับต่ำ มีสิ่งแวดล้อมและสุขภาพที่ดี 
 7.2 ต้องได้รับโอกาสทางการศึกษาที่มีคุณภาพดี และได้รับสวัสดิการทางสังคมที่เหมาะสมตลอดทุกช่วงชีวิต 
เป็นคนทันโลก ทันเทคโนโลยี สามารถอยู่บนเวทีโลกได้อย่างภาคภูมิใจ และสามารถมีส่วนร่วมกับ
นานาชาติเพ่ือทำให้โลกดีขึ้น น่าอยู่ข้ึน 
 7.3 ต้องที่หลุดพ้นจากกับดักความยากจน โดยผันตัวเองจากเกษตรกรผู้ผลิตมาเป็นผู้ประกอบการ     
ทางการเกษตรสมัยใหม่ (Smart Farmers) มีการบริหารจัดการที่ดี มีต้นทุนการผลิตต่ำ สามารถเพ่ิมมูลค่า
สินค้าทางการเกษตรจากการแปรรูป 
 7.4 SME ต้องสามารถสร้างหรือใช้นวัตกรรม เทคโนโลยี ความคิดสร้างสรรค์ ในการสร้างมูลค่า         
ในสินค้าและบริการ มีความสามารถทางการค้าขาย สามารถเข้าถึงตลาดในประเทศ ตลาดอาเซียน และ
ตลาดโลก ทำให้มีรายได้สูงข้ึน มีชีวิตความเป็นอยู่ดีข้ึน และมีอนาคตที่สดใส 



   วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ  
  ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

59 
 

 7.5 ต้องมีจังหวัดที่การกระจายความเจริญทั่วประเทศ เศรษฐกิจขยายตัว สามารถทำงานในถิ่นฐานบ้านเกิดได้ 
โดยไม่จำเป็นต้องเข้ามาทำงานในกรุงเทพมหานครหรือเมืองใหญ่ เนื่องจากมีลู่ทาง โอกาส และงานที่ดี
กระจายอยู่ในทุกจังหวัดทั่วประเทศ 

8. กระแสที่ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงในวิถีชีวิต คือ 
 8.1 Globalization เป็นแรงขับเคลื่อนให้เกิดการเคลื่อนไหลของทุน สินค้าและบริการ อย่างเสรี      
จนกลายเป็นโลกที่เชื่อมต่อกันอย่างสนิท (Connected World) 
 8.2 Digitization การติดต่อสื่อสารมีการเปลี่ยนรูปแบบจากการสื่อสารกับ Someone, Somewhere 
และ Sometime เป็น Anyone, Anywhere และ Anytime เรากำลังดำรงชีวิตอยู่ใน 2 อารยธรรม       
ไปพร้อมๆ กัน คืออารยธรรมในโลกจริง และอารยธรรมในโลกเสมือนในโลกของดิจิทัล ก่อให้เกิด 
Network Externalities ดังนั้น รูปแบบการเติบโตจะไม่ เป็นไปตามหลักเศรษฐศาสตร์เดิมว่าด้วย 
Diminishing Return to Scale อีกต่อไป แต่รูปแบบการเติบโตจะเปลี่ยนไปเป็นแบบ Exponential 
Return to Scale มากขึ้น 
 8.3 Urbanization สัดส่วนของผู้คนในเมืองจะมีมากขึ้น โดยในปี 1995 โลกมีคนในเมืองเพียงร้อยละ 30 
และเพ่ิมขึ้นเป็นร้อยละ 54 ในปี 2014 และคาดว่าจะเพ่ิมขึ้นเป็นร้อยละ 66 ในปี 2050 ดังนั้น วิถีชีวิต 
พฤติกรรม และปฏิสัมพันธ์ของผู้คนจะเปลี่ยนแปลงไปจากสังคมชนบทเป็นสังคมเมือง จะเกิดประเด็น     
ท้าทายชุดใหม่ครอบคลุมทั้ งในมิติพลังงาน การคมนาคม การศึกษา สาธารณสุข สิ่ งแวดล้อม            
ความปลอดภัย อาชญากรรม ยาเสพติด ฯลฯ ซึ่งหากเตรียมการไว้ได้ไม่ดีพอ เมืองเหล่านี้จะกลายเป็น 
Mega - Slums แต่หากเตรียมการได้ดีพอ เมืองเหล่านี้จะถูกปรับเปลี่ยนไปเป็น Smart Cities  
 8.4 Individualization ผู้คนในศตวรรษที่ 21 จะมีความเป็นปัจเจกมากขึ้น มีความคิดความอ่าน      
เป็นของตัวเองมากข้ึน ต้องการแสดงออกมากขึ้น ความเป็นปัจเจกจะเกิดข้ึนได้ 2 รูปแบบ คือ Collective 
Individuals และ Contra-Individuals รูปแบบแรกเป็นรูปแบบที่สร้างสรรค์ ที่ผู้ คนอยากอยู่ร่วมกัน     
เพ่ือสร้างสรรค์สังคม เกิดเป็นสังคมที่เข้มแข็ง แต่ในรูปแบบที่สอง เป็นรูปแบบที่ผู้คนต่างคนต่างอยู่      
มองแต่ประโยชน์ส่วนตน เกิดสังคมที่เปราะบาง โอกาสที่จะเกิดความขัดแย้งจะมีอยู่สูง 
 8.5 Commonization ในโลกที่ยิ่งเชื่อมต่อกันมากข้ึนเท่าไหร่ ผู้คนก็ยิ่งต้องพ่ึงพิงอิงอาศัยกันมากยิ่งขึ้น
เท่านั้น ความเสี่ยงและภัยคุกคามมิได้ส่งผลกระทบต่อประเทศใดประเทศหนึ่งเป็นการเฉพาะ หากแต่ส่งผล
กระทบต่อโลกโดยรวม เป็นปัญหาที่ทุกประเทศต้องเผชิญที่ เรียกกันว่า “Global Commons”          
อาทิ วิกฤตการณ์ทางเศรษฐกิจ โรคระบาด การก่อการร้าย ภาวะโลกร้อน เป็นต้น หมายความว่า จากนี้ไป 
เวลาสุขประชาคมโลกจะสุขด้วยกัน และเวลาทุกข์ประชาคมโลกก็จะทุกข์ด้วยกันด้วย 
 ทั้ง 5 กระแสดังกล่าวนี้ ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงใน 4 มิติ ดังนี้ 
  1) การเปลี่ยนแปลงในวัฒนธรรมของการดำรงอยู่ 
  2) การเปลี่ยนแปลงในวัฒนธรรมของการดำเนินธุรกิจ 
  3) การเปลี่ยนแปลงในวัฒนธรรมของการทำงาน  
  4) การเปลี่ยนแปลงในวัฒนธรรมของการเรียนรู้ 
 
 



วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ 
ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

60 
 

60 

 อย่างไรก็ตาม โลกจะมีการเปลี่ยนแปลงไปเช่นใดก็ตาม หลักของการปฏิบัติธรรมก็เพ่ือการพัฒนาชีวิต 
หรือการทำให้เจริญงอกงามท้ัง 4 ด้านด้วยกัน คือ 
 1. กายภาวนา แปลว่า การทำกายให้เจริญ ประกอบด้วย 1) การทำให้ร่างกายเจริญเติบโต
แข็งแรง หรือการมีสุขภาพกายที่ดี  2) การพัฒนาทักษะ การฝึกฝนการใช้ร่างกาย การใช้มือ ใช้อวัยวะ     
ให้มีความคล่องแคล่วชำนาญในการที่จะประกอบกิจการต่างๆ ซึ่งมุ่งหมายไปในทางอาชีพ  3) การพัฒนา
อินทรีย์ มี ตา หู จมูก ลิ้น และกาย ที่ใช้สำหรับสัมพันธ์กับโลกภายนอก เพ่ือให้ได้ผลดีทั้งในแง่การใช้งาน 
มีความเฉียบคม ละเอียดอ่อน ไว คล่อง จัดเจน และในของแง่การรู้จั กเลือกรับเอาสิ่งที่มีคุณค่าเป็น
ประโยชน์เข้ามาให้แก่ชีวิต ป้องกันไม่ให้รับเอาสิ่งที่ไม่ดีหรือเป็นโทษเข้ามา 
 2. ศีลภาวนา แปลว่า การพัฒนาศีล ศีลเป็นเรื่องของความสัมพันธ์ในสังคม ในด้านการมี
ชีวิตอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคม ศีลเป็นสภาพหรือคุณสมบัติของตัวบุคคล เป็น เรื่องของการที่บุคคลนั้น         
มีระเบียบในการดำเนินชีวิตและในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนด้วยดี ความมีระเบียบหรือประพฤติตนอยู่ใน
ระเบียบอย่างนี้เรียกว่า ศีล ส่วนวินัยนั้นเป็นการจัดระเบียบ ทั้งการจัดระเบียบชีวิตของตนเองและการจัด
ระเบียบในการอยู่ร่วมกับผู้อ่ืน 
 3. จิตภาวนา การพัฒนาจิต หรือการทำจิตให้เจริญงอกงาม แบ่งเป็น 3 ด้าน คือ           
1) การพัฒนาคุณภาพจิต เช่น มีเมตาตากรุณา มีศรัทธา มีความกตัญญูกตเวที  2) การพัฒนาสมรรถภาพจิต   
ซึ่งมีความเข้มแข็งที่จะเอาไปใช้งานได้ดี คือ มีสมาธิ มีสติ มีวิริยะ คือความเพียรพยายาม ความกล้าสู้ 
ความเอาใจใส่ รับผิดชอบ ความเข้มแข็ง ความอดทน  3) การพัฒนาสุขภาพจิต นอกจากมีคุณธรรม       
มีคุณภาพ และสมรรถภาพแล้ว ต้องมีสุขภาพจิตด้วย คือ จิตใจนั้นมีความสุข เป็นจิตที่มีความเบิกบาน    
มีปีติ มีความอ่ิมใจ มีปราโมทย์ มีความร่าเริงบันเทิงใจ เป็นต้น 
 4. ปัญญาภาวนา การทำปัญญาให้เจริญงอกงาม ในระดับต่างๆ ดังนี้ 1) รับรู้เข้ามาเป็น
ประสบการณ์ ตรงตามสภาพของมัน รับรู้ตามความเป็นจริง ไม่บิดเบือน ปรุงแต่ง คลาดเคลื่อนจากความ
เป็นจริง ได้ความรู้ที่ถูกต้อง  2) การคิดการวินิจฉัยหรือวางแผนต่างๆ อย่างถูกต้อง ตรงตามสภาพโดย
บริสุทธิ์ ไม่ตกอยู่ในอำนาจครอบงำของอคติ ประกอบด้วย ฉันทาคติ โทสาคติ โมหาคติ และ ภยาคติ เป็น
ปัญญาที่บริสุทธิ์อิสระ  3) ความสามารถที่จะนำความรู้มาใช้ มาจัดแจง จัดทำ ดำเนินการต่างๆ ให้สำเร็จ
ผลตามท่ีต้องการ โดยเฉพาะในการแก้ปัญหาต่างๆ ให้สำเร็จ 

9. สรุป 
 ประเทศไทยเข้าสู่ยุค Thailand 4.0 สิ่งที่คนไทยคาดว่าจะต้องได้รับ คือ (1) ต้องเป็นสังคมที่มี
ความหวัง (Hope) เป็นสังคมที่เปี่ยมสุข (Happiness) และเป็นสังคมที่มีความสมานฉันท์ (Harmony) 
เป็นสังคมที่มีความพอเพียง โดยมีคนชนชั้นกลางเป็นคนส่วนใหญ่ของประเทศ เกิดความเท่าเทียมในสังคม 
ความเหลื่อมล้ำอยู่ในระดับต่ำ มีสิ่งแวดล้อมและสุขภาพที่ดี (2) ต้องได้รับโอกาสทางการศึกษาที่มีคุณภาพดี 
และได้รับสวัสดิการทางสังคมที่เหมาะสมตลอดทุกช่วงชีวิต เป็นคนทันโลก ทันเทคโนโลยี สามารถอยู่บน
เวทีโลกได้อย่างภาคภูมิใจ และสามารถมีส่วนร่วมกับนานาชาติ เพ่ือทำให้โลกดีขึ้น น่าอยู่ขึ้น (3) ต้องที่
หลุดพ้นจากกับดักความยากจน โดยผันตัวเองจากเกษตรกรผู้ผลิตมาเป็นผู้ประกอบการทางการเกษตร
สมัยใหม่ มีการบริหารจัดการที่ดี มีต้นทุนการผลิตต่ำ สามารถเพ่ิมมูลค่าสินค้าทางการเกษตรจากการ    
แปรรูป (4) SME ต้องสามารถสร้างหรือใช้นวัตกรรม เทคโนโลยี ความคิดสร้างสรรค์ ในการสร้างมูลค่า     
ในสินค้าและบริการ มีความสามารถทางการค้าขาย สามารถเข้าถึงตลาดในประเทศ ตลาดอาเซียน และ



   วารสารวิชาการโรงเรียนนายเรือ  
  ด้านสังคมศาสตร์ มนุษยศาสตร์ และศึกษาศาสตร ์
  ปีท่ี 6 ฉบับท่ี 1 มกราคม – ธันวาคม 2562 
 

61 
 

ตลาดโลก ทำให้มีรายได้สูงขึ้น มีชีวิตความเป็นอยู่ดีขึ้น และมีอนาคตที่สดใส และ (5) ต้องมีจังหวัดที่     
การกระจายความเจริญทั่วประเทศ เศรษฐกิจขยายตัว สามารถทำงานในถิ่นฐานบ้านเกิดได้ โดยไม่
จำเป็นต้องเข้ามาทำงานในกรุงเทพมหานครหรือเมืองใหญ่ เนื่องจากมีลู่ทาง โอกาส และงานที่ดีกระจาย
อยู่ในทุกจังหวัดทั่วประเทศ ถึงโลกจะเปลี่ยนแปลงไปอย่างไรก็ตาม การปฏิบัติธรรมก็ เพ่ือการพัฒนาชีวิต 
หรือการทำให้เจริญงอกงามทั้ง 4 ด้าน คือ (1) กายภาวนา แปลว่า การทำกายให้เจริญ (2) ศีลภาวนา 
แปลว่า การพัฒนาศีล เป็นเรื่องของความสัมพันธ์ในสังคม (3) จิตภาวนา การพัฒนาจิต หรือการทำจิต    
ให้เจริญงอกงาม และ (4) ปัญญาภาวนา การทำปัญญาให้เจริญงอกงาม 

10. บรรณานุกรม 
กองบริหารงานวิจัยและประกันคุณภาพการศึกษา. (2560). Thailand 4.0 โมเดลขับเคลื่อนประเทศ
 ไทยสู่ความม่ังคั่ง ม่ันคง และย่ังยืน. (ฉบับพิมพ์เขียว). 
พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). หมวดสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย 
 ทุกนิบาต. เล่มที่ 31. ข้อที่ 246. หน้าที่ 137 – 138. 
พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). หมวดอภิธัมมปิฎก ธาตุกถา. เล่มที่ 34.  
 ข้อที่ 54. หน้าที่ 36. 
พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). หมวดอภิธัมมปิฎก ธาตุกถา. เล่มที่ 34  
 ข้อที่ 55. หน้าที่ 37. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 16). 
 กรุงเทพฯ: เอส. อาร์. พริ้นติ้งแมสโปรดักส์. 
 


