
บทความวิจยั 
- 

วิชาการ 

มหาโพธิวิหารจําลองในไทยสมัยพุทธ
ศตวรรษท่ี 26: การส่งผ่านรปูแบบทาง
ศิลปกรรมจากอินเดีย และการเคลื่อน
คลายของความหมายเชิงสัญลักษณ์* 
(Mahabodhi Temple Replicas in 
Thailand in the 26th Buddhist 
Century: The Transmission of Art 
Styles from India and the  
Transfer of Symbolic Meanings) 
 
สุระ พิริยะสงวนพงศ์** 
(Sura Piriyasanguanpong) 

* บทความนี้เรียบเรียงจากงานวิจัยเร่ือง “มหาโพธิวิหารจําลองในไทยช่วงสมัย
พุทธศตวรรษท่ี 26: การส่งผ่านรูปแบบทางศิลปกรรมจากอินเดีย และการ
เคล่ือนคลายของความหมายเชิงสัญลักษณ์” เป็นงานวิจัยที่ ได้ รับทุน
สนับสนุนจากมหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ ประเภททุนวิจัยทั่วไป ปีงบประมาณ 
2558. 

** นักวิจัยปฏิบั ติการ สถาบันไทยคดีศึกษา มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์ 
(Researcher, Thai Khadi Research Institute, Thammasat Univer-
sity). 



บทคัดย่อ 
 
 บทความวิจัยฉบับนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์รูปแบบทางศิลปกรรมและ
เหตุผลในการสร้างมหาโพธิวิหารจําลองในไทยสมัยพุทธศตวรรษท่ี 26 รวมถึงคติหรือ
ความหมายเชิงสัญลักษณ์ โดยใช้ระเบียบวิธีวิจัยทางประวัติศาสตร์ศิลปะ งานวิจัยนี้ได้
วิเคราะห์เปรียบเทียบกับมหาโพธิวิหารองค์ต้นแบบท่ีเมืองพุทธคยา ประเทศอินเดีย 
และมหาโพธิวิหารจําลองท่ีสร้างข้ึนในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ในช่วงก่อน 
พุทธศตวรรษท่ี 26 ได้แก่ ล้านนา พุกาม และหงสาวดี 
 ผลการศึกษาพบว่า ในประเด็นด้านรูปแบบศิลปกรรมนั้น มหาโพธิวิหารท่ี
จําลองในช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 ไม่พบแห่งใดท่ียังคงจําลองระบบแผนผังสัตตมหา
สถานแล้ว อีกท้ังหลายแห่งยังละเลยการมีต้นพระศรีมหาโพธิ์ซ่ึงเป็นสัญลักษณ์สําคัญ
อันเกี่ยวเนื่องกับนาม “มหาโพธิวิหาร” และยังพบว่าหลายแห่งจําลองข้ึนโดยเชื่อมโยง
เข้ากับปูชนียสถานอีกกลุ่ม คือ กลุ่มสังเวชนียสถานท้ัง 4 ซ่ึงไม่พบในกรณีการจําลอง
มหาโพธิวิหารก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 ส่วนหน้าท่ีใช้สอยพบว่ามีหลากหลายมาก เช่น 
เป็นวิหาร อุโบสถ พิพิธภัณฑ์ โรงเรียนศึกษาธรรมะ เป็นต้น  
 นอกจากนี้ มหาโพธิวิหารจําลองท่ีสร้างข้ึนในพุทธศตวรรษท่ี 26 สามารถ
อ้างอิงรูปแบบโดยตรงจากอินเดีย ไม่จําเป็นต้องอาศัยองค์ความรู้จากการจําลองมหา
โพธิวิหารท่ีมีข้ึนในยุคสมัยก่อนหน้า ความแพร่หลายของการจําลองท่ีมีข้ึนยังแสดงให้
เห็นถึงการ “หวนสู่อินเดีย” หรือหันกลับไปให้ความสําคัญกับอินเดียในฐานะแหล่ง
อ้างอิงความศักด์ิสิทธ์ิในโลกพุทธศาสนา ซ่ึงไทยหรือสยามในอดีตเคยอ้างอิงลังกาใน
ฐานะดังกล่าว 
 
คาํสําคัญ: มหาโพธิวิหาร, พุทธคยา, ศิลปะอินเดีย 
 



ABSTRACT 
 
 The objective of this research article is to analyze the artistic 
forms of and the reasons for building Replicas of Mahabodhi Vihara 
Pantheon in Thailand in the 26th Buddhist century, as well as the con-
cepts or symbolic meanings of the buildings. Using the methodology of 
art history research, the studied replicas were analyzed in comparison 
with the original Mahabodhi Vihara Pantheon in Bodh Gaya, India, and 
other replicas built in Southeast Asia before and during the 26 th Bud-
dhist century, such as those in Lanna, Bagan and Pegu.  
 The findings indicate that, concerning the artistic forms, none of 
the replicas in the 2 6 th Buddhist century imitates the layout plan of 
Satta Maha Sathan, the seven important places where Lord Buddha 
stayed after his Enlightenment, while many of them do not have Sri 
Mahabodhi Tree, the Buddhist holy tree which is a major symbol after 
which the ‘Mahabodhi Vihara Pantheon’ has been named. The findings 
also point out that many replicas are linked to Samvejaniya Sathan, 
the four sacred places related to the life of Lord Buddha. This linkage is 
not found in the replicas built before the 26th Buddhist century.  
 In regard to the functions, it is discovered that such replicas have 
diversified functions, such as to be monasteries, main halls of temples, 
museums and Dharma schools. In addition, the replicas built in the 26th 
Buddhist century are largely influenced by the Pantheon in India with-
out any reliance to the building of replicas in earlier periods. The popu-



larity of those replicas reflects the concept of ‘Nostalgia to India’, giving 
recognition to the significance of India as the center of sacredness in 
Buddhism. 

 
Keywords: Mahabodhi Temple, Bodh Gaya, Indian Art 
 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 177 

บทนํา 
 บทความวิจัยนี้เป็นงานท่ีว่าด้วยประวัติศาสตร์และศิลปกรรมท้องถ่ินอัน
เชื่อมโยงกับประวัติศาสตร์และศิลปกรรมของภูมิภาคโดยมีพุทธศาสนาเป็นจุด
เชื่อมโยง ผู้วิจัยเลือกศึกษาถึงการจําลองศาสนสถานสําคัญคือมหาโพธิวิหาร ซ่ึงต้ังอยู่
ในพุทธคยา รัฐพิหาร ประเทศอินเดีย (ภาพท่ี 1) ซ่ึงเป็นแรงบันดาลใจให้ดินแดนอ่ืน ๆ 
ท่ีอยู่ในอารยธรรมพุทธศาสนาได้จําลองไปสร้างไว้ในดินแดนของตนเร่ือยมา รวมท้ัง
ประเทศไทยด้วย โดยเฉพาะในพุทธศตวรรษท่ี 26 หรือยุคสมัยปัจจุบันท่ีการเดินทาง
และเทคโนโลยีพัฒนาย่ิงข้ึนจากอดีต ทําให้การจําลองศาสนสถานท่ีแห่งนี้เกิดข้ึนอย่าง
แพร่หลาย จึงสมควรท่ีจะมีการศกึษาวิจัยถึงปรากฏการณ์ท่ีเกิดข้ึนนี้ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือวิเคราะห์รูปแบบทางศิลปกรรมในการสร้างมหา
โพธิวิหารจําลองในไทยสมัยพุทธศตวรรษท่ี 26 และเพ่ือศึกษาถึงคติหรือความหมาย
เชิงสัญลักษณ์ของการสร้างมหาโพธิวิหารจําลองในไทยสมัยพุทธศตวรรษท่ี 26  

 

ผลการศึกษา 
 1. มหาโพธิวิหารต้นแบบ 
 มหาโพธิวิหาร เป็นหนึ่งในสังเวชนียสถานและเป็นโบราณสถานสําคัญท่ีต้ังอยู่
ในพุทธคยา รัฐพิหาร ประเทศอินเดีย แม้จะไม่มีหลักฐานบ่งชัดถึงปีท่ีสร้าง แต่ก็ระบุ
ได้ว่ามีความเก่าแก่ถึงสมัยพระเจ้าอโศกมหาราช หรือราวพุทธศตวรรษท่ี 31 (Ansari 
1990: 55) และได้รับการบูรณะมาโดยตลอด รูปแบบท่ีปรากฏในปัจจุบันเป็นศิลปะ
อินเดียสมัยคุปตะและปาละ ซ่ึงเป็นรูปแบบท่ีสอดคล้องกับท่ีหลวงจีนเหวินฉาง 

1 ดังตัวอย่างหลักฐานจากการวิเคราะห์ลวดลายบนพระแท่นวัชรอาสน์ที่กําหนดอายุได้ว่าเป็นศิลปะ
ในช่วงสมัยพระเจ้าอโศก (See Tingsanchali 2012).  



178 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

(Hwen Thsang) จดบันทึกไว้ใน พ.ศ. 1180 (Cunningham n.d.: 17 - 18) สถานท่ี
แห่งนี้มีความสําคัญในเชิงสัญลักษณ์ว่าเป็นหมุดยึดเพ่ือระลึกถึงการบังเกิดข้ึนของ
พระพุทธเจ้าองค์ปัจจุบันซ่ึงเป็นองค์ท่ีสี่ในภัทรกัปป์ปัจจุบัน2 ท้ังยังมีผลให้สถานท่ี
ดังกล่าวเป็นศูนย์กลางของความศักด์ิสิทธ์ิอันเป็นปลายทางของพุทธศาสนิกชนท่ัวโลก
ท่ีประสงค์จะได้มาสักการะ 
 ความสําคัญข้างต้นนี้ เองทําให้ในอดีตมีบางดินแดนในภูมิภาคน้ีท่ีอยู่ใน    
อารยธรรมของพุทธศาสนาได้มีความคิดท่ีจะจําลองมหาโพธิวิหารไปสร้างไว้ในดินแดน
ของตนบ้าง อาทิ มหาโพธิวิหาร เมืองพุกาม ประเทศพม่า วัดมหาโพธารามหรือวัด
เจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ และวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงราย ประเทศไทย 
 ท้ังนี้ มหาโพธิวิหารที่ รัฐพิหาร ประเทศอินเดียนั้น เป็นสิ่งก่อสร้างในกลุ่มท่ี
เรียกว่า ศิขระ (Shikara) คืออาคารท่ีซ้อนชั้นเป็นทรงสูง แต่ละชั้นประกอบด้วยส่วนท่ี
สื่อถึงการเป็นอาคารจําลองอย่างชัดเจนและเป็นระบบ เช่นมีหน้าต่าง ประตู เสาติด
ผนัง หลังคาลาด กูฑุ3 อมลกะ4 เม่ือมีการจําลองข้ึนใหม่นั้น สังเกตได้ว่าทางพุกาม
ยังคงมีความเข้าใจระบบแบบแผนของอาคารซ้อนชั้นนี้ เป็นอย่างดี แต่ก็มีการ
ปรับเปลี่ยนกูฑุให้เป็นซุ้มโค้งตามสุนทรียภาพแบบพม่า ต่างไปจากกรณีวัดเจ็ดยอด
เชียงใหม่ท่ีลดทอนส่วนประกอบต่าง ๆ ออกไปมากแล้วจนแทบระบุถึงระบบอาคาร
ซ้อนชั้นไม่ได้  
 ความแตกต่างนี้เป็นตัวอย่างท่ีแสดงให้เห็นถึงผลของการจําลองท่ีต่างยุคสมัย
กัน ซ่ึงผู้วิจัยขอนําเสนอโดยแบ่งเป็น 2 ช่วงเวลา คือก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 และใน
สมัยพุทธศตวรรษท่ี 26  

2 ในภัทรกัปปัจจุบันมีพระพุทธเจ้ามาอุบัติห้าพระองค์ โดยอุบัติขึ้นแล้วส่ีพระองค์คือ กกุสันโธ      
โกนาคมน์ กัสสปะ และโคตมะ ส่วนองค์ที่ห้าที่จะอุบัติในอนาคตคือพระศรีอาริยเมตไตรย. 

3 ช่องวงโค้งที่แต่เดิมวัดถ้ําในอินเดียเช่นอชันตาใช้เป็นสัญลักษณ์ส่ือถึงการเป็นสถานท่ีทางศาสนา. 
4 ส่วนที่มีลักษณะกลมแป้นประกอบด้วยร้ิวในแนวต้ัง ใช้ต้ังไว้บนส่วนยอดของอาคารสําคัญ. 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 179 

ภาพท่ี 1 มหาโพธิวิหาร เมืองพุทธคยา รัฐพิหาร ประเทศอินเดีย  
หนึ่งในสังเวชนียสถานท้ัง 4  โดยเป็นสถานท่ีท่ีสร้างข้ึน 

เพ่ือระลึกถึงการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า  



180 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

 2. มหาโพธิ วิหารจําลองในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ : ก่อน       
พุทธศตวรรษท่ี 26 
 ก่อนท่ีจะได้กล่าวถึงมหาโพธิวิหารจําลองในประเทศไทย ซ่ึงผู้วิจัยต้ังข้อสังเกต
ว่ามีการสร้างข้ึนแพร่หลายมากในช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 หรือในระยะราวในรอบหนึ่ง
ร้อยปีมานี้ ก็ควรได้ย้อนพิจารณาการมีข้ึนของมหาโพธิวิหารจําลองในช่วงก่อน    
พุทธศตวรรษท่ี 26 โดยในกรณีของดินแดนไทยนั้นพบว่ามีปรากฏอยู่ในดินแดน
ล้านนา คือวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ (ภาพท่ี 2) ซ่ึงคงให้อิทธิพลแก่วัดเจ็ดยอด 
จังหวัดเชียงรายด้วย (ภาพท่ี 3) พ้นไปจากน้ี ก็มีพบในดินแดนอารยธรรมเก่าแก่ท่ี 
พุทธศาสนาเคยรุ่งเรือง คือในดินแดนพุกาม มีมหาโพธิวิหาร เมืองพุกาม (ภาพที่ 4) 
และหงสาวดี5 มีวิหารชเวกูจี (ภาพท่ี 5) (See Tingsanchali 2012) 
 ผู้วิจัยได้สรุปสังเขปลําดับเหตุการณ์ (Timeline) การสร้างมหาโพธิวิหาร
จําลองในภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 ไว้ดังภาพท่ี 6 

5 หงสาวดีเคยเป็นเมืองหลวงหลายยุคสมัย แต่ในกรณีนี้หมายถึงช่วงเวลาท่ีเป็นเมืองหลวงของ
อาณาจักรมอญ. 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 181 

ภาพท่ี 2 วัดเจ็ดยอด หรือวัดโพธาราม จังหวัดเชียงใหม่  



182 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ภาพท่ี 3 วัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงราย สภาพในปัจจุบันผ่านการบรูณะมาแล้ว แต่ยัง
ปรากฏร่องรอยท่ีแสดงให้ทราบว่าคงจาํลองโครงสร้างบางอย่างจากวัดเจ็ดยอด 

จังหวัดเชียงใหม่ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 183 

ภาพท่ี 4 มหาโพธิวิหาร เมืองพุกาม ประเทศพม่า 



184 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ภาพท่ี 5 วิหารชเวกูจี เมืองหงสาวดี ประเทศพม่า ปัจจุบันอยู่ในสภาพท่ีเสียหายมาก 
Source: Tingsanchali 2012 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 185 

ภาพท่ี 6 สังเขปลําดับเหตุการณ์ (Timeline) การสร้างมหาโพธิวิหารจําลองใน
ภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ ก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 



186 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

 2.1 ประเด็นรูปแบบทางศิลปกรรม  
 เม่ือพิจารณามหาโพธิวิหารจําลองแห่งแรกในภูมิภาค คือ มหาโพธิวิหาร เมือง
พุกาม นั้น พบว่าช่างย่อมได้อ้างอิงต้นแบบมาจากมหาโพธิวิหารท่ีอินเดียมาอย่างไม่มี
ข้อสงสัย ซ่ึงสอดรับท้ังหลักฐานในด้านประวัติศาสตร์ คือบันทึกท่ีว่ากษัตริย์พม่าอย่าง
น้อย 2 พระองค์ในราชวงศ์พุกามได้ส่งช่างพม่าไปบูรณะปฏิสังขรณ์มหาโพธิวิหารท่ี
อินเดีย คือในรัชกาลของพระเจ้าจันสิตถา (ครองราชย์ระหว่าง พ.ศ. 1627 - 1656) 
และพระเจ้าอะเลาง์ซีตู (ครองราชย์ระหว่าง พ.ศ. 1656 - 1710)6 ทําให้ช่างได้มี
ประสบการณ์ในการสํารวจและจดจําลักษณะขององค์ต้นแบบ อีกท้ังความสอดคล้อง
ในด้านรูปแบบทางศิลปกรรมโดยเฉพาะระบบอาคารจําลอง เสาติดผนัง ซุ้มโค้ง
บริเวณชั้นหลังคา อมลกะประดับมุมและยอดศิขระฯลฯ  
 ต่างไปจากกรณีของมหาโพธิวิหาร วัดเจ็ดยอด เชียงใหม่ หรือนามเดิมว่า   
“โพธาราม” ซ่ึ ง รูปแบบภายนอกมีความย่นย่อ  ลดทอนองค์ประกอบทาง
สถาปัตยกรรมท่ีซับซ้อน และยังคล้ายคลึงกับแบบจําลองขนาดเล็ก (โมเดล) ของมหา
โพธิวิหาร (ภาพท่ี 7) ท่ีอาจถูกสร้างข้ึนเพ่ือให้ผู้มาสักการะได้นํากลับไปยังดินแดน
ตนเอง แต่ถึงกระนั้น ข้อสังเกตถึงการมีช่องอุโมงค์บันไดทางซ้ายและขวาเบื้องหน้า
พระพุทธรูปประธาน เพ่ือข้ึนไปสู่ครรภคฤหะอีกห้องบนชั้นท่ี 2 นั้นก็เป็นข้อท่ีอาจ
โต้แย้งได้ว่า หากผู้ออกแบบแบบจําลอง (โมเดล) ในการสร้างดังท่ีนักวิชาการบางท่าน
เสนอไว้ เช่น กริสโวลด์ (Griswold 1986: 31 - 32) ย่อมไม่สามารถทราบได้ถึงการมี
ช่องอุโมงค์ภายในอาคาร นอกจากจะได้เคยไปเห็นสถานท่ีจริง 

6 มีปรากฏใน พระราชพงศาวดารพม่าฉบับหอแก้ว หรือ “หม่านนัน มหายาซะเวงดอจี” (The 
Glass Palace Chronicle) ส่วนร่องรอยทางศิลปกรรมที่พบท่ีมหาโพธิวิหาร อินเดีย ในปัจจุบัน
พบว่ามีร่องรองของการปฏิสังขรณ์โดยช่างพม่าเพ่ิมเติมมาจนถึงสมัยราชวงศ์คองบอง. 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 187 

 ประเด็นข้างต้น ทําให้สันนิษฐานได้ว่ามหาโพธิวิหาร วัดเจ็ดยอด จังหวัด
เชียงใหม่ คงอาศัยรูปแบบโครงสร้างภายนอกจากแบบจําลอง (โมเดล) เป็นหลัก 
ผสานกับความรู้ท่ีได้จากการได้เคยเห็นมหาโพธิวิหารองค์ต้นแบบท่ีอินเดีย 
 อย่างไรก็ตาม อาจมีข้อโต้แย้งว่า ช่างล้านนาอาจไม่ได้ไปถึงอินเดีย แต่อาศัย
ความรู้ดังกล่าวจากมหาโพธิวิหาร เมืองพุกามแทน ซ่ึงข้อสันนิษฐานนี้จะสามารถ
โต้แย้งได้จากเหตุผลในประเด็นความหมายเชิงสัญลักษณ์ ท่ีจะได้กล่าวถึงต่อไป 
 ส่วนกรณีของมหาโพธิวิหาร วัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงราย นั้น วัดเจ็ดยอดได้
สร้างข้ึนในสมัยหลังลงมามาก และคงอาศัยอ้างอิงรูปแบบจากมหาโพธิวิหาร วัด    
เจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่เป็นหลัก และช่วงเวลาท่ีสร้างเป็นยุคท่ีศูนย์กลางอํานาจการ
ปกครองของล้านนาย้ายไปอยู่ในเมืองเชียงใหม่แล้ว  
 ถึงกระนั้น มหาโพธิวิหาร วัดเจ็ดยอด จัดหวัดเชียงราย ยังปรากฏช่องสําหรับ
ปลูกต้นโพธิ์ (ภาพท่ี 8) ซ่ึงปัจจุบันเป็นช่องโล่ง ไม่มีร่องรอยการปลูกต้นไม้ จะเห็นช่อง
นี้ได้เม่ือข้ึนไปชั้นเหนือเพดาน แล้วไปทางด้านหลังของวิหาร หรือทางทิศตะวันตก 
แสดงว่าการสร้างมหาโพธิวิหารจําลองในกรณีวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงราย ซ่ึงอยู่
ในช่วงพุทธศตวรรษท่ี 24 นี้ ยังให้ความสําคัญกับต้นโพธ์ิ ซ่ึงการจําลองในสมัยหลัง ๆ 
มักให้ความสําคัญกับตัววิหารเป็นหลัก โดยละเลยหรือไม่มีการปลูกต้นโพธิ์ อันเป็นสิ่ง
สําคัญและเป็นท่ีมาของนามเรียกขาน “มหาโพธิวิหาร” 

 
 
  



188 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ภาพท่ี 7 แบบจําลองหรือโมเดลมหาโพธิวิหาร ท่ีจัดแสดงท่ีพิพิธภัณฑ์ศิลปะเมือง
บอสตัน ในภาพสังเกตได้ว่า หากยอดต่าง ๆ ไม่หักหายไปจะมียอดรวม 7 ยอด และ

ชั้นบนยังมีห้องอีกห้องหนึ่ง แบบจําลองลักษณะนีค้งได้รับการนํามาใช้ในการออกแบบ
วัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ ควบคู่กับการท่ีช่างได้เคยเห็นมหาโพธิวิหารองค์จริง  

ทําให้เข้าใจลักษณะภายในและหน้าท่ีใช้สอยของแต่ละส่วน 
Source: Benjamin 2016 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 189 

 2.2 ประเด็นความหมายเชิงสัญลักษณ์ 
 จากกรณีศึกษามหาโพธิวิหาร 4 แห่งท่ีจําลองข้ึนก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 ผู้วิจัยขอต้ัง
ข้อสังเกตถึงความหมายเชิงสัญลักษณ์ของการจําลอง ว่าเป็นไปใน 2 รูปแบบ คือ รูปแบบท่ี 
1 คือ เป็นวิหารเด่ียว ได้แก่ มหาโพธิวิหาร เมืองพุกาม และวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงราย กับ 
รูปแบบท่ี 2 คือ เป็นวิหารท่ีสัมพันธ์กับสิ่งก่อสร้างอื่น ๆ ในกลุ่ม “สัตตมหาสถาน”7  
ได้แก่ มหาโพธิวิหาร วัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ และ วิหารชเวกูจี เมืองหงสาวดี 
 กรณีของวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่นั้น นับเป็นมหาโพธิวิหารจําลองแห่งแรกใน
กลุ่มตัวอย่าง และคงเป็นแห่งแรกในเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ด้วย ท่ีมีการวางผังกลุ่ม
สิ่งก่อสร้างตามอย่างสัตตมหาสถาน สอดคล้องกับท่ีมหาโพธิวิหารต้นแบบท่ีอินเดียเองก็
เป็นไปตามระบบนี้ ซ่ึงต่างไปจากในเมืองพุกามที่แม้จะสร้างข้ึนก่อนหน้า แต่ผู้สร้างกลับ
เลือกจําลองเพียงมหาโพธิวิหารในลักษณะวิหารเด่ียว ด้วยเหตุนี้ มหาโพธิวิหาร วัดเจ็ดยอด 
เชียงใหม่ จึงควรสันนิษฐานได้ว่าผู้จําลองได้อ้างอิงข้อมูลท้ังจากแบบจําลอง (โมเดล) และ
จากสถานท่ีจริง คือมหาโพธิวิหารท่ีอินเดีย ดังท่ีได้กล่าวไว้แล้ว 
 อนึ่ง สังเกตได้ว่า มหาโพธิวิหารจําลองในระยะนี้ไม่มีแห่งใดอยู่ในระบบสังเวชนีย
สถาน 48 หรือไม่มีการจําลองสังเวชนียสถานอ่ืน ๆ เป็นชุด 4 แห่ง เนื่องด้วยในช่วงเวลานั้น
สังเวชนียสถานท่ีมีปรากฏให้ทราบจากในพระไตรปิฎกนั้น บางแห่งได้รับความเสียหายและ
หายสาบสูญไปจากการรับรู้ของผู้คน แม้กระท่ังคราวที่พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้า

7 สถานท่ีที่เก่ียวข้องกับ 7 สัปดาห์แรกหลังการตรัสรู้ ได้แก่ มหาโพธิวิหาร, อนิมิสเจดีย์, รัตนจงกรมเจดีย์, 
รัตนฆรเจดีย์, อชปาลนิโครธ, สระมุจลินท์ และราชายตนะ (See Paramanuchitchinorot 2011: 165 - 
166). 

8 สถานท่ีสําคัญ 4 แห่งท่ีเก่ียวข้องกับการประสูติ ตรัสรู้ แสดงปฐมเทศนา และปรินิพพานของพระพุทธเจ้า 
ความสําคัญของสังเวชนียสถานมีการระบุถึงใน "มหาปรินิพพานสูตร" พระไตรปิฎก เล่มที่ 10 พระ
สุตตันตปิฎก เล่มที่ 2 ทีฆนิกาย มหาวรรค ว่าเป็น “ที่ควรเห็น” ของพุทธศาสนิกชน. 



190 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

เจ้าอยู่หัวเสด็จพระราชดําเนินไปอินเดีย ทางกรมโบราณคดีของบริติชราช (British 
Raj) ก็ยังสํารวจหาท่ีต้ังของสังเวชนียสถานได้ไม่ครบ  
 ด้วยเหตุนี้คงทําให้การจําลองมหาโพธิวิหารในระยะนั้น เลือกท่ีจะอิงกับระบบ
สัตตมหาสถาน กับอีกแนวทางคือการเลือกสร้างเป็นวิหารเด่ียว 
 นอกจากนี้ เม่ือพิจารณาถึงความสําคัญของดินแดนท่ีมีการจําลองมหาโพธิ
วิหารข้ึนแล้ว จะพบว่าในกรณีตัวอย่างนี้ แทบท้ังหมดเป็นเมืองท่ีมีบทบาทสําคัญใน
การสถาปนาความรุ่งเรืองแก่พุทธศาสนา กล่าวคือ  
 พุกาม เป็นอาณาจักรเร่ิมแรกของพม่า (จากเดิมท่ีกระจายเป็นแว่นแคว้น) 
และประสบความสําเร็จในการอัญเชิญพุทธศาสนาเถรวาทมาประดิษฐาน9 

 หงสาวดี เป็นเมืองหลวงสําคัญของชาวมอญ อันเป็นดินแดนท่ีพุทธศาสนาเคย
รุ่งเรืองอย่างมาก โดยกษัตริย์ในยุคท่ีสร้างชเวกูจี คือพระเจ้าธรรมเจดีย์ ก็เป็นกษัตริย์
ผู้มีพระปรีชาในด้านวรรณกรรมพุทธศาสนา ท้ังทรงให้สร้างศิลาจารึกท่ีสําคัญหลาย
หลัก รวมท้ังจารึกตํานานชเวดากองด้วย10 อนึ่ง อาณาจักรมอญยังมีเมืองสําคัญชื่อ
สะเทิมหรือสุธรรมวดี ท่ีมีตํานานกล่าวถึงภิกษุจากเมืองนี้ได้ไปวางรากฐานพุทธศาสนา
เถรวาทให้แก่พุกามด้วย 

9 พระเจ้าอนุรุทธ หรืออโนรธา ครองราชย์ในช่วง พ.ศ. 1587- 1620 เป็นกษัตริย์ที่รวบรวมแว่น
แคว้นต่าง ๆ ในพม่าเข้าเป็นอาณาจักรเดียวกันได้เป็นคร้ังแรกแล้วสถาปนาราชวงศ์พุกามขึ้น 
พระองค์ทรงเล่ือมใสพระภิกษุรูปหนึ่งชื่อชินอรหันต์ (Shin Arahan) ซึ่งเป็นพระที่มาจากเมือง
สะเทิม (Thaton) หรือสุธรรมวดีเมืองสําคัญของชาวมอญ คร้ันทรงส่งทูตไปขอพระไตรปิฎกและ
พระบรมสารีริกธาตุจากสะเทิมแล้วได้รับการปฏิเสธจึงส่งกองทัพเข้ายึดครองเมืองสะเทิม และ
นิมนต์พระสงฆ์ส่วนหนึ่งไปยังพุกามเพ่ือวางรากฐานพุทธศาสนาเถรวาท โดยก่อนหน้านั้นในพุกาม
นับถือนิกายอารี และนัต (Nat) หรือผีต่าง ๆ. 

10 ขุดพบโดยนักโบราณคดีชาวเยอรมัน Emil Forchhammer เมื่อ พ.ศ. 2423 ณ บริเวณใกล้ ๆ 
กับเจดีย์ชเวดากอง. 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 191 

 เชียงใหม่ แม้จะไม่ใช่อาณาจักรท่ีใหญ่นัก แต่ในด้านพุทธศาสนาแล้ว เคย
รุ่งเรืองถึงกับเป็นสถานท่ีชุมนุมสงฆ์จากดินแดนต่าง ๆ เพ่ือสังคายนาพระไตรปิฎก ซ่ึง
การจัดสังคายนาพระไตรปิฎกได้นั้นย่อมแสดงถึงความพร้อมของอาณาจักรท้ังด้าน
การมีปราชญ์ราชบัณฑิตท่ีทรงความรู้ และบารมีของกษัตริย์ซ่ึงได้รับการยอมรับจาก
ดินแดนอ่ืน ๆ ท่ีมาเข้าร่วม  
 นอกจากนี้ ในกรณีวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ ยังแสดงพลวัตท่ีเคลื่อนคลาย
มาสู่การกําหนดความหมายเชิงสัญลักษณ์ของท้องถ่ินในระยะหลัง ดังเช่นการเป็นวัด
ในระบบทักษาเมือง (Ongsakul 1993: 138 - 147) 
 จากบทบาทของเมืองท่ีมีการจําลองมหาโพธิวิหารท่ีกล่าวมาเห็นได้ว่า การ
สถาปนามหาโพธิวิหารจําลองในระยะนั้นคงไม่ง่ายนัก เพราะต้องมีปัจจัยหลายอย่าง
สนับสนุน เช่น ความรู้ทางศิลปกรรม ความรู้ทางวรรณกรรมพุทธศาสนา ตลอดจน
อํานาจทางการเมืองและทางศาสนาของเมืองนั้น ๆ เป็นต้น ซ่ึงสิ่งเหล่านี้จะเป็นข้อ
แตกต่างกับกรณีมหาโพธิวิหารจําลองในพุทธศตวรรษท่ี 26 ท่ีจะได้กล่าวถึงต่อไป 
 
 



192 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

 3. มหาโพธิวิหารท่ีจําลองขึ้นในประเทศไทยช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 หรือ
สมัยปัจจุบัน 
 จากการสํารวจมหาโพธิวิหารจําลองในประเทศไทย ท่ีสร้างในพุทธศตวรรษท่ี 
2611 พบความแตกต่างจากการจําลองในยุคสมัยก่อนหน้าท้ังในประเด็นรูปแบบ
ศิลปกรรมและประเด็นความหมายเชิงสัญลักษณ์ ดังนี้  
 3.1 ประเด็นรูปแบบทางศิลปกรรม  
 จากรูปแบบทางศิลปกรรม ผู้วิจัยจําแนกมหาโพธิวิหารจําลองในประเทศไทย
ช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 หรือในสมัยปัจจุบัน เป็น 3 กลุ่ม คือ 1) จําลองโดยคล้ายคลึง
กับต้นแบบท่ีอินเดีย 2) จําลองโดยดัดแปลงรูปแบบเล็กน้อย และ 3) จําลองโดย
ดัดแปลงรูปแบบไปจากต้นแบบมาก ซ่ึงการจําแนกในท่ีนี้อาศัยรูปแบบภายนอกของ
มหาโพธิวิหารแต่ละแห่งเป็นหลัก ส่วนรูปแบบภายในจะเป็นสิ่งท่ีสัมพันธ์กับรูปแบบ
การใช้สอย ซ่ึงจะได้กล่าวถึงในหัวข้อ 3.1.1 
 

11 รายช่ือตัวอย่างท่ีนํามาศึกษา ได้แก่ วัดป่าสิริวัฒนวิสุทธิ์ อําเภอท่าตะโก จังหวัดนครสวรรค์, เจดีย์
พุทธคยาจําลอง วัดวังก์วิเวการาม อําเภอสังขละบุรี จังหวัดกาญจนบุรี, มหาเจดีย์พุทธคยา วัด
จองคําพระอารามหลวง ตําบลบ้านหวด จังหวัดลําปาง, เจดีย์พุทธคยาจําลอง วัดถ้ําพวง อําเภอ
ส่องดาว จังหวัดสกลนคร, พุทธคยาจําลอง วัดญาณสังวราราม วรมหาวิหาร จังหวัดชลบุรี, พระ
ธาตุเจดีย์ศรีมหาโพธิ์ วัดหนองบัว จังหวัดอุบลราชธานี, เจดีย์พุทธคยา วัดชมโพธยาราม ตําบล  
โสธร อําเภอเมือง จังหวัดฉะเชิงเทรา, วัดปัญญานันทาราม อําเภอคลองหลวง จังหวัดปทุมธานี, 
วัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี อําเภอบางเสาธง จังหวัดสมุทรปราการ, เจดีย์พุทธคยาจําลอง วัดอนาล
โยทิพยาราม ตําบลสันป่าม่วง อําเภอเมือง จังหวัดพะเยา, พระมหาธาตุเจดีย์วชิรมงคล วัดพระ
มหาธาตุวชิรมงคล ตําบลนาเหนือ อําเภออ่าวลึก จังหวัดกระบี่, วัดหนองก๋าย ตําบลสันป่ายาง 
อําเภอแม่แตง จังหวัดเชียงใหม่, พระวิริยะมงคลมหาเจดีย์ ศรีรัตนโกสินทร์ วัดธรรมมงคล เขต
พระโขนง กรุงเทพฯ, วัดพรหมรังสี เขตดอนเมือง กรุงเทพฯ, วัดอมราวราราม เขตสายไหม 
กรุงเทพฯ, วัดภาษี เขตวัฒนา กรุงเทพฯ และวัดคฤหบดี เขตบางพลัด กรุงเทพฯ. 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 193 

 กลุ่ม 1 จําลองโดยคล้ายคลึงกับต้นแบบที่อินเดีย มีเป็นต้นว่า วัดป่าสิริวัฒน
วิสุทธ์ิ (จังหวัดนครสวรรค์), วัดวังก์วิเวการาม (จังหวัดกาญจนบุรี), วัดจองคํา (จังหวัด
ลําปาง), วัดปัญญานันทาราม (จังหวัดปทุมธานี),วัดอนาลโยทิพยาราม (จังหวัด
พะเยา) และ วัดพระมหาธาตุวชิรมงคล (จังหวัดกระบี่) (ตัวอย่างบางแห่งในภาพท่ี    
8 - 9) 
 กลุ่ม 2 จําลองโดยดัดแปลงรูปแบบเล็กน้อย มีเป็นต้นว่า วัดญาณสังวราราม 
(จังหวัดชลบุรี), วัดหนองบัว (จังหวัดอุบลราชธานี) และวัดธรรมมงคล (กรุงเทพฯ) 
(ตัวอย่างบางแห่งในภาพท่ี 10 - 11) 
 กลุ่ม 3 จําลองโดยดัดแปลงรูปแบบไปจากต้นแบบมาก มีเป็นต้นว่า วัด
พรหมรังสี (กรุงเทพฯ), วัดอมราวราราม (กรุงเทพฯ), วัดภาษี (กรุงเทพฯ) และวัด
คฤหบดี (กรุงเทพฯ) (ตัวอย่างบางแห่งในภาพท่ี 12 - 13) 
 กรณีการจําลองในกลุ่มท่ี 1 นั้น มีข้อควรพิจารณาว่า แม้จะมีความพยายามให้
ดูภายนอกมีความคล้ายคลึงต้นแบบ แต่กลับพบลักษณะของการย่นย่อและตัดทอน 
กล่าวคือมีการย่อสัดส่วนของวิหารลงซ่ึงเป็นเร่ืองธรรมดาท่ีพบได้ในงานจําลองต่าง ๆ 
แต่ท่ีน่าสนใจคือ ส่วนประกอบอ่ืน ๆ ท่ีอยู่ในบริเวณมหาโพธิวิหารต้นแบบ ซ่ึงได้รับ
การกําหนดแผนผังให้สัมพันธ์กับสัตตมหาสถานท้ัง 7 ก็ถูกตัดทอนไปด้วยแทบท้ังสิ้น 
เว้นเพียงบางแห่งเช่นวัดอนาลโยที่มีการจําลองรัตนจงกรมเจดีย์ซ่ึงอยู่ด้านข้างวิหาร 
พร้อมท้ังพระแท่นวัชราชน์ ต้นพระศรีมหาโพธ์ิ (อาจใช้หน่อพันธ์ุจากท้องถ่ิน)  
 แต่ถึงกระนั้นก็พบได้ว่า ไม่มีแห่งใดเลยท่ีจําลองสัตตมหาสถานไว้ครบ 7 แห่ง 
ซ่ึงต่างไปจากมหาโพธิวิหารในอดีต เช่นกรณีวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ และวิหาร 
ชเวกูจี เมืองหงสาวดี ท่ียังคงให้ความสําคัญกับการจําลองตามระบบสัตตมหาสถาน 
 การไม่พบการจําลองสัตตมหาสถานอย่างครบถ้วนหรือแม้แต่การย่นย่อพอให้
ครบองค์ประกอบเชิงสัญลักษณ์ จึงอาจเป็นเพราะว่าการรับรู้เชิงประติมานวิทยาท่ี
เกี่ยวข้องได้เลือนหายไปในการรับรู้ของคนในปัจจุบัน ท้ังวัดหลวงและราษฎร์ อีกท้ัง



194 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ต้องคํานึงว่า แม้แต่ในสถานท่ีจริงคือโดยรอบมหาโพธิวิหารท่ีอินเดียนั้น สัตตมหา
สถานบางแห่งยังคงเป็นท่ีถกเถียงถึงตําแหน่งท่ีถูกต้อง เนื่องด้วยมีการเสียหายไปตาม
กาลเวลา (See Tingsanchali 2012)  
 นอกจากน้ี อาจเป็นไปได้ว่า ผู้จําลองต้ังใจจะละไว้ โดยเลือกจําลองเฉพาะตัว
วิหารท่ีเกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ในสัปดาห์แรกคือการตรัสรู้ ซ่ึงเป็นเหตุการณ์ท่ีสําคัญ
ท่ีสุด เพราะเป็นจุดเปล่ียนผ่านจากสภาวะมนุษย์มาสู่ผู้บรรลุโลกุตรธรรม  
 ในเชิงศิลปกรรมแล้ว ตัวมหาโพธิวิหารเองก็ถือว่ามีความโดดเด่น มีคุณสมบัติ
เป็นท่ีหมายตา (Landmark) ต่างไปจากสัตตมหาสถานท่ีเหลืออีก 6 แห่ง จึงอาจได้รับ
การกําหนดคุณค่าสูงกว่าในเชิงศิลปกรรมด้วย ท้ังนี้สังเกตได้ว่าสิ่งท่ีผู้จําลองให้
ความสําคัญท่ีสุดคือตัววิหารเอง มิใช่ต้นพระศรีมหาโพธ์ิดังท่ีคติในอินเดียถือเป็นสิ่งท่ี
สําคัญสูงสุดของสถานท่ีนี้ ตามนามเรียกขาน “มหาโพธิวิหาร” ท่ีหมายถึงวิหารท่ี
ประดิษฐานต้นพระศรีมหาโพธ์ิ  
 ส่วน กลุ่มท่ี 2 และ 3 ซ่ึงมีการปรับเปลี่ยนรูปแบบไปมากบ้างน้อยบ้าง เช่น 
วัดญาณสังวราราม (ภาพท่ี 10) ดัดแปลงกูฑุอินเดียเป็นซุ้มอย่างศิลปะไทย แล้วใช้
ระเบียงคดมุงกระเบื้องกาบลู้อมรอบวิหาร หรือวัดคฤหบดี (ภาพท่ี 12) ท่ีเป็นศิลปะใน
สมัยใหม่แต่ยังเห็นเค้าโครงบางอย่าง รวมท้ังข้อมูลจากประวัติการสร้างทําให้ทราบได้
ว่าต้องการจําลองจากมหาโพธิวิหารที่ เมืองพุทธคยา ประเทศอินเดีย เป็นต้น ซ่ึงการ
ดัดแปลงให้แตกต่างไปจากต้นแบบนี้ เป็นสิ่งท่ีพบได้เสมอในการจําลองใด ๆ จาก
ต้นแบบ ซ่ึงอาจมีหลายสาเหตุ ท้ังข้อจํากัดทางเชิงช่าง หรือมุมมองด้านสุนทรียภาพท่ี
ต้องการสร้างสรรค์ความแตกต่าง หรือแม้กระท่ังเหตุผลเพ่ือความเหมาะสมในการใช้
สอยอาคารนั้น ซ่ึงจะได้กล่าวถึงในหัวข้อถัดไป  
  



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 195 

ภาพท่ี 8 เจดีย์พุทธคยาจําลอง วัดป่าสิริวัฒนวิสุทธ์ิ  
อําเภอท่าตะโก จังหวัดนครสวรรค์ 

Source: Wat Pa Siriwattanawisuth 2016 



196 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ภาพท่ี 9 เจดีย์พุทธคยาจําลอง วัดอนาลโยทิพยาราม จังหวัดพะเยา 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 197 

ภาพท่ี 10 เจดีย์พุทธคยาจําลอง วัดญาณสังวรารามวรมหาวิหาร จังหวัดชลบุรี 



198 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ภาพท่ี 11 พระวิริยะมงคลมหาเจดีย์ ศรีรัตนโกสินทร์ วัดธรรมมงคล กรุงเทพฯ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 199 

ภาพท่ี 12 พระบรมธาตุเจดีย์ วัดคฤหบดี กรุงเทพฯ 



200 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ภาพท่ี 13 วิหารวัดอมราวราราม เขตสายไหม กรุงเทพฯ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 201 

  3.1.1 เหตุผลในการสร้างและรูปแบบการใช้สอย 
  ประเด็นนี้มีข้อพึงต้องพิจารณาด้วยความระมัดระวังว่าเหตุผลท่ี
เผยแพร่เป็นทางการ อาจไม่ใช่เหตุผลท่ีแท้จริงเสมอไป กล่าวคือ คงมีความเป็นไปได้
ว่าอาจเพื่อเป็นการดึงดูดคนเข้าวัด หรือดึงดูดเงินบริจาคเพ่ือการก่อสร้างของวัดด้วย 
แต่ประเด็นดังกล่าวนี้ ผู้วิจัยไม่มีข้อมูลเพียงพอท่ีจะไปกล่าวแทนวัด นอกจากตั้งเป็น
ข้อสังเกตไว้ ดังนั้นการพิจารณาถึงเหตุผลในการสร้างจึงอาจอาศัยการพิจารณาจาก
รูปแบบการใช้สอยของสถานท่ีนั้น ซ่ึงสรุปเป็นหมวดหมู่ได้ดังนี้ 
  เหตุผลในการสร้างมหาโพธิวิหารจําลองในไทย ช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 
เท่าท่ีพบข้อมูลเผยแพร่จากทางวัดผู้สร้างเอง จําแนกเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ 1) เหตุผล
ด้านวาระสําคัญทางศาสนา 2) เหตุผลด้านการจรรโลงศาสนาในวาระทั่วไป และ 3) 
เพ่ือเฉลิมพระเกียรติ  

ส่วนรูปแบบการใช้สอยของมหาโพธิวิหารจําลองในไทย ช่วงพุทธ
ศตวรรษท่ี 26 ผู้วิจัยได้จําแนกเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ 1) เป็นวิหาร 2) เป็นอุโบสถ และ 3) 
ใช้ ในลักษณะอ่ืน  คือ  พิพิธภัณฑ์ / นิทรรศการ / โรงเ รียนปริ ยั ติ  / อาคาร
อเนกประสงค์  

เห็นได้ว่ามหาโพธิวิหารท่ีจําลองข้ึนในพุทธศตวรรษท่ี 26 มีความ
ยืดหยุ่น และแตกต่างไปจากองค์ต้นแบบและการจําลองในสมัยก่อนหน้า ท้ังรูปแบบ
ทางศิลปกรรมและหน้าท่ีใช้สอย 
 3.2 ประเด็นความหมายเชิงสัญลักษณ์ 
 การวิเคราะห์ความหมายเชิงสัญลักษณ์หรือในเชิงประติมานวิทยาของมหา
โพธิวิหารจําลองในไทย พุทธศตวรรษท่ี 26 ผู้วิจัยจําแนกประเด็นดังนี้ 

3.2.1 คติการจําลองตามกลุ่ม “สังเวชนียสถาน 4” เข้ามาแทนท่ี 
“สัตตมหาสถาน 7” 

ดังท่ีได้กล่าวไว้แล้วว่ามหาโพธิวิหารจําลองในไทย พุทธศตวรรษท่ี 26 



202 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

ไม่มีแห่งใดเลยท่ีจําลองสัตตมหาสถานครบท้ัง 7 แห่ง ต่างไปจากในอดีต เช่น วัด   
เจ็ดยอด (โพธาราม) จังหวัดเชียงใหม่ และชเวกูจี เมืองหงสาวดี ท่ียังให้ความสําคัญ
กับระบบแผนผังท่ีประกอบด้วยสัตตมหาสถาน 

ท้ังนี้ แต่เดิมแล้วการสร้างสัตตมหาสถานในประเทศไทยนั้นก็ปรากฏ
หลักฐานอยู่น้อยมาก ท่ีเป็นงานสถาปัตยกรรม มีเพียงวิหารมหาโพธิ์ วัดเจ็ดยอด เมือง
เชียงใหม่ ท่ีสร้างข้ึนในสมัยของพระเจ้าติโลกราช แห่งอาณาจักรล้านนา ในราว พ.ศ. 
1999 และท่ีวัดพระธาตุบังพวน เวียงคุก จังหวัดหนองคาย สันนิษฐานว่าสร้างข้ึนใน
ราวรัชกาลของพระเจ้าไชยเชษฐา แห่งอาณาจักรล้านช้าง พุทธศตวรรษท่ี 22 แล้วจึง
พบอีกในสมัยรัตนโกสินทร์คือ วัดสุทัศนเทพวรารามฯ กรุงเทพฯ ซ่ึงไม่ได้ใช้รูปแบบ
มหาโพธิวิหาร หรืออาคารทรงศิขระ นอกจากสถาปัตยกรรมข้างต้นก็ปรากฏในงาน
จิตรกรรมอย่างน้อยหนึ่งแห่ง ได้แก่ จิตรกรรมท่ีวัดเกาะแก้วสุทธาราม จังหวัดเพชรบุรี 
สร้างข้ึนในสมัยอยุธยาตอนปลาย มีจารึกระบุปีสร้างคือ พ.ศ. 2277 

งานวิจัยนี้พบว่า ไม่เพียงการให้ความสําคัญต่อระบบสัตตมหาสถาน
จะหายไปแทบโดยสิ้นเชิง แต่มหาโพธิวิหารจําลองในสมัยปัจจุบันหลายแห่งยังได้เลือก
จัดกลุ่มเข้ากับปูชนียสถานอีกกลุ่ม คือ กลุ่มสังเวชนียสถาน 4 ซ่ึงไม่พบในกรณีมหา
โพธิวิหารจําลองก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 ท่ีได้กล่าวถึงในงานวิจัยนี้  

ตัวอย่างมหาโพธิวิหารจําลองท่ีก่อสร้างพร้อมกลุ่มสังเวชนียสถาน 
ได้แก่ วัดส่องดาว (จังหวัดสกลนคร), วัดชมโพธยาราม (จังหวัดฉะเชิงเทรา),         
วัดปัญญานันทาราม  (จังหวัดปทุมธานี ), วัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี (จังหวัด
สมุทรปราการ), วัดอนาลโยทิพยาราม (จังหวัดพะเยา) และวัดพรหมรังสี (กรุงเทพฯ) 
เป็นต้น 

3.2.2 การให้ความสําคัญกับตัววิหารแทนต้นพระศรีมหาโพธ์ิ 
จากการศึกษาคร้ังนี้ พบว่า นาม “มหาโพธิวิหาร” แทบไม่เป็นนามท่ี

ได้รับการอ้างอิงถึงโดยวัดต่าง ๆ ท่ีเป็นกรณีศึกษา ซ่ึงมักระบุว่าจําลองจาก “เจดีย์



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 203 

พุทธคยา” ซ่ึงเป็นคําระบุกว้าง ๆ ตามชื่อเมืองพุทธคยา มิได้สื่อความหมายถึง การ
เป็นอาคารสําหรับต้นพระศรีมหาโพธ์ิ (“มหาโพธิ” + “วิหาร”) จึงอาจเป็นเหตุให้วัด
ส่วนใหญ่ท่ีสํารวจ ละเลยที่จะมีต้นพระศรีมหาโพธ์ิอยู่ควบคู่ตัววิหารดังนามด้ังเดิมของ
สถานท่ีต้นแบบในการจําลอง ต่างไปจากการจําลองก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 ท่ียังให้
ความสําคัญกับการประดิษฐานต้นพระศรีมหาโพธิ์ เช่น กรณีวัดเจ็ดยอด จังหวัด
เชียงใหม่ ท่ีนามเดิมคือ โพธาราม สื่อถึงการเป็นอารามท่ีมีต้นโพธิ์ หรือแม้แต่วัด    
เจ็ดยอด จังหวัดเชียงราย ก็ยังพบช่องท่ีท้ายวิหารท่ีน่าจะเป็นท่ีสําหรับต้นพระศรี  
มหาโพธ์ิตามต้นแบบ  

3.2.3 การหวนสู่อินเดีย ในฐานะเมืองอ้างอิงความศักด์ิสิทธ์ิในโลก
พุทธศาสนา 

ความแพร่หลายในการจําลองมหาโพธิวิหาร ยังเป็นภาพสะท้อนถึง
ปรากฏการณ์หนึ่ง คือ การให้ความสําคัญกับอินเดียในฐานะแหล่งอ้างอิงความ
ศักด์ิสิทธ์ิทางพุทธศาสนา ซ่ึงในอดีตอย่างน้อยจากหลักฐานทางประวัติศาสตร์และ
โบราณคดีนับแต่สมัยสุโขทัยเป็นต้นมา แทบกล่าวได้ว่า อินเดียมีบทบาทดังกล่าวอย่าง
แผ่วบางมากเมื่อเทียบกับลังกา เนื่องด้วยในระยะที่บ้านเมืองในดินแดนแถบน้ีได้เร่ิม
ก่อตัวเป็นอาณาจักรข้ึนนั้น เป็นช่วงเวลาท่ีพุทธศาสนาในอินเดียเสื่อมสูญลงแล้วและ
ย้ายไปรุ่งเรืองในลังกาแทน12 

12 ตัวอย่างจารึกที่กล่าวถึงลังกาในฐานะที่มาของความศักด์ิสิทธิ์ เช่น จารึกนครชุม กล่าวถึงพระบรม
สารีริกธาตุ พระพุทธบาท พระศรีมหาโพธิ์จากลังกา, จารึกวัดศรีชุม กล่าวถึงพระที่ดําเนิน    
จริยาวัตรอย่างลังกา และ จารึกเขาสุมนกูฏ กล่าวถึงการจําลองพระพุทธบาทจากลังกา เป็นต้น 
ผู้สนใจเอกสารชั้นต้นโปรดดูรายละเอียดใน (See Fine Arts Department 1999) และสามารถดู
รายละเอียดความสําคัญของลังกาในฐานะปลายทางการจาริกของไทยในอดีตจาก (See Tham-
rungraeng 2013: 97 - 100). 



204 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

บทสรุป 
 การจําลองมหาโพธิวิหารในประเทศไทยช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 นี้ มีความ
แตกต่างไปจากการจําลองท่ีเคยมีข้ึนในภูมิภาคนี้เป็นอย่างมาก กล่าวคือ การจําลองท่ี
มีข้ึนในระยะก่อนหน้าพุทธศตวรรษท่ี 26 นั้น เม่ือพิจารณาในประเด็นรูปแบบ
ศิลปกรรม สามารถสันนิษฐานถึง ท่ีมาได้ ว่า  การจําลองมหาโพธิวิหารก่อน          
พุทธศตวรรษท่ี 26 มีท้ังท่ี 1) อ้างอิงรูปแบบจากมหาโพธิวิหารต้นแบบท่ีอินเดีย 2) 
อ้างอิงรูปแบบจากมหาโพธิวิหารต้นแบบผสมกับจําลองจากแบบจําลอง (โมเดล) ดิน
เผา และ 3) อ้างอิงรูปแบบจากมหาโพธิวิหารองค์จําลองท่ีสร้างข้ึนก่อนหน้า  
 เม่ือพิจารณาในประเด็นความหมายเชิงสัญลักษณ์ พบว่าเป็นไปใน 2 
ประเด็นคือ 1) เป็นวิหารเด่ียว ได้แก่ มหาโพธิวิหาร เมืองพุกาม และวัดเจ็ดยอด 
จังหวัดเชียงราย 2) เป็นวิหารท่ีสัมพันธ์กับสิ่งก่อสร้างอ่ืน ๆ ในกลุ่ม “สัตตมหาสถาน” 
ได้แก่ วัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ และ วิหารชเวกูจี เมืองหงสาวดี 
 นอกจากน้ี มหาโพธิวิหารท่ีจําลองในช่วงก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 ยังอาจพบว่า
มีการเพ่ิมเติมคติความเชื่อท่ีเป็นของท้องถ่ินเข้าไปผสมผสานด้วย ดังกรณีวัดเจ็ดยอด 
จังหวัดเชียงใหม่ ได้ผูกโยงเข้ากับความเชื่อในเร่ืองทักษาเมืองล้านนาในยุคหลัง     
เป็นต้น 
 ส่วน มหาโพธิวิหารท่ีจําลองขึ้นในประเทศไทยช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 หรือ
สมัยปัจจุบัน ผลการศึกษาในประเด็นรูปแบบทางศิลปกรรม สามารถจําแนกมหา
โพธิวิหารจําลองในประเทศไทยช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 เป็น 3 กลุ่ม คือ 1) จําลองโดย
คล้ายคลึงกับต้นแบบท่ีอินเดีย 2) จําลองโดยดัดแปลงรูปแบบเล็กน้อย และ 3) จําลอง
โดยดัดแปลงรูปแบบไปจากต้นแบบมาก ซ่ึงการจําแนกในท่ีนี้อาศัยรูปแบบภายนอก
ของมหาโพธิวิหารแต่ละแห่งเป็นหลัก 
 ถึงกระนั้นกลับพบได้ว่า ไม่มีแห่งใดเลยท่ีจําลองสัตตมหาสถานไว้ครบ 7 แห่ง 
ซ่ึงต่างไปจากมหาโพธิวิหารในอดีต เช่นกรณีวัดเจ็ดยอด จังหวัดเชียงใหม่ และวิหาร 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 205 

ชเวกูจี เมืองหงสาวดี ท่ียังคงให้ความสําคัญกับแนวคิดสัตตมหาสถาน ท้ังนี้อาจเป็น
เพราะว่าการรับรู้เชิงประติมานวิทยาท่ีเกี่ยวข้องได้เลือนหายไปในการรับรู้ของผู้คนใน
ปัจจุบัน อีกท้ังต้องคํานึงว่า แม้แต่ในสถานท่ีต้นแบบคือโดยรอบมหาโพธิวิหารท่ี
อินเดียเองนั้น สัตตมหาสถานบางแห่งยังเป็นท่ีถกเถียงถึงตําแหน่งท่ีแน่นอน  
 นอกจากน้ี อาจเป็นไปได้ว่า ผู้จําลองต้ังใจจะละไว้ โดยเลือกจําลองเฉพาะตัว
วิหารท่ีเกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ในสัปดาห์แรกคือการตรัสรู้ ซ่ึงเป็นเหตุการณ์ท่ีสําคัญ
ท่ีสุด หรือหากพิจารณาในเชิงศิลปกรรมแล้ว ตัวมหาโพธิวิหารเองก็ถือว่ามีความโดด
เด่น มีคุณสมบัติเป็นท่ีหมายตา (Landmark) ต่างไปจากสัตตมหาสถานท่ีเหลืออีก 6 
แห่ง จึงอาจได้รับการกําหนดคุณค่าสูงกว่าในเชิงศิลปกรรมด้วย 
 จากการศึกษาคร้ังนี้ ยังพบว่า นาม “มหาโพธิวิหาร” แทบไม่เป็นนามที่ได้รับ
การอ้างอิงถึงโดยวัดต่าง ๆ ท่ีเป็นกรณีศึกษา เพราะมักระบุว่าจําลองจาก “เจดีย์
พุทธคยา” ซ่ึงเป็นคําระบุกว้าง ๆ ตามชื่อเมือง มิได้สื่อความหมายถึงการเป็นอาคาร
สําหรับต้นพระศรีมหาโพธิ์ จึงอาจเป็นเหตุให้วัดส่วนใหญ่ท่ีสํารวจ ละเลยที่จะมีต้น
พระศรีมหาโพธ์ิ หรือต้นโพ อยู่ควบคู่ตัวตัววิหารดังนามด้ังเดิมของสถานท่ีต้นแบบใน
การจําลอง  
 ประเด็นเหตุผลในการสร้าง ประเด็นนี้มีข้อพึงต้องพิจารณาด้วยความ
ระมัดระวังว่าเหตุผลท่ีเผยแพร่เป็นทางการอาจยังไม่สะท้อนสิ่งท่ีอยู่เบื้องหลังในการ
สร้างโดยแท้จริง ถึงกระนั้นเท่าท่ีพบข้อมูลเผยแพร่ ก็สามารถจําแนกเป็น 3 กลุ่ม 
ได้แก่ 1) เหตุผลด้านวาระสําคัญทางศาสนา 2) เหตุผลด้านการจรรโลงศาสนาในวาระ
ท่ัวไป และ 3) เพ่ือเฉลิมพระเกียรติ  
 ประเด็นรูปแบบการใช้สอย สามารถจําแนกเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ 1) เป็นวิหาร 
2) เป็นอุโบสถ และ 3) ใช้ในลักษณะอ่ืน คือ พิพิธภัณฑ์ / นิทรรศน์การ / โรงเรียน
ปริยัติ / อาคารอเนกประสงค์ 
 ประเด็นความหมายเชิงสัญลักษณ์ พบว่ากรณีมหาโพธิวิหารจําลองในไทย 



206 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

สมัยพุทธศตวรรษท่ี 26 นั้น ไม่เพียงแต่การให้ความสําคัญต่อแผนผังตามกลุ่มอาคาร
ในระบบสัตตมหาสถานจะหายไปแทบโดยสิ้นเชิง แต่มหาโพธิวิหารจําลองในสมัย
ปัจจุบันหลายแห่งยังได้เลือกจัดกลุ่มเข้ากับปูชนียสถานอีกกลุ่ม คือ กลุ่มสังเวชนีย
สถาน 4 ซ่ึงไม่พบในกรณีมหาโพธิวิหารจําลองก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26  
 ความแพร่หลายในการจําลองมหาโพธิวิหารในไทยสมัยพุทธศตวรรษท่ี 26 ยัง
เป็นภาพสะท้อนถึงปรากฏการณ์หนึ่ง คือ การให้ความสําคัญกับอินเดียในฐานะแหล่ง
อ้างอิงความศักด์ิสิทธ์ิทางพุทธศาสนา ซ่ึงในอดีตลังกาเคยมีบทบาทอย่างเด่นชัด 
 สรุปได้ว่า การจําลองมหาโพธิวิหารในไทยช่วงพุทธศตวรรษท่ี 26 มีการ
เปลี่ยนแปลงในด้านรูปแบบอย่างจํากัดกว่าในด้านความหมายเชิงสัญลักษณ์ 
เนื่องจากรูปแบบในการสร้างนั้นอย่างไรก็ยังเหลือเค้าทางสถาปัตยกรรมให้ทราบถึง
แหล่งอ้างอิงต้นแบบ ทว่าในด้านความหมายเชิงสัญลักษณ์มีการเปลี่ยนแปลงไปจาก
ต้นแบบเป็นอย่างมาก ท้ังนามอ้างอิง “มหาโพธิวิหาร” ท่ีถูกลืมเลือน และการให้
ความสําคัญกับระบบสังเวชนียสถาน 4 แทนระบบสัตตมหาสถาน 7 ซ่ึงเป็นความ
แตกต่างไปจากทั้งมหาโพธิวิหารองค์ต้นแบบท่ีอินเดียรวมท้ังมหาโพธิวิหารจําลองแห่ง
อ่ืน ๆ ท่ีสร้างข้ึนก่อนพุทธศตวรรษท่ี 26 นี้ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) | 207 

References 
 
Ammaranon, M. (2003). Wat čhet yo ̜̄t (maha ̄pho ̄tha ̄ra ̄m) sinlapa yuk 

tho ̜̄ng kho ̜̄ng la ̄nna ̄. (Phim khrang thī 2 ) [Wat Chet Yot in 
Chiang Mai Astralogy (2nd ed.)]. Chiang Mai: Social Research 
Institute, Chiang Mai University. 

Ansari Abdul Q. (1990). Archaeological Remain of Bodhgaya. Delhi: 
Ramanand Vidya Bhawan. 

Benjamin, Rowland Jr. (2016, March 5). Collections in Boston Mu-
seum. Retrieved April 2 , 2 0 1 8 , from http://www.mfa.org/
collections/object/model-of-the-mahabodhi- temple-20142. 

Cunningham, A., Sir. (n.d.). Mahabodhi, or, The great buddhist tem-
ple under the Bodhi tree at Buddha - Gaya. Varanasi: Indologi-
cal Book House. 

Fine Arts Department. (1 9 9 9 ). Prachum phongsāwadān chabap 
kānčhanāphisēk lem 3  [Thai Golden Jubilee Chronicles Vol-
ume 3].  Bangkok: Office of Literature and History. 

Griswold, A.B. [Ditsakun, S., Prince (Tran. & ed.)]. (1 9 8 6 ). Mahā 
phōthi wihān thī Phutkhayā læ kān čhamlō̜ng bǣp [Mahabodhi 
Temple in Bodhgaya and imitation]. Silpakorn University 
Journal, (Last semester), 20 - 46.  

"Mahāparinipphānsūt" Phra traipidok lem thī sip phra suttantapidok 
lem thī sō̜ng, thīkhanikāi mahāwak [“Death of Buddha Litera-
ture” Phratraipidok Vol. 10, Phrasuttantapidok Vol. 2, Thikhani-
kai mahawak]. (1982). Bangkok: Department of Religious Af-
fairs. 

Ongsakul, S. (1993). Wat čhet yō̜t nai thāna ʻāyu mư̄ang Chīang Mai 
[Wat Chet Yot in Chiang Mai Astralogy]. Ancient city journal, 
19(2), 138 - 147. 

Paramanuchitchinorot. (2011). Pathomsomphōthikathā [Life of Bud-
dha]. Bangkok: Banlưtham. 

Ryojun, S. (2 0 1 6 ). The Mahabodhi Temple at Bodh Gaya. Delhi: 
MLBD. 

 
 



208 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 15 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2561) 

Thamrungraeng, R. (2013). Čhēdīyasathān klum Sorot mahā sathān 
khō̜ng sī Langkā nai samut phāp traiphūm Thai samai 
ʻAyutthayā thưngrattanakōsin tō̜n ton [Sixteen Great Lanka 
Pagodas in Ayuthaya and early Bangkok’s buddhist cosmology 
illustration]. Khwāmkhit khwāmmāi khwām chư̄a khō̜ng kān 
čhārik yong sathānthī saksit [Thought, meaning and believe of 
Holy sites pilgrimage] (97 - 100). Bangkok: Faculty of Archae-
ology, Silpakorn University. 

Tingsanchali, C. (2 0 1 2 ). Sattamhāsathān: phut prawat to ̜̄n sawœ̄i 
wimutsuk kap sinlapakam ʻIndi ̄a læ ʻE ̄chi ̄a ʻa ̄khanē [Sacred 
sites related to seven weeks after Buddha’s enlightenment in 
India and Southeast asia’s arts]. Bangkok: Muangboran. 

_____. (2013). Sangwētchanīyasathān læ sathānthī samkhan thāng 
phut prawat nai ʻIndīa - nēpān [Four sacred sites and Buddha 
life’s important places in India and Nepal]. Nonthaburi: Mu-
seum Press.  

Wat Pa Siriwattanawisuth. (2016). Wat pā siri watthana wisut [Wat 
Pa Siriwattanawisuth]. Retrieved April 2 , 2 0 1 8 , from http://
www. in ta ram.org / index .php? lay=show&ac=ar t i c le 
&Id=538979570&Ntype=22. 

 


