
192 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563)  

วิจารณ์หนังสือ 
มนวัธน์ พรหมรัตน์* 
(Manawat Promrat) 
 
คู่มือนําชม  
ศิลปกรรมโบราณในล้านนา 
ผู้เขียน ศาสตราจารย์ ดร.ศักด์ิชัย สายสิงห์ 
จํานวนหน้า 552 หน้า 
ราคา 650 บาท 
พิมพ์คร้ังแรก มีนาคม 2563 
สํานักพิมพ์เมืองโบราณ 
ISBN 9786164650367 

* อาจารย์ สาขาวิชาพหุศึกษาและการศึกษาทั่วไป มหาวิทยาลัยวลัยลักษณ์ (Lecturer, School of 
Languages and General Education, Walailak University). 

กล่าวนํา  
 ในช่วงเวลานับต้ังแต่ทศวรรษ 2520 เป็นต้นมา เกิดความตื่นตัวในการศึกษา
ประวัติศาสตร์ สังคม การเมือง และเศรษฐกิจ ในภาคเหนือของประเทศไทยอย่าง
กว้างขวาง “ลานนา” หรือ “ล้านนา” กลายเป็นประเด็นสําคัญท่ีมีการอภิปราย
ถกเถียงกันมาอย่างยาวนาน จนในท่ีสุดข้อยุติของการใช้คําว่า “ล้านนา” ได้กลายมา
เป็นคําเรียกหน่วยพ้ืนท่ีศึกษาทางการเมืองและวัฒนธรรมในภาคเหนืออย่างเป็น
ทางการ เกิดการสร้างสถาบันวิจัย องค์ความรู้ และกระบวนวิชาท่ีเกี่ยวข้องกับล้านนา
ในหลายระดับ พร้อม ๆ กับผลงานวิชาการท่ีเกี่ยวข้องกับล้านนาท่ีถูกผลิตเผยแพร่
อย่างต่อเนื่องท้ังโดยนักวิชาการ ปราชญ์ท้องถ่ิน ในแขนงต่าง ๆ โดยเฉพาะในช่วง
ก่อน พ.ศ. 2539 ซ่ึงเป็นปีครบรอบการสถาปนาเมืองเชียงใหม่ 700 ปี  



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) | 193 

 หนังสือคู่มือนําชมศิลปกรรมโบราณในล้านนาของ ศักด์ิชัย สายสิงห์1 เล่มนี้ 
เป็นผลผลิตท่ีมาจากการรวบรวมข้อมูลการศึกษาวิจัยและค้นคว้าเกี่ยวกับศิลปกรรม
ล้านนา และศิลปกรรมอ่ืน ๆ ท่ีสัมพันธ์กับศิลปกรรมล้านนามาอย่างต่อเนื่องยาวนาน 
นับต้ังแต่วิทยานิพนธ์ระดับปริญญาโทของผู้เขียนท่ีศึกษาเร่ือง “พระพุทธรูปหินทราย
สกุลช่างพะเยา” (2532) จนกระท่ังผลงานเล่มล่าสุดคือ “เจดีย์ในประเทศไทย 
รูปแบบ พัฒนาการและพลังศรัทธา” (2560) “คู่ มือนําชมศิลปกรรมโบราณใน
ล้านนา” เล่มนี้จึงมาจากความต้ังใจของผู้เขียนในการเรียบเรียงเนื้อหาให้อยู่ในรูปแบบ
ท่ีง่ายต่อการทําความเข้าใจ สามารถใช้ศึกษาเรียนรู้ได้เอง และสามารถใช้ในการเรียน
การสอนด้านประวัติศาสตร์ศิลปะ โบราณคดี รวมถึงมัคคุเทศก์อาชีพได้อีกด้วย (หน้า 
12) 
 
เนื้อหาโดยย่อ 
 ผู้เขียนได้แบ่งเนื้อหาของเล่มออกเป็น 10 บท โดยสองบทแรกเป็นการกล่าว
นําและปูพ้ืนฐานสังเขปเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ล้านนาและศิลปกรรมล้านนา จากนั้น
แยกเป็นรายละเอียดการนําชมศิลปกรรมโบราณในแต่ละจังหวัด ได้แก่ เชียงใหม่ 
ลําพูน ลําปาง เชียงแสน - เชียงราย น่าน แพร่ พะเยา และแม่ฮ่องสอน โดยเลือก
กล่าวถึงสถานท่ีซ่ึงมีศิลปกรรมท่ีสําคัญประจําจังหวัด โดยแบ่งเนื้อหาเป็นประวัติ
โดยสังเขป ข้อมูลรูปแบบทางศิลปกรรม การวิเคราะห์ท่ีมาของรูปแบบหรือคติการ
สร้าง รวมถึงการกําหนดอายุสมัย และในส่วนสุดท้ายมีการแทรกภาคผนวกเป็น
บทความเร่ืองพระแก้วมรกต คือพระพุทธรูปล้านนาท่ีมีความสัมพันธ์ทางด้านรูปแบบ
กับพระพุทธรูปหินทรายสกุลช่างพะเยา เป็นบทความวิเคราะห์รูปแบบทางศิลปกรรม
ของพระแก้วมรกตท่ีมีความคล้ายคลึงกับพระพุทธรูปหินทรายสกุลช่างพะเยา 
เชื่อมโยงกับหลักฐานทางประวัติศาสตร์คือตํานานพระแก้วมรกตท่ีแสดงให้เห็นว่า
ผู้สร้างมีความสัมพันธ์กับสุโขทัย 

1 ศาสตราจารย์ สาขาวิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร. 



194 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563)  

 
จุดเด่นของหนังสือ 
 ด้วยจุดประสงค์ของหนังสือท่ีต้องการให้เข้าถึงผู้อ่านได้ง่ายในหลายระดับ  
และใช้ศึ กษาไ ด้ ด้วย ตัว เอง  สอดคล้องกับชื่ อหนั งสื อ  คือ  การเป็น  “คู่ มื อ               
นําชม” (Guidebook) ท่ีผู้อ่านสามารถพกติดตัวสําหรับนําเท่ียวได้ รายละเอียดข้อมูล
ภายในเล่มจึงมีการระบุพิกัดท่ีต้ัง จุดเด่นของสถานท่ีแต่ละแห่ง รวมถึงมีแผนท่ีและ
ภาพประกอบเพ่ือให้ง่ายต่อการเย่ียมชมและศึกษาตามข้อมูลของผู้เขียนได้ นอกจากนี้
การแบ่งเนื้อหาเป็นรายจังหวัดยังสามารถทําให้ผู้อ่านเลือกท่ีจะนําไปใช้เป็นคู่มือ
ท่องเที่ยวและสามารถกําหนดเส้นทางในการท่องเที่ยวได้เองด้วย 
 ท่ีผ่านมาแม้ว่าจะมีหนังสือคู่มือนําชมในลักษณะเดียวกันออกมาหลายเล่ม แต่
เนื้อหาท่ีเกี่ยวข้องกับการวิเคราะห์รูปแบบทางศิลปกรรม คติในการสร้าง และการ
กําหนดอายุสมัย ยังมีไม่ละเอียดครอบคลุมเท่ากับคู่มือนําชมเล่มนี้ และโดยมากมักจะ
จํากดัตัวอยู่แต่สถานท่ีสําคัญเพียงไม่กี่แห่งเท่านั้น 
 
ข้อวิจารณ์และข้อสังเกต 
 หากกล่าวถึงประวัติศาสตร์ของเขตวัฒนธรรมล้านนาแล้ว ในปัจจุบันมีการ
ถกเถียงในเชิงวิชาการเกี่ยวกับบูรณภาพของ “ล้านนา” ในหลายมิติท้ังในเชิงการเมือง 
เศรษฐกิจ และวัฒนธรรม2 แต่ในคู่มือนําชมเล่มนี้ได้อธิบายภาพของล้านนาในฐานะ
หน่วยทางการเมืองท่ีมีความต่อเนื่องและสัมพันธ์กัน รวมถึงมีบูรณภาพ ท้ังในเชิงเวลา 
เช่น จากยุคหริภุญไชยสู่ล้านนาสู่ยุคพม่าปกครองและยุครัตนโกสินทร์ และในเชิง
สถานท่ี เช่น การมองเชียงใหม่ในฐานะราชธานีท่ีเป็นศูนย์กลางอํานาจของล้านนา 
ส่งผลให้เกิดการมองรูปแบบทางศิลปกรรมของล้านนาโดยยึดเอาเชียงใหม่เป็น
ศูนย์กลาง ดังนั้น ผู้เขียนจึงให้ภาพความสืบเนื่อง พัฒนาและการคลี่คลายของ
ศิลปกรรมโดยใช้ความเปลี่ยนแปลงของบริบททางการเมืองจากเชียงใหม่เป็นฐาน 

2 เช่น  การประชุมเชิงวิชาการ Decentralizing Lanna คร้ังที่  1 (2561) ณ มหาวิทยาลัย        
ธรรมศาสตร์ ศูนย์ลําปาง และคร้ังที่ 2 (2562) ณ มหาวิทยาลัยแม่ฟ้าหลวง. 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) | 195 

คําอธิบายในลักษณะดังกล่าวจึงส่งผลให้รูปแบบทางศิลปกรรมท่ีเกิดข้ึนในพ้ืนท่ี
เชียงใหม่มีสถานะเป็นงานแบบ “ช่างหลวง” ขณะท่ีรูปแบบศิลปกรรมท่ีพัฒนาข้ึน
เฉพาะในพ้ืนท่ีอ่ืน ๆ จึงกลายเป็น “สกุลช่างท้องถ่ิน” (หน้า 205) ต่างจากหลักฐาน
ทางประวัติศาสตร์จํานวนมากท่ีชี้ให้เห็นว่าหน่วยท่ีเรียกว่า “ล้านนา” นั้นมีอิสระใน
ตัวเองค่อนข้างสูง ดังนั้น การใช้วิธีการอธิบายในลักษณะดังกล่าวของผู้เขียนใน
หนังสือเล่มนี้จึงมีนัยท่ีแสดงให้เห็นอิทธิพลของรูปแบบทางศิลปกรรมท่ีเชียงใหม่มี
เหนือพ้ืนท่ีอ่ืน ๆ ค่อนข้างสูง ขณะท่ีพัฒนาการของศิลปกรรมในพ้ืนท่ีอ่ืนนั้นมีลักษณะ
ท่ีคลี่คลายมาจากแบบแผนของศิลปกรรมท่ีเชียงใหม่ ประเด็นด้านชาติพันธ์ุก็ถือเป็น
ส่วนสําคัญในการทําความเข้าใจพลวัตของสังคมและวัฒนธรรมล้านนาซ่ึง
ประกอบด้วยผู้คนหลากหลายกลุ่ม แต่ในหนังสือเล่มนี้ผู้เขียนได้อธิบายไว้เพียง
เล็กน้อยและยังมองไม่เห็นภาพของปฏิสัมพันธ์ระหว่างชาติพันธ์ุต่าง ๆ จึงทําให้เนื้อหา
ท่ีเกี่ยวข้องกับรูปแบบศิลปกรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุต่าง ๆ ท่ีนําเสนอในเล่ม มีลักษณะ
แยกขาดออกไปจากพัฒนาการของศิลปกรรมล้านนา เช่น ศิลปกรรมไทใหญ่ใน
แม่ฮ่องสอน หรือศิลปกรรมไทลื้อเมืองน่าน  
 นอกจากนี้ โครงสร้างของหนังสือท่ีใช้วิธีการแบ่งพ้ืนท่ีตามขอบเขตทาง
รัฐศาสตร์สมัยใหม่ คือ การแบ่งตามเขตจังหวัด ในด้านหนึ่งแม้จะทําให้ง่ายต่อการทํา
ความเข้าใจหรือการนําชมสําหรับผู้อ่าน แต่ในอีกด้านหนึ่งการแบ่งพ้ืนท่ีในรูปแบบ
จังหวัดเช่นนี้ได้ขีดเส้นตัดแบ่งความสัมพันธ์ทางภูมิศาสตร์วัฒนธรรมของบ้านเมือง
และชุมชนต่าง ๆ ซ่ึงเป็นรากฐานท่ีสําคัญของระบบเศรษฐกิจการเมืองของล้านนา
ออกไป เช่น การแยกศิลปกรรมในพะเยาและเชียงรายออกจากกัน ทําให้ความเข้าใจ
เกี่ยวกับความสัมพันธ์ทางศิลปกรรมในพ้ืนท่ีลุ่มแม่น้ํากก - อิง - โขง ขาดความ
สืบเนื่องกัน หรือในกรณีของท่ีราบหุบเขาในเขตแม่ฮ่องสอนซ่ึงสัมพันธ์กับกลุ่มเมือง 
ไทใหญ่ เม่ือถูกอธิบายผ่านหน่วยทางการเมืองแบบล้านนา จึงทําให้การจัดรูปแบบ
ศิลปกรรมของแม่ฮ่องสอนแตกต่างไปจากกรอบการอธิบายศิลปกรรมล้านนาท่ีผู้เขียน
สังเขปไว้ในตอนต้น เช่นเดียวกับกรณีความสัมพันธ์ระหว่างสุโขทัย แพร่ และน่าน   
ในลุ่มแม่น้ํายม - น่าน ท่ีไม่สอดคล้องกับการอธิบายรูปแบบทางศิลปกรรมของล้านนา
แบบใช้เชียงใหม่เป็นศูนย์กลางของผู้เขียน ท่ีมุ่งเน้นช่วงเวลาท่ีศิลปะล้านนาได้รับ
อิทธิพลสุโขทัยเม่ือพระเจ้ากือนารับศาสนาลังกาวงศ์ไปจากสุโขทัย (หน้า 41)        



196 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563)  

แม้ผู้เขียนจะให้ข้อมูลสังเขปภูมิหลังทางประวัติศาสตร์ในแต่ละจังหวัดในตอนต้นของ
แต่ละบทไว้แล้ว แต่การแบ่งเนื้อหาในลักษณะน้ีอาจสร้างปัญหาในการทําความเข้าใจ
พัฒนาการของศิลปกรรมท่ีมีความสัมพันธ์กันข้ามพ้นไปจากเส้นพรมแดนทาง
รัฐศาสตร์แบบจังหวัดด้วย 
 ขณะเดียวกันผู้วิจารณ์พบว่ามีข้อมูลหลายส่วนของหนังสือท่ียังขัดแย้งกับ
หลักฐานทางประวัติศาสตร์ หรือภาพถ่ายโบราณ เช่น กรณีของโขงพระเจ้าในวิหารวัด
เชียงม่ันซ่ึงผู้เขียนกล่าวว่าสร้างข้ึนใหม่พร้อมวิหารท่ีมีการสร้างข้ึนใหม่เป็นวิหารแบบ
ครูบาศรีวิชัย (หน้า 96 - 97) หากแต่จากภาพถ่ายวิหารหลังเดิมจากภาพถ่ายฟิล์ม
กระจกของหลวงอนุสารสุนทรกิจ3 พบว่ามีโขงพระเจ้าปรากฏอยู่ก่อนการสร้างวิหาร
หลังใหม่แล้ว หรือกรณีจิตรกรรมลายคําในวิหารวัดเชียงม่ันซ่ึงผู้เขียนกล่าวว่าสร้างข้ึน
ราว พ.ศ. 2500 ออกแบบโดยอาจารย์วิถี พานิชพันธ์ (หน้า 98) ซ่ึงข้อมูลดังกล่าวไม่
อาจเป็นไปได้ เนื่องจากช่วงทศวรรษ 2500 วิถี พานิชพันธ์ ยังมีอายุเพียงสิบกว่าปี
เท่านั้น นอกจากนี้ ยังมีรายละเอียดข้อมูลต่าง ๆ ท่ียังมีความผิดพลาดอยู่ในหลายส่วน 
เช่น จิตรกรรมด้านหลังและด้านข้างของพระพุทธรูปประธานในวิหารลายคําวัดพระ
สิงห์ ซ่ึงเป็นรูปแถวของพระอดีตพุทธเจ้า (หน้า 74) แต่จิตรกรรมส่วนนี้จริง ๆ แล้วไม่
ปรากฏรูปแถวของพระอดีตพุทธเจ้า พบเพียงแผงพระพิมพ์ และลวดลายซุ้มประตูกับ
ลายมังกรและหงส์แบบจีน คําอธิบายรูปแบบทางศิลปกรรมของวิหารหลวงวัด     
พระสิงห์ ซ่ึงมีรูปแบบเป็นชั้นลดแบบหน้า 3 หลัง 2 แต่ผู้เขียนอธิบายว่าเป็นลักษณะ
แบบหน้า  2 หลัง  2 แบบวิหารหลวงวัดเชียง ม่ัน  (หน้า  80) หรือคําอธิบาย
ความสัมพันธ์ระหว่างเจดีย์ทรงปราสาทยอดที่วัดหัวข่วงเมืองน่าน วัดโลกโมฬี ซ่ึง
คล้ายคลึงกับเจดีย์วัดธาตุน้อย เมืองหลวงพระบาง แต่ผู้เขียนกลับระบุว่าเป็นเจดีย์วัด
ธาตุหลวง (หน้า 410) เป็นต้น  
 นอกจากน้ี ยังมีการให้ข้อมูลภาพท่ีผิดพลาดในหลายแห่ง เช่น ภาพวิหารหลวง
วัดเจดีย์หลวง แต่ถูกนําไปใช้อธิบายเป็นวิหารหลวงวัดเชียงม่ัน (หน้า 96) หรือภาพ 

3 นิทรรศการเมืองเชียงใหม่ ภาพถ่ายจากฟิล์มกระจก โดยหลวงอนุสารสุนทรกิจ พ.ศ. 2440 - 2470 
ณ หอศิลปวัฒนธรรมเมืองเชียงใหม่ (2562). 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 17 ฉบับที่ 2 (กรกฎาคม - ธันวาคม 2563) | 197 

วัดศรีชุมเมืองแพร่กลับเป็นภาพวัดศรีชุมเมืองลําปาง (หน้า 440) แม้จะเป็น
รายละเอียดข้อมูลเล็ก ๆ น้อย ๆ แต่ผู้ วิจารณ์เห็นว่าด้วยประสบการณ์ในการ
ศึกษาวิจัยของผู้เขียน ความผิดพลาดในรายละเอียดเหล่านี้ซ่ึงบางส่วนอาจมาจากการ
ตรวจทานท่ีตกหล่น หรือบางส่วนอาจเป็นข้อมูลท่ีไม่ถูกต้องจําเป็นท่ีจะต้องได้รับการ
แก้ไข โดยเฉพาะเม่ือผู้เขียนมีจุดประสงค์ให้หนังสือเล่มนี้สามารถนําไปใช้สําหรับการ
เรียนการสอนทางด้านประวัติศาสตร์ศิลปะ โบราณคดี การท่องเที่ยว การจัดการทาง
วัฒนธรรม ความแม่นยําและถูกต้องของข้อมูลจึงเป็นสิ่งท่ีมิอาจมองข้ามไปเสียได้ คง
จะเป็นการดีย่ิงต่อสํานักพิมพ์ในการให้ความใส่ใจเชิงวิชาการด้วยการปรับปรุงและ
ตรวจทานข้อมูลในการพิมพ์คร้ังต่อไป และสําหรับผู้อ่านหรือผู้สนใจท่ีได้ใช้หนังสือเล่ม
นี้เป็นแนวทางในการศึกษาแล้ว ผู้วิจารณ์เห็นว่าการตระหนักถึงความผิดพลาด
ดังกล่าวเป็นโอกาสอันดีท่ีจะได้สอบทานความรู้และค้นหาข้อมูลจากแหล่งอ่ืน ๆ มาใช้
ประกอบการศึกษาหนังสือเล่มนี้ด้วย  
  


