
วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 59 

บทความวิจยั 
- 

วิชาการ 

แถน: มโนทัศน์และ 
ความเข้าใจในสังคมอีสาน* 
(The Concept and Understanding  
of Thaen in Isan Society Past  
and Present) 
 
วุฒิชัย สว่างแสง** 
(Wuttichai Sawangsang) 
พุทธรักษ์ ปราบนอก*** 
(Puttharak Prabnok) 

* บทความน้ีเป็นส่วนหนึ่งของวิทยานิพนธ์เร่ือง “มโนทัศน์เ ร่ืองแถนใน
วัฒนธรรมอีสาน” ตามหลักสูตรปริญญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชา
ปรัชญาและศาสนาตะวันออก บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยขอนแก่น (The 
article is part of the Thesis entitled “The Concept of the Thaen 
in Isan Culture” A Thesis Submitted in Partial Fulfillment of the 
Requirements for the Degree Doctor of Philosophy Program in 
Eastern Philosophy and Religion, Graduate School, Khon Kaen 
University). 

** นักศึกษาระดับดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญาและศาสนาตะวันออก 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยขอนแก่น (Doctoral Candidate in the 
Doctor of Philosophy Program in Eastern Philosophy and  
Religion, Graduate School, Khon Kaen University). 

*** รองศาสตราจารย์ ดร. สาขาวิชาปรัชญาและศาสนาตะวันออก คณะ
มนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลัยขอนแก่น (Assoc. Prof. Dr., 
Department of Eastern Philosophy and Religion, Faculty of 
Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University). 

Received: December 19, 2020 
Revised: June 30, 2021 
Accepted: October 9, 2021 



60 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

บทคัดย่อ 
 
 บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือนําเสนอมโนทัศน์เกี่ยวกับความเชื่อเร่ืองแถน 
และการรับรู้ของคนอีสานท่ีมีต่อแถน โดยเป็นการศึกษาเชิงเอกสารพบว่า แถน 
หมายถึง วิญญาณฟ้า มีฐานะเป็นพระเจ้าสูงสุด ผู้สร้างโลก และมนุษย์ ในปัจจุบัน  
คนอีสานยังคงให้ความเคารพต่อความเชื่อเร่ืองแถน ในฐานะผีบรรพบุรุษท่ีเรียกว่า    
ผีฟ้า หรือผีแถน เป็นเทพเจ้าแห่งฝน และเป็นเทวดาตามคติพุทธและพราหมณ์ แต่
ความเข้าใจ และความเข้มข้นในความเชื่อเร่ืองแถนแตกต่างไปจากอดีตมาก การ
นําเสนอมโนทัศน์เร่ืองแถนในสังคมอีสานมี 6 ด้าน ได้แก่ (1) ความเชื่อ (2) ประเพณี 
(3) สังคม (4) วิถีชีวิต (5) วรรณกรรม และ (6) บทกวี นอกจากน้ี มโนทัศน์เร่ืองแถน
ยังถูกนําเสนอในฐานะเป็นมรดกทางภูมิปัญญา และทุนทางวัฒนธรรม มากกว่าการ
เผยแผ่ความเชื่อ และคําสอนแบบศาสนา  

 
คําสําคัญ: แถน, มโนทัศน์, ความเข้าใจ, สังคมอีสาน 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 61 

ABSTRACT 
 
 This article presents the belief by, and understanding of, Isan  region 
residents in the concept of Thaen. Results of documentary research were 
that Isan region residents see Thaen as a heavenly spirit ranked as the   
highest deity, creator of the world and mankind. An ancestral spirit worship 
in the Isan region, Thaen, also known as Phi Fha or Phi Thaen, is believed to 
be a god of rain as well as an angel in Buddhism and Brahminism. These 
findings indicated that despite a strong faith in Thaen, Isan popular        
understanding of, and attachment to, Thaen today differs from the past. Six    
aspects of Thaen are attributable to contemporary Isan residents: 1) belief; 
2 )  tradition; 3 )  society; 4 )  lifestyles; 5 )  literature; and 6) poetry. These     
involve intellectual heritage and cultural capital more than spreading faith 
and religious teaching.  

 
Keywords: Thaen, Concept, Understanding, Isan society 



62 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

บทนํา 
 เม่ือกล่าวถึงคําว่า “แถน” สําหรับคนอีสาน มักชวนให้นึกถึง เทพ หรือเทวดา 
ผู้ทําหน้าท่ีเกี่ยวกับฝน ความอุดมสมบูรณ์ของท้องไร่ ท้องนา ตามคติความเชื่อเร่ือง
แถนจะปันน้ําฝนให้ชาวโลก ปราชญ์ชาวอีสานได้บันทึกไว้เป็นวรรณกรรมกล่าวถึงแถน 
มีบทบาทท่ีเกี่ยวข้องกับวิถีชีวิตผู้ท่ีประกอบอาชีพเกษตรกรรม (Rittidet 2001: 92) 
การถ่ายทอดคติความเชื่อเร่ืองแถน ปรากฏอย่างเด่นชัดในตํานาน พงศาวดาร นิทาน
พ้ืนบ้านของคนอีสานท่ีเล่าสืบต่อ ๆ กันมา (Dhammawatra 2012: 44) มีเนื้อหา
อธิบายที่มาของความเชื่อ ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ และเพ่ือความเพลิดเพลิน
สนุกสนาน หรือเป็นนิทานสอนใจ เม่ือมาถึงยุคปัจจุบันเร่ืองเล่าเหล่านี้ก็ไม่เป็นท่ีนิยม 
เร่ืองราวเกี่ยวกับแถนจึงค่อยห่างไกลออกจากการรับรู้ของสังคมอีสานมากข้ึน เหลือ
เพียงจารีต และข้อปฏิบัติท่ีทําสืบต่อกันทางวัฒนธรรมเท่านั้น คนท่ีรู้และเข้าใจ
เกี่ยวกับคําว่าแถนอย่างถูกต้องมีจํานวนน้อยลง 
 สังคมอีสานในปัจจุบันนับถือพุทธศาสนาเป็นศาสนาหลัก รูปแบบความเชื่อ 
วัฒนธรรม ประเพณี ก็ได้รับอิทธิพลมาจากคําสอนทางพุทธศาสนา การอธิบายความ
เชื่อ หรือวัฒนธรรมประเพณี ก็จะใช้คําอธิบายตามคติของพุทธศาสนา หรือศาสนา
นิยมท่ีสังคมรู้จัก แถนซ่ึงเป็นความเชื่อด้ังเดิมของคนอีสานจึงถูกปรับบทบาท และถูก
อธิบายตามความเชื่อกระแสหลัก การรับรู้ข้อเท็จจริงเกี่ยวกับแถนของคนอีสานจึง
เปลี่ยนไปจากเดิมตามกระแสนิยมทางวัฒนธรรม และความเชื่อของยุคสมัย อย่างไรก็
ตาม แม้ความเข้าใจเก่ียวกับแถนของสังคมอีสานในปัจจุบัน ไม่ได้ถูกรับรู้ หรือเข้าใจ
เหมือนอย่างในอดีต แต่วัฒนธรรม ประเพณี ความเชื่อ รวมถึงบทกวีท่ีพรรณนาถึง
ความเป็นอีสานท่ีนําเสนอออกมา ล้วนสะท้อนจิตสํานึกของคนอีสานท่ีมีต่อแถนท้ังสิ้น 
หากพิจารณาให้เห็นถึงแก่นของวัฒนธรรมอีสานพบว่า แถนเป็นความเชื่อท่ีค้ํายัน
โครงสร้างของวัฒนธรรมอีสาน ก่อนท่ีจะได้รับอิทธิพลจากวัฒนธรรมพุทธและ
พราหมณ์อย่างเช่นในปัจจุบัน ดังนั้น จิตสํานึกและความเข้าใจของคนอีสานยังคงให้
ความสําคัญกับแถน เป็นแต่เพียงการนําเสนอแถนในสังคมอีสานปัจจุบัน ไม่ได้เข้มข้น
เหมือนอย่างในอดีตเท่านั้น 
 จากประเด็นท่ีกล่าวมาแล้วข้างต้น ในบทความนี้ จึงมุ่งจะนําเสนอมโนทัศน์
และความเข้าใจเกี่ยวกับความเชื่อเร่ืองแถนของคนอีสาน รวมถึงภาคแสดงของ



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 63 

วัฒนธรรมแถนในสังคมอีสานในปัจจุบันว่ามีลักษณะเป็นเช่นไร โดยใช้วิธีการศึกษา
จากเอกสารท่ีเกี่ยวข้อง เช่น เอกสารทางประวัติศาสตร์ วรรณกรรมอีสาน การตีความ
สัญญะทางวัตถุและวัฒนธรรม เจาะจงเฉพาะเนื้อหาท่ีเกี่ยวข้องกับมโนทัศน์เร่ืองแถน
เท่านั้น นํามาเรียบเรียงและวิเคราะห์ปรากฏการณ์ ความเชื่อ ความเข้าใจของคน
อีสาน ด้วยการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ในหัวข้อสําคัญ คือ ท่ีมาของความเชื่อเร่ืองแถน 
มโนทัศน์ความเชื่อเร่ืองแถน แถนในความเข้าใจของสังคมอีสาน และการนําเสนอ
ความเชื่อเร่ืองแถนในสังคมอีสานปัจจุบัน เพ่ือเป็นแนวทางในการศึกษาค่านิยมทาง
วัฒนธรรมท่ีมีการปรับตัวไปตามยุคสมัย แต่ยังคงเค้าโครงความเชื่อด้ังเดิมไว้ แสดงให้
เห็นถึงแก่นของความเชื่อท่ีปรับบทบาทเป็นวัตถุทางวัฒนธรรม ทําให้สามารถสืบต่อ 
หรือประกอบสร้างใหม่ตามพลวัตของวัฒนธรรมท่ีมีการเปลี่ยนแปลงไม่หยุดนิ่ง ความ
เชื่อจึงเป็นสิ่งไม่ตาย แต่สามารถปรับตัวไปตามค่านิยมของสังคม การศึกษาน้ีจึงมีส่วน
ช่วยให้เกิดความเข้าใจต่อแก่นฐาน และการเปลี่ยนแปลงของวัฒนธรรมอีสาน ผ่าน
ความเชื่อเร่ืองแถนของคนอีสาน แม้มีการเปลี่ยนแปลงไปตามค่านิยมของสังคม แต่
ยังคงสะท้อนความเป็นแก่นฐานของความเชื่อท่ีมีมนต์เสน่ห์และเอกลักษณ์เฉพาะตัว  

 
ท่ีมาของความเชื่อเรื่องแถน 
 แถนเป็นความเชื่อด้ังเดิมปรากฏมีอยู่แต่เดิมในวัฒนธรรมอีสาน ก่อนท่ีจะมี
การรับเอาพุทธศาสนา มักมีเนื้อหาเป็นตํานานทางวัฒนธรรม ไม่ปรากฏคัมภีร์ หรือ
ตําราเฉพาะ เช่น  คัมภี ร์ทางศาสนาท่ัวไป  แต่มีปะปนอยู่ ในรูปแบบวิ ถีชี วิต 
ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมอีสาน การสืบค้นท่ีมาของความเชื่อเร่ืองแถนสามารถ
แบ่งกลุ่มออกเป็น 5 ประการ ดังต่อไปน้ี 
 1. วรรณกรรมมุขปาฐะ 
 การบอกเล่าเร่ืองราวท่ีสืบต่อกันมาจากอดีตสู่ปัจจุบัน ถือว่าเป็นส่วนหนึ่งของ
การบรรยายข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ หรือเร่ืองราวของคนในสังคมโดยคนใน
สังคม มีความเป็นธรรมชาติของภูมิปัญญามนุษย์ท่ีพยายามสะท้อนเร่ืองราว แนวคิด 
คติชาวบ้าน และวิถีชีวิตของคนในสังคม โดยการจดจําสืบต่อกันมาจากปากต่อปาก 
ผ่านคนรุ่นหนึ่งสู่คนอีกรุ่นหนึ่ง ผ่านยุคหนึ่งสู่อีกยุคหนึ่ง จนถือว่าเป็นมรดกทางสังคม 
และไม่สามารถสืบหาต้นตอผู้เร่ิมต้นได้ (Punnothok 2003: 29) เช่น นิยายปรัมปรา 



64 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

ตํานาน สุภาษิต ปริศนา เป็นต้น ความเชื่อเร่ืองแถนก็เป็นความเชื่อเร่ืองหนึ่งท่ีมีการ
จดจําและเล่าสืบต่อกันมาเป็นตํานาน นิทานปรัมปราในกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว ก่อนท่ี
จะมีจดบันทึกเป็นอักษร ดังท่ีปรากฏในคําข้ึนต้นในปริเฉทท่ี 2 ของพงศาวดาร     
ล้านช้างความว่า “ดูราสปุริสท้ังหลาย ดังเราจักรู้มามีในกาลเม่ือก่อน เฒ่าเก่าเล่ามา
เป็นคําปรําปราสืบ ๆ มา” (Kurusapa Business Organization 1963: 137) แสดง
ให้เห็นว่า แถนเป็นความเชื่อท่ีมีการนับถืออยู่แต่เดิม และเป็นท่ีนิยมเล่ากันในอดีต  
 ในปัจจุบัน การบอกเล่าถึงความเชื่อเร่ืองแถนยังมีปรากฏอยู่ในวัฒนธรรม
อีสาน โดยมักถูกเล่าเป็นนิทานเพ่ือความสนุกสนาน เป็นคติเตือนใจ และเป็นคําสอน
ทางจารีต เช่น นิทานการสร้างโลก นิทานเกี่ยวกับข้าว นิทานเกี่ยวกับปรากฏการณ์
ต่าง ๆ ทางธรรมชาติ เป็นต้น ซ่ึงเป็นภูมิปัญญาของคนอีสานในอดีต ท่ีสอดแทรก
ความเชื่อเข้ากับการดําเนินชีวิต แล้วนําเสนอในรูปแบบท่ีเข้าใจง่าย พร้อมท้ังปลูกฝัง
ความเชื่อ และคําสอนให้กับคนในสังคมไปในตัว นอกจากน้ี วรรณกรรมมุขปาฐะท่ี
เกี่ยวกับแถน ยังช่วยอธิบายพฤติกรรมทางสังคม และที่มาของวัฒนธรรมอีสานได้เป็น
อย่างดี 
 2. วรรณกรรมท่ีบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร  
 แต่เดิมความเชื่อเร่ืองแถนมีการส่งต่อทางวัฒนธรรมความเชื่อแบบมุขปาฐะ 
บทบาทของแถนมีความสอดคล้องอยู่กับวิถีชีวิตของคนในสังคม ความเชื่อถูกถ่ายทอด
ลงสู่การปฏิบัติ และกระทําต่อ ๆ กันมา เม่ือสังคมมีการพัฒนาขึ้นเป็นระบบ ปัจจัย
ทางด้านสังคมและการปกครองทําให้เกิดการปรับเปลี่ยนการสืบต่อของความเชื่อ และ
ใช้ประโยชน์จากความเชื่อมากข้ึน ความเชื่อท่ีจดจําต่อกันมาจึงเร่ิมมีการจดบันทึกเป็น
ลายลักษณ์อักษร โดยเฉพาะวรรณกรรมเก่าแก่ทางศาสนา วรรณกรรมนิทาน และ
วรรณกรรมทางประวัติศาสตร์ท่ีมีการจัดบันทึก หรือสร้างข้ึนในอดีต 
 ความเชื่อเร่ืองแถนถูกบันทึกคร้ังแรกเมื่อใด ไม่อาจทราบแน่ชัดได้ แต่
สันนิษฐานว่าน่าจะมีการเริ่มบันทึกเพ่ือใช้ในทางพิธีกรรม หรือใช้ในทางศาสนา เช่น 
ความโตเมืองของชาวไทดํา ซ่ึงเป็นเอกสารท่ีบันทึกเร่ืองราวของชนชาติไทดํา 
ตลอดจนการบันทึกลําดับเครือญาติวงศ์ตระกูล บันทึกนี้จะนําออกมาอ่าน หรือสวดใน
งานศพเพ่ือบอกให้ขวัญของผู้ตายเดินทางกลับเมืองแถน และสื่อให้เห็นถึงความเชื่อ 
เช่น แถนเป็นผู้ให้กําเนิดมนุษย์และสัตว์ต่าง ๆ ผีและคนเมื่อตายแล้วจะต้องไม่ทํา



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 65 

อะไรร่วมกัน เม่ือคนตายแล้วจะต้องทําพิธีบอกให้รับรู้ เชื่อเร่ืองลางสังหรณ์ เชื่อว่าการ
ท่ีคนเจ็บป่วยนั้นเกิดจากขวัญออกจากร่างกายไปท่ีอ่ืนแล้วไม่กลับเข้าสู่ร่างกาย     
เป็นต้น (Worahan 2018: 513) อย่างไรก็ตาม ความโตเมืองก็เป็นเพียงบันทึกเฉพาะ
กลุ่มชนชาติไทดํา ไม่ได้มีการใช้แพร่หลายในกลุ่มไทอ่ืน ๆ  
 หลังจากที่พุทธศาสนาเผยแพร่เข้ามา ได้มีการแต่งวรรณกรรมทางศาสนา
มากมาย รวมถึงการนําเอานิทานพ้ืนบ้านมาดัดแปลงเข้ากับเนื้อหาคําสอนทาง    
พุทธศาสนา เป็นลักษณะชาดกนอกนิบาต ซ่ึงเป็นลักษณะโดยทั่วไปของวรรณกรรม
อีสาน ท่ีพยายามกล่าวอ้างให้เป็นชาดก แต่ความจริงแล้วไม่ปรากฏอยู่ในนิบาตชาดก 
(Punnothok 2003: 111) ความเชื่อเร่ืองแถนก็ถูกนํามาบันทึกร่วมเป็นส่วนหนึ่งของ
วรรณกรรม เช่น วรรณกรรมเรื่องขุนบรม วรรณกรรมพญาคันคาก วรรณกรรมท้าวฮุ่ง
ขุนเจือง วรรณกรรมขูลูนางอ่ัว เป็นต้น เนื้อหาในวรรณกรรมมักสะท้อนบทบาทของ
แถนตามความเชื่อด้ังเดิม รวมถึงความขัดแย้งของความเชื่อท่ีปรากฏในวรรณกรรม 
เช่น ตัวละครจะนับถือผีฟ้าผีแถนแต่ลําดับต่อมาจะรบกับผีฟ้าผีแถน เป็นสงคราม
ยืดเย้ือพระอินทร์ต้องลงมาหย่าศึกตัวละครจึงไปบูชาพระธาตุจุฬามณี แสดงถึงการ
เปลี่ยนคติความเชื่อจากผีไปสู่พุทธศาสนา ความขัดแย้งเหล่านี้ทําให้เกิดการสร้าง
วรรณกรรมมนุษย์ทําสงครามกับแถนและมนุษย์เป็นผู้ชนะ (Dhammawatra n.d.: 
91) ท้ังยังมีความพยายามอธิบายแถนให้เข้ากับเทพในพุทธศาสนา เช่น พระยาแถน
ข่ืน คือ พระอินทร์ หรือ แถนแต่ง คือ พระวิษณุกรรม เป็นต้น (Michanthi 1997: 
13) สะท้อนค่านิยมของคนในสังคมท่ีมีต่อความเชื่อเร่ืองแถน จากแถนในความเชื่อ
ด้ังเดิม สู่ผู้ร้ายในวรรณกรรม และกลายเป็นเทวดาในพุทธศาสนาในท่ีสุด 
 นอกจากน้ี ความเชื่อเร่ืองแถนยังถูกใช้ประโยชน์ในการปกครอง เป็นส่วนหนึ่ง
ของบันทึกทางประวัติศาสตร์กลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว โดยในสมัยพระเจ้าวิชุณหราชมี
การปรับโครงสร้างของสังคมลาว ซ่ึงมีการเชื่อมโยงโลกทัศน์ทางพุทธศาสนา และ
แนวคิดท่ีเป็นแก่นแกนของวัฒนธรรมลาวเชื่อมร้อยเข้าด้วยกัน ได้มีการออกคําสั่งให้มี
การนําเอาเร่ืองราวพ้ืนบ้านโบราณ ซ่ึงส่วนใหญ่เป็นการบอกเล่าปากต่อปากมาเขียน
เป็นบัน ทึก ท่ี เ รียก ว่า  นิทานขุนบรม  (Stuart - Fox 2010 :  13)  ผู้ แ ต่ ง  คือ            
พระมหาเทพหลวง กับพระมหามงคลสิทธิ โดยความเห็นชอบของพระเจ้าแผ่นดิน 
เนื้อหาตอนท้ายจบลงในสมัยของพระเจ้าวิชุลราช ประมาณ พ.ศ. 2046 - 2047 



66 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

(Wirawong 1997: 18) เนื้อหาได้กล่าวถึงความชอบธรรมของกษัตริย์ท่ีสืบเชื้อสายมา
จากบรรพบุรุษ คือ ขุนบรม ผู้ท่ีมากด้วยบุญญาบารมี มีฐานความเชื่อเดิมจากคติโอรส
แถน ให้สอดคล้องกับคําสอนพุทธศาสนาเร่ืองการสั่งสมกรรมดี การเวียนว่ายตายเกิด
ได้มาเป็นกษัตริย์ ทําให้เกิดความชอบธรรมในการเป็นผู้ปกครอง นับว่าเป็นเอกสาร
ฉบับท่ีมีการบันทึกอย่างเป็นทางการ และเนื้อหาในส่วนนี้ก็เป็นส่วนหนึ่งของ
พงศาวดารล้านช้าง โดยความเชื่อเร่ืองแถนจะปรากฏอยู่ในตอนต้น เนื้อหามุ่งไปท่ีการ
กําเนิดข้ึนของมนุษย์ และมโนทัศน์เร่ืองแถนตามความเชื่อของกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว 
พงศาวดารล้านช้างจึงเป็นเอกสารสําคัญในการเป็นแหล่งสืบค้นข้อมูลหลักใน
การศึกษา  
 3. ประวัติความเป็นมาของคนไท - ลาว 
 คนอีสาน หรือไทอีสาน เป็นชื่อเรียกประชากรท่ีอาศัยอยู่บริเวณพ้ืนท่ีภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย มีความสัมพันธ์ทางประวัติศาสตร์กับกลุ่ม   
ชาติพันธ์ุไท - ลาว นักประวัติศาสตร์บางกลุ่มมีความเห็นว่ากลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว 
น่าจะมีถ่ินกําเนิดในประเทศจีน ซ่ึงเป็นกลุ่มชนท่ีต้ังถ่ินฐานอยู่ทางทิศตะวันตกเฉียงใต้
ของจีน และรู้จักกันในนามว่า อ้ายลาว (Ai - Lao) (Stuart - Fox 2010: 5) เม่ือ 
2800 ปี ก่อนพุทธศักราช ชนชาติลาวนี้ ได้สร้างเมืองใหญ่ 3 เมือง คือ เมืองนครลุง 
เมืองนครปา และเมืองนครเงี้ยว (Phomwongsa 1958: 1) ก่อนท่ีจะอพยพเร่ือยลง
มาจนมีการแบ่งแยกเขตแดนเป็นคนไทยกับคนลาวอย่างเช่นในปัจจุบัน 
 ประวัติศาสตร์บางส่วนของกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว มีการอธิบายในเชิง      
มโนภาพ มีเนื้อหาข้อเท็จจริงทางประวัติศาสตร์ผสมเข้ากับความเชื่อ มีลักษณะเป็น
ประวัติศาสตร์วัฒนธรรมท่ีใช้ในการอธิบายความเป็นมาของกลุ่มชาติพันธ์ุ โดยเชื่อว่า
ชนชาติอ้ายลาวเป็นพวกท่ีมีความเจริญทางวัฒนธรรม อาศัยอยู่ตามลุ่มแม่น้ําท่ีมีความ
อุดมสมบูรณ์ มีความรู้ด้านการเพาะปลูก และการเกษตร ด้วยเหตุนี้ จึงทําให้วิถีชีวิต
ของชนชาติอ้ายลาวผูกพันอยู่กับธรรมชาติ มีความเคารพยําเกรงในฟ้าและธรรมชาติ 
ปราชญ์บางท่านมีความเห็นว่า คําว่า “ลาว” คือคําเดียวกับคําว่า “ดาว” เนื่องจาก
พวกลาวอยู่ท่ีสูง จึงถือเป็นพวก “ดาว” หรือ “เทียน แถน ไท ไท้” ซ่ึงหมายถึงฟ้า
เหมือนกัน ดังนั้น ลาวก็ต้องแปลว่า “ฟ้า” ได้ เพราะเสียง “ด” กลายเป็น “ล” 
เพราะเหตุนี้พวกลาวจึงมีลัทธิถือผีฟ้ามาแต่เดิม (Wirawong 1997: 13) ชนชาติ   



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 67 

อ้ายลาวยังเชื่ออีกว่า บรรพบุรุษของตนเป็นชาวฟ้าท่ีลงมาอาศัยบนโลกมนุษย์ จึงนิยม
เรียกตนเองว่า ไท เป็นเคร่ืองหมายแสดงให้รู้ว่าตนเองมาจากพวกดาว พวกแถน และ
แสดงให้พวกเดียวกันได้รู้ว่าเป็นพวกไทด้วย (Phomwongsa 1958: 2 - 3) เพ่ือแสดง
ความเป็นชนชาติของตน ใช้เป็นชื่อกลาง ให้พวกตนและพวกอ่ืนรู้ว่าพวกตนมาจาก
แถน จึงนิยมเอาคําว่า ไท มาต้ังชื่อบ้านเมือง เช่น เมืองไทหลี ไทหว่อ ส่วนจีน      
ออกเสียงไทไม่ชัดกลายเป็น ไต้ ต้า ไต๋ ไถ่ ไป ตามสําเนียงจีน (Phomwongsa 1958: 
4 - 5)  
 นอกจากนี้ ยังมีการสร้างอาณาจักรข้ึนใหม่ ชื่อว่าอาณาจักรแถน เพ่ือให้ระลึก
ถึงว่าตนเองเป็นพวกแถน นักประวัติศาสตร์บางกลุ่มเชื่อว่าเมืองแถนนี้น่าจะอยู่บริเวณ
ทางตอนเหนือของประเทศเวียดนาม หรือท่ีในปัจจุบันเรียกว่า เดียนเบียนฟู 
(Saenpuran 2011: 8) ในต้นศตวรรษท่ี 8 หรือท่ี 9 ได้มีชุมชนไทขนาดเล็กเกิดข้ึนใน
เขตเชียงแสนทางภาคเหนือสุดของไทย คนไทกลุ่มอ่ืน ๆ ก็โยกย้ายเข้าสู่บริเวณหุบเขา
สูงในภาคตะวันตกเฉียงเหนือของเวียดนาม มีความเป็นไปได้ท่ีเมืองแถนศูนย์กลาง
ของการอพยพเคล่ือนย้ายไปสู่จุดอ่ืน ๆ (Stuart - Fox 2010: 8) กลุ่มชาติพันธ์ุท่ีเรียก
ตนเองว่าไท - ลาว จึงมีความสัมพันธ์ทางประวัติศาสตร์และวัฒนธรรมร่วมกันมา
ต้ังแต่อดีต หากวิเคราะห์ความเชื่อและวัฒนธรรมของคนไท - ลาวในปัจจุบัน ก็จะพบ
รอยของวัฒนธรรมท่ีมีรากเหง้าเดียวกัน เช่น การนับถือวิญญาณบรรพบุรุษ ความเชื่อ
เร่ืองขวัญ ความอุดมสมบูรณ์ของฟ้าฝน เป็นต้น 
 ปัจจุบัน คําว่า ไท มีความหมายว่า คน คือ มนุษย์ท่ีสืบเชื้อสายมาจากฟ้า เป็น
พวกแถน พวกไท้ เป็นพวกท่ีมีอํานาจ ผู้เป็นใหญ่อยู่บนสวรรค์ชั้นฟ้าและพ้ืนแผ่นดิน 
ลาวไม่นิยมใช้เป็นชื่อชนชาติ แต่นิยมแปลว่า เทวดา หรือแถน และมีความหมายเรียก
คน เช่น ไทบ้าน ไทเมือง (Phomwongsa 1958: 7) พวกไทเม่ืออพยพไปยังท่ีต่าง ๆ 
ก็รวมกลุ่มกันสร้างอาณาจักรของตนเอง และรวมพวกไทไว้ด้วยกัน ไทจึงเป็นคําเรียก
กลุ่มคน เพียงให้พอรู้ว่าพวกตนเป็นชนชาติเดียวกันท่ีสืบมาจากฟ้าแถน คําอธิบายใน
เชิงประวัติศาสตร์วัฒนธรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว แสดงให้เห็นถึงความสําคัญ
ของความเชื่อเร่ืองแถนท่ีอยู่คู่กับประวัติศาสตร์ชาติพันธ์ุมาอย่างยาวนาน แถนจึงมี
บทบาทท้ังเป็นความเชื่อด้ังเดิม ต้นกําเนิดชาติพันธ์ุ สู่การเป็นเทพเจ้าประจําชนชาติ 
ผู้ทําหน้าท่ีปกป้องคุ้มครองคนไท - ลาว เร่ือยมา 



68 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

 4. สัญญะทางวัตถุ 
 มนุษย์มีความสามารถในการสร้างวัตถุต่าง ๆ ข้ึนมาใช้เพ่ือเป็นเคร่ืองมือ
อํานวยความสะดวกในการใช้ชีวิต เคร่ืองมือเหล่านี้ยังทําให้เราทราบสภาพของสังคม
มนุษย์แต่ละยุคได้ เช่น การจําแนกยุคของมนุษย์ก่อนประวัติศาสตร์จากเครื่องมือ
เคร่ืองใช้ การจําแนกกลุ่มอารยธรรมของมนุษย์ เป็นต้น ด้วยเหตุนี้ โบราณวัตถุ หรือ
วัตถุต่าง ๆ ท่ีมนุษย์สร้างข้ึนย่อมมีสัญญะ หรือมีความหมายซ่อนอยู่ จึงต้องอาศัยการ
ตีความ หรือถอดรหัสเพ่ือให้เข้าถึงสัญญะนั้น โดยเฉพาะสัญญะท่ีเกี่ยวข้องกับความ
เชื่อ มักเป็นสิ่งท่ีบ่งบอกถึงร่องรอยทางอารยธรรมได้เป็นอย่างดี 
 ในวัฒนธรรมกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว มีการค้นพบ “หินดาว” คนลาวเรียก
เคร่ืองมือหินนี้ว่า ต่ังเจือง (แท่นนั่งของขุนเจือง) หรือฆ้องบั้งหิน (กลองมโหระทึกหิน) 
ถูกค้นพบบริเวณทางทิศตะวันออกเฉียงเหนือของแขวงหลวงพระบางใกล้ ๆ กับเขต
สายภูเลย เช่น ภูข้าวลีบ ภูสามสุม ภูปากเกอ คนลาวถือว่า ดินแดนแถบนี้เป็นถ่ิน
กําเนิดของบรรพชนของคนลาว (ซ่ึงหมายถึงบรรพชนของคนในตระกูลไทด้วย) เม่ือ
กว่า 3,000 ปีมาแล้ว (Chaiyakandha 2014: 198) หินดาวนี้ถูกตีความว่าเป็นหินท่ี
คนโบราณสลักเร่ืองราวตามความเชื่อเกี่ยวกับเมืองแถน ภาพสลักบนหินดาวจึงเป็น
สัญลักษณ์ท่ีประกอบกันข้ึน เพ่ือแสดงความเชื่อเกี่ยวกับจักรวาลว่า โลกของแถนอยู่
เบื้องบนสุด หรืออยู่บนฟ้าแทนด้วยภาพดาวใหญ่ โลกมนุษย์ซ่ึงอยู่เบื้องล่างแทนด้วย
ภาพฟันเลื่อยท่ีมีลักษณะเหมือนภูเขาสลับกัน โลกของแถนและโลกมนุษย์ยังเชื่อมต่อ
ด้วยเครือเขากาด คนและแถนจึงไปมาหาสู่กันได้ มีการสลักภาพลายเส้นคด หรือโค้ง
เหมือนเถาวัลย์พืช เป็นสัญลักษณ์แทนเครือเขากาด มีการพัฒนารูปแบบให้วิจิตรมาก
ข้ึนด้วยการป้ันรูปสัตว์ต่าง ๆ ไว้รอบนอก เป็นตัวแทนของโลกท่ีอุดมสมบูรณ์ 
(Thepsimuang 2011: 35)  
 นอกจากนี้ ยังมีการค้นพบสิ่งประดิษฐ์รูปดาวจํานวนมากกระจายไปท่ัวแหลม
สุวรรณภูมิ ท้ังท่ีเป็นหินสลักลายแต้มตามหน้าผา หรือผนังถํ้า เคร่ืองปั้นดินเผาท่ีมีรูป
ดาว รูปสัตว์เลื้อยคลานท่ีมีความเก่ียวพันกับวัฒนธรรมหินดาว ภาคอีสานมีการพบ
สัญลักษณ์รูปดาวในบรรดาไหดินเผาซ่ึงพบในหลุมฝังศพคนโบราณท่ีบ้านเชียง จังหวัด
อุดรธานี ก็มีไหดินเผาจํานวนหนึ่งสลักรูปดาว หรือไม่ก็เป็นลายเขียนสีรูปดาว ซ่ึงเป็น
แบบเดียวกับท่ีอยู่บนหินดาวท่ีภูข้าวลีบและภูสามสุม ดังนั้น จึงถือได้ว่าชนเผ่าท่ีสร้าง



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 69 

หินดาวท่ีภูข้าวลีบ และภูสามสุมนั้น เป็นชนเผ่าเดียวกับท่ีสร้างไหดินเผาท่ีบ้านเชียง
เม่ือประมาณ 3,000 - 5,000 ปีก่อน (Thepsimuang 2011: 37 - 40)  
 สัญลักษณ์ดาวน้ี ยังสอดคล้องกับความเชื่อเร่ืองแถนท่ีว่า แถน คือ เจ้าแห่งฟ้า 
เปรียบเทียบได้กับดาวใหญ่ หรือหมายถึงดวงอาทิตย์ท่ีส่องสว่างเป็นเจ้าแห่งฟ้า และมี
ลูกหลานมากมายดุจดวงดาวเล็กท่ีส่องแสงในยามค่ําคืน เม่ือมนุษย์ตายไปวิญญาณก็
จะกลับไปเป็นดาวท่ีส่องแสงระยิบระยับเคียงคู่กับดาวใหญ่ในดินแดนแห่งแถนอีกคร้ัง 
(Phutha 2013: 31) พิธีกรรมเก่ียวกับศพในยุคแรกสุด จึงมีการสานตาเหลว หรือ
เฉลวจากไม้ไผ่ เป็นรูปดาวหกแฉก จําลองขวัญลายก้นหอยบนกลางกระหม่อม ใช้ฝัง
กับศพเพ่ือเรียกขวัญแต่เน่าเปื่อยย่อยสลายหมดไป เพ่ือให้วิญญาณเดินทางไปสู่เมือง
ฟ้า (Wongthes 2019) ในปัจจุบันยังมีการใช้ในพิธีกรรมเกี่ยวกับการเซ่นไหว้วิญญาณ 
หรือเพ่ือป้องกันสิ่งชั่วร้ายตามคติความเชื่อของคนอีสาน (Leesuwan 2010: 175) 
 ภาพสลักบนหน้ากลองมโหระทึกท่ีพบในภาคอีสาน ก็มีรูปแบบการสร้างท่ี
สอดคล้องกับคติความเชื่อเร่ืองนี้ มีรูปสลักดาวใหญ่อยู่ตรงกลาง ถัดออกมาก็จะมี
ลวดลายต่าง ๆ บริเวณขอบจะมีรูปของกบประจําอยู่ และใช้เป็นเคร่ืองดนตรีในการ
ประกอบพิธีกรรม โดยเฉพาะการขอฝน หรือเพ่ือความอุดมสมบูรณ์ วัฒนธรรมการใช้
กลองมโหระทึกจึงน่าจะมีความสัมพันธ์กับวัฒนธรรมคนดาว ซ่ึงอาจมีการพัฒนามา
จากยุคท่ีมนุษย์รู้จักปั้นดินสลักหิน หรือเขียนสีมาสู่ยุคท่ีมนุษย์รู้จักการถลุงเหล็กและ
หล่อเคร่ืองมือจากโลหะ จึงมีการสร้างเคร่ืองมือข้ึนมาใช้ในการประกอบพิธีกรรม แต่ก็
ยังคงคติการสร้างและความเชื่อด้ังเดิมเอาไว้  
 นอกจากน้ี ยังมีวัตถุทางวัฒนธรรมอ่ืนอีก ท่ีแฝงสัญญะของความเชื่อเร่ืองแถน 
เช่น ลวดลายผ้าท่ีทอเป็นรูปสัญญะ และสัตว์ในจินตนาการ มักใช้ในทางพิธีกรรม และ
สื่อความหมายในทางความเชื่อ น้ําเต้าสัญญะของความอุดมสมบูรณ์จากคติความเชื่อ
เร่ืองคนเกิดจากน้ําเต้าปุง ควายเป็นสัญญะของความอดทน ความอุดมสมบูรณ์และ
การทํานา กบเป็นสัญญะของฟ้าฝน เป็นต้น สัญญะเหล่านี้มักมีท่ีมาของการสร้างจาก
ความเชื่อเ ร่ืองแถน โดยเฉพาะการสื่อความหมายถึงเ ร่ืองฟ้าฝน และความ          
อุดมสมบูรณ์ การถอดสัญญะทางวัตถุจึงเป็นส่วนหน่ึงของการบอกเล่าถึงท่ีมาของ
ความเชื่อเร่ืองแถน ท่ีถูกถ่ายทอดโดยผ่านสัญลักษณ์ และวัตถุทางวัฒนธรรม ท้ังนี้ 
สัญญะท่ีถูกสร้างข้ึนยังสะท้อนมุมมองของความเชื่อ เพราะหากพิจารณาผ่านสัญญะท่ี



70 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

ใช้ก็จะพบว่า ความเชื่อเร่ืองแถน มักใช้สัญญะทางธรรมชาติ และสัญญะท่ีเกี่ยวข้อง
กับความอุดมสมบูรณ์ สะท้อนความสัมพันธ์ของมนุษย์ท่ีพ่ึงพาธรรมชาติในการ
ดํารงชีวิต มีความเคารพในธรรมชาติ จึงใช้สัญญะทางธรรมชาติเป็นสิ่งแทนของ  
ความเชื่อ 
 5. สัญญะทางวัฒนธรรม 
 วัฒนธรรมอีสานมีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะ แม้ว่าวัฒนธรรมส่วนใหญ่ใน
ปัจจุบันจะได้รับอิทธิพลจากพุทธศาสนา และมักมีการตีความทางวัฒนธรรมว่ามี
รากฐานมาจากคําสอนของพุทธศาสนา แต่หากตรวจสอบลงไปจริง ๆ ก็จะเห็นความ
ทับซ้อนทางวัฒนธรรม หรือกิจกรรมทางวัฒนธรรมบางอย่างไม่สามารถอธิบายด้วย 
คําสอนของพุทธศาสนาโดยตรง พฤติกรรมของสังคมท่ีแสดงออกร่วมกัน เพ่ือความ   
ดีงาม และเป็นสิ่งท่ีกระทําต่อกันมาจนกลายเป็นวัฒนธรรม มักสะท้อนภูมิปัญญาของ
มนุษย์ท่ีมีต่อรากฐานทางวัฒนธรรม ซ่ึงเป็นตัวค้ํายันโครงสร้างของสังคม และสํานึก
บางประการของคนในสังคมเอาไว้ ทําให้ท้ังพฤติกรรมของมนุษย์และวัฒนธรรมท่ีสื่อ
ออกมา มีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะ เป็นสัญญะทางวัฒนธรรมท่ีแสดงออกมาแล้วก็
สามารถเข้าใจ หรือจําแนกกลุ่มทางวัฒนธรรมได้ เช่น การไหว้เป็นวัฒนธรรมแบบ
เอเชีย การจับมือและการสวมกอดเป็นวัฒนธรรมแบบตะวันตก การทําบุญตักบาตร
เป็นวัฒนธรรมแบบพุทธ เป็นต้น พฤติกรรมเหล่านี้ย่อมมีสัญญะทางวัฒนธรรมแฝงอยู่ 
 วัฒนธรรมอีสานเป็นวัฒนธรรมร่วมกับกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว มีสัญญะทาง
วัฒนธรรมท่ีมีลักษณะเฉพาะ เช่น การนับถือผี การนับถือวิญญาณบรรพบุรุษ มีความ
เชื่อเ ร่ืองขวัญ เคารพในธรรมชาติ มีจุดมุ่งหมายของวัฒนธรรมเพ่ือขอความ        
อุดมสมบูรณ์ พืชพันธ์ุธัญญาหารมีความอุดมสมบูรณ์ ฟ้าฝนตกต้องตามฤดูกาล 
สัญญะทางวัฒนธรรมเหล่านี้สะท้อนโครงสร้างของสังคมท่ีมีการเคารพผู้อาวุโส สังคม
กสิกรรมท่ีมีการพ่ึงพาธรรมชาติ และมีจารีตท่ีสร้างข้ึนเพ่ือต้องการให้บรรลุ
จุดมุ่งหมาย ต่อมาก็กลายมาเป็นวัฒนธรรมท่ีสืบต่อกันมา  
 เม่ือสืบค้นและวิเคราะห์ลงไปสู่เบื้องหลังของวัฒนธรรมอีสานพบว่า ความเชื่อ
เร่ืองแถนเป็นหนึ่งในสัญญะท่ีสามารถอธิบายโครงสร้างของสังคม และรากฐานทาง
วัฒนธรรมอีสานได้เป็นอย่างดี เช่น วัฒนธรรมเก่ียวกับการขอฝน คนอีสานเชื่อว่าแถน
เป็นเจ้าแห่งฝน เม่ือถึงหน้าทํานาจึงต้องมีการเซ่นสรวงบูชาแถนเพ่ือขอฝน มีการเซ้ิง 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 71 

หรือการร้องรํา และจุดบั้งไฟเพ่ือส่งสัญญาณบอกกล่าวต่อแถน วัฒนธรรมการนับถือผี 
(มีความเป็นเทพ เทวดามากกว่าผี) เป็นความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณโดยมีแถนเป็นผี
ใหญ่อยู่เหนือเหล่าผีท้ังปวง เม่ือมนุษย์ตายไปวิญญาณก็จะได้กลับไปยังเมืองแถน แถน
ในอีกนัยหนึ่งจึงมีความหมายเป็นผีบรรพบุรุษ ความเชื่อเร่ืองขวัญเป็นวัฒนธรรมท่ี
นิยมในสังคมอีสาน โดยขวัญเป็นเหมือนดวงจิตของมนุษย์ท่ีแยกออกมาจากขวัญใหญ่ 
หรือขวัญของแถน เป็นต้น ความเชื่อเร่ืองแถนจึงมีส่วนสําคัญในการกําหนดจารีตท่ี
เกี่ยวข้องกับการดําเนินชีวิตของคนอีสาน โดยผ่านทางความเชื่อ และพิธีกรรม 
ท้ายท่ีสุดก็กลายมาเป็นวัฒนธรรมท่ีกระทําสืบต่อกันมา ดังนั้น สาระสําคัญในทาง
วัฒนธรรม แถนจึงเป็นท่ีมาและจุดมุ่งหมายของวัฒนธรรมอีสาน การถอดสัญญะ และ
การตีความทางวัฒนธรรม จึงเป็นอีกช่องทางหนึ่งในการศึกษาการมีอยู่ของความเชื่อ
เร่ืองแถนได้  
 
มโนทัศน์ความเชื่อเรื่องแถน 
 จากข้อมูลท่ีมาของความเชื่อเร่ืองแถน สามารถนํามาประกอบสร้างเป็น    
มโนทัศน์ของความเชื่อเร่ืองแถน โดยมีรายละเอียด ดังต่อไปน้ี  
 1. ความหมาย 
 คําว่า “แถน” เป็นคําท่ีให้ความหมายถึง “ฟ้า” คําท่ีใช้ในลักษณะใกล้เคียงกัน 
คือ คําว่า ไท หรือไท้ ท่ีหมายถึงฟ้าเช่นกัน ในบางคร้ังก็เรียกรวมกันว่า ฟ้าแถน หรือ
ไท้แถน อย่างไรก็ตาม คําว่า ฟ้าในท่ีนี้ไม่ได้หมายถึงฟ้าในธรรมชาติ แต่หมายถึง
วิญญาณที่มีพลังอํานาจในการสร้างสรรค์ บันดาลความสุข หรือลงโทษมนุษย์ได้ เป็น
สิ่งท่ีมีพลังอํานาจเหนือมนุษย์ เป็นเทพเจ้า เทวดา หรือวิญญาณฝ่ายดี 
 คําว่า แถน ยังออกเสียงคล้ายกับคําว่า “เทียน” ในภาษาจีน ท่ีหมายถึงฟ้า 
เข้าใจว่ามีการเพ้ียนทางภาษา (Thepsimuang 2011: 33) และยังคล้ายคําว่า 
“แผน” ซ่ึงแปลว่า พรหมผู้สร้าง ในภาษาไทโบราณ (Prapasiri 1935: 9) บริเวณ 
ภาคกลางลุ่มแม่น้ําเจ้าพระยาเรียก แถน ด้วยสําเนียงกลายแล้วเป็น “ขุนแผน” ซ่ึง
หมายถึงพระพรหม ปรากฏอยู่ในโองการแช่งน้ํา ตอนพระพรหมตรวจดูภูมิสถาน เม่ือ
มีแผ่นดินเกิดใหม่หลังไฟบรรลัยกัลป์ล้างโลก ดังท่ี จิตร ภูมิศักด์ิ อธิบายไว้ว่า ในยุค
แรก ๆ พวกไทยยังไม่คุ้นกับชื่อเทวดาท่ีเรียกด้วยภาษาสันสกฤต จึงเอาคําด้ังเดิมท่ี



72 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

คุ้นเคยมาเรียกแทน (refer to Chaiyakandha 2014: 184)  
 ดังนั้น คําว่า แถน จึงน่าจะเป็นคําท่ีใช้เรียกเทพเจ้า เทวดา วิญญาณฝ่ายดี มา
แต่โบราณ นอกจากนี้ ในสํานวนภาษาพูดของคนอีสาน มีการใช้คําว่า ฟ้า ในลักษณะ
ของสิ่งมีอํานาจเหนือธรรมชาติ เช่น ชะตาฟ้าลิขิต ฟ้าเป็นผู้ให้กําเนิด ฟ้ากลั่นแกล้ง 
เป็นต้น จึงชวนให้คิดว่า คนอีสานในอดีตมีการนับถือฟ้าในลักษณะวิญญาณสูงสุด 
หรือเป็นลัทธิบูชาฟ้ามาก่อน คําว่า แถน จึงน่าจะเป็นคําท่ีใช้เรียกวิญญาณฟ้าตาม
ความเชื่อด้ังเดิม เพราะฉะนั้น การเรียกขานฟ้าในลักษณะความเชื่อจึงหมายถึงแถน 
เช่น ตํานานการสร้างโลกของกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว กล่าวถึง คนมาจากเมืองฟ้า 
เมืองฟ้าในท่ีนี้ก็คือ เมืองแถน คําว่า เจ้าฟ้า ในตําแหน่งของชนชั้นปกครอง ก็มี
ความหมายในทํานองผู้ท่ีถูกฟ้าส่งลงมา กล่าวอีกนัยหนึ่ง คือ ผู้ท่ีแถนส่งลงมา ความ
เป็นกษัตริย์จึงมีคุณวิเศษในตัว นั่นคือ ความเป็นคนท่ีฟ้าส่งมา และเป็นท่ีมาของ
แนวคิดเรื่องโอรสสวรรค์ 
 2. ระบบความเชื่อ 
 ความเชื่อเร่ืองแถนสามารถจัดเข้าในกลุ่มศาสนาประเภทเทวนิยมท่ีมีการนับ
ถือพระเจ้าสูงสุด ในระบบความเชื่อนี้ แถนมีอยู่หลายประเภทบนสวรรค์ มีพลังอํานาจ 
และหน้าท่ีแตกต่างกัน ถ้าจําแนกตามความหมาย และการแสดงบทบาทของแถน 
สามารถจําแนกได้ 2 ประเภท (Saenpuran 2011: 10) ดังนี้ 
 2.1 แถนหลวง มีความหมายเทียบได้กับ พระเจ้า (God) ในศาสนาเทวนิยม 
เป็นพระเจ้าผู้ย่ิงใหญ่เพียงพระองค์เดียว เป็นผู้สร้างเอกภพ โลก และสรรพส่ิงต่าง ๆ 
รวมถึงทรงสร้างแถนองค์อ่ืน ๆ ให้ทําหน้าท่ีตามบัญชาของพระองค์ ในนิทานปรัมปรา
เร่ืองแถนเรียกแถนหลวงว่า แถนฟ้าข่ืน (Chotikunta 1988: 87) ในพงศาวดาร   
ล้านช้างเรียกว่า “พระยาแถนหลวง” (Kurusapa Business Organization 1963: 
140)  
 2.2 แถนบริวาร มีความหมายเทียบได้กับ เทพ เทวดา (gods) ท่ีศักด์ิตํ่ากว่า
แถนหลวง หรือถูกสร้างข้ึนโดยแถนหลวง มีหน้าท่ีในการปฏิบัติตามบัญชาของแถน
หลวง ซ่ึงแถนบริวารมีจํานวนมาก มีบทบาทหน้าท่ีรับผิดชอบของแถนแต่ละองค์ 
(Chotikunta 1988: 87) ดังนี้ 
  1) แถนหล่อ คือ แถนแห่งการช่าง เป็นผู้มีหน้าท่ีหล่อมนุษย์ให้มี



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 73 

รูปร่าง และหน้าตาให้มีความแตกต่างกันก่อนลงมาเกิด เทียบได้กับพระวิษณุกรรม 
  2) แถนแต่ง คือ แถนผู้มีหน้าท่ีประสาทวิชาความรู้ต่าง ๆ ให้แก่มนุษย์ 
เช่น การเพาะปลูก การทอผ้า การเลี้ยงไหม การเลี้ยงสัตว์ การตีเหล็ก สถาปัตยกรรม
ต่าง ๆ เป็นต้น 

3) แถนถม แถนตรา แถนเถือก และแถนหูฮี เป็นแถนประจําทิศท้ัง 4 
ช่วยพัฒนาบ้านเมือง ชี้ภูมิประเทศท่ีเหมาะสมในการต้ังเมือง การเพาะปลูก 

4) แถนคํา คือ แถนผู้ทําหน้าท่ีในการสงคราม เป็นเทพแห่งสงคราม 
5) แถนชั่ง คือ แถนผู้ทําหน้าท่ีในการตัดสินพิจารณาคนดี และคนชั่ว 

หรืออาจเรียกได้ว่าเป็นเทพแห่งความยุติธรรม 
6) แถนแพน คือ แถนแห่งดนตรี ทําหน้าท่ีสอนศิลปะ การขับร้อง การ

ฟ้อนรํา และการกวีดนตรีต่าง ๆ  
 ในวรรณกรรมของกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว ยังปรากฏแถนผู้ทําหน้าท่ีอ่ืน ๆ อีก 
(Wichat 2009: 58) เช่น แถนลม คือ แถนผู้ทําหน้าท่ีเป็นสื่อกลางระหว่างมนุษย์และ
แถน เช่น การนําข้อความต่าง ๆ ของมนุษย์ไปกราบทูลองค์พระยาแถน แถนแนน คือ 
แถนผู้ทําหน้าท่ีในการรักษากกม่ิง และสายแนนของมนุษย์ในสวนแนนของแถนบน
สวรรค์ เป็นต้น แถนบริวารเหล่านี้ ทําหน้าท่ีตามโองการของแถนหลวง หรือเป็นผู้ช่วย
แถนหลวงในการดูแลโลกมนุษย์ แบ่งเป็นแต่ละหน่วยงานคล้ายกับตําแหน่งเทพใน
ปกรณัมฮินดู จีน และกรีก จํานวนของแถนบริวารมีอยู่จํานวนมากมายและมีตําแหน่ง
ทําหน้าท่ีต่างกัน เพ่ือคอยควบคุมดูแลโลกมนุษย์ในด้านต่าง ๆ  
 นอกจากประเภทของแถนท่ีจําแนกตามบทบาทหน้าท่ีดังกล่าวแล้วข้างต้น ยัง
มีแถนอ่ืน ๆ จํานวนมากเป็นแถนปกติท่ัวไป หรือท่ีเรียกว่าชาวแถน ถ้าพิจารณาจาก
ความเชื่อในคราวท่ีแถนสร้างโลกมนุษย์ แถนหลวงได้ส่งแถนจํานวนหนึ่งลงมายังโลก 
และเป็นบรรพบุรุษของมนุษย์โลก ชนชาติเหล่านั้นจึงเรียกตนเองว่าชาวแถน ชาวฟ้า 
หรือพวกไท เพ่ือแสดงท่ีมาของตนว่ามาจากแถน เม่ือตายไปก็จะกลับไปสู่เมืองแถนอีก
คร้ัง และมีโอกาสไปเกิดเป็นแถน ถ้าเปรียบชาวแถนเป็นเช่นเทวดาในพุทธศาสนา ก็
คือมนุษย์ท่ีทําความดี เม่ือตายไปก็ไปเกิดเป็นเทวดาจํานวนมาก เป็นเทวดาระดับ
ท่ัวไป ดังนั้น ในระบบความเชื่อ แถนมีอยู่หลายองค์ หลายระดับ มีคุณสมบัติและทํา
หน้าท่ีต่างกัน สามารถสรุปแถนออกเป็น 4 กลุ่ม คือ  



74 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

 1) แถนหลวง คือ แถนสูงสุด มีเพียงองค์เดียว 
 2) แถนบริวาร คือ แถนท่ีมีตําแหน่ง หรือถูกสร้างโดยตรงจากแถนหลวง เพ่ือ
ทําตามบัญชาของพระองค์ในการดูแลโลกและมนุษย์ มีพลังอํานาจพิเศษเฉพาะด้าน 
มีความเหนือกว่าแถนองค์อ่ืน ๆ ในด้านของตน 
 3) ชาวแถนท่ีอาศัยอยู่บนเมืองแถน มีจํานวนมากมีท้ังเพศหญิงและเพศชาย 
คอยช่วยงานแถนบริวารอีกทอดหนึ่ง ซ่ึงแถนระดับนี้มักไม่ถูกเรียกคําว่าแถนนําหน้า 
เช่น ปู่เยอ ย่าเยอ นางมาตรฟ้า แม่เบ้า พวกผีแมน เป็นต้น  
 4) วิญญาณมนุษย์ท่ีตายไป แล้วไปเกิดบนเมืองแถน อาศัยอยู่กับแถน    
บรรพบุรุษ เป็นผีบรรพบุรุษ หรือเป็นผีดํ้า และมีโอกาสไปเกิดเป็นแถน  
 แม้ว่าแถนมีหลายกลุ่ม แต่ทุกกลุ่มมีความสัมพันธ์เกี่ยวเนื่องกัน คือ แถนหลวง
เป็นผู้ก่อกําเนิดสรรพสิ่ง มีแถนบริวาร เป็นต้น ช่วยทําหน้าท่ีในการสร้างและหล่อ
ขวัญของมนุษย์ หรือชาวแถนอาศัยอยู่บนเมืองฟ้ามีความสัมพันธ์เป็นพ่อแม่ผู้ให้
กําเนิดอยู่บนเมืองฟ้าก่อน เม่ือโลกเกิดข้ึนมีชาวแถนบางส่วนมาอาศัยอยู่บนโลก นาน
วันเข้า ฟ้าและดินแยกขาดจากกัน ชาวแถนท่ีมาอาศัยอยู่บนโลกจึงถูกเรียกว่ามนุษย์ 
พวกท่ีอยู่บนฟ้าถูกเรียกว่าชาวฟ้า หรือแถน เม่ือมนุษย์เสียชีวิตลง วิญญาณ หรือขวัญ
ก็จะเดินทางกลับสู่เมืองแถน ไปหาแถนบริวารซ่ึงเป็นผู้สร้าง หรือให้กําเนิด เหมือน
การกลับไปสู่อ้อมอกพ่อแม่ในเมืองแถนอีกคร้ัง และอาศัยอยู่บนเมืองแถนร่วมกันเป็น
ชาวแถน แต่หากมีความห่วงหาลูกหลานบนโลกก็จะกลับมาสถิตเป็นผีอารักษ์ 
มเหศักด์ิผู้คุ้มครองลูกหลานบนโลกก็มี เช่น ปู่เยอ ย่าเยอ เป็นชาวแถนที่รับบัญชาให้
ลงมาตัดเครือเขากาดบนโลกมนุษย์ เม่ือตายไปก็เป็นผีมเหศักด์ิรักษาบ้านเมืองมนุษย์ 
ผีปู่ตาซ่ึงเป็นผีบรรพบุรุษ เม่ือถึงหน้าฝนก็จะมีการบนบานศาลกล่าวต่อผีปู่ตา เพ่ือขอ
ฝน ผีปู่ตาก็จะนําความไปบอกต่อแถนให้ประทานฝนให้ตกต้องตามฤดูกาล เป็นต้น 
แถนจึงมีความสัมพันธ์ใกล้ชิดกับคนอีสานในฐานะผีบรรพบุรุษ ผู้คอยคุ้มครองรักษา
คนอีสาน ส่วนคนอีสานก็เป็นลูกหลานท่ีสืบเชื้อสายมาจากแถน เม่ือเสียชีวิตลง ขวัญ 
หรือวิญญาณก็จะเดินทางกลับเมืองแถน อยู่รวมกับแถนบรรพบุรุษกลายเป็นชาวแถน 
โดยมีแถนหลวงเป็นบรรพบุรุษสูงสุดของทุกสรรพสิ่ง  
 3. ความสอดคล้องกับวิถีชีวิตของคนอีสาน 
 สังคมอีสานเป็นเกษตรกรรมมาแต่อดีต ความต้องการในการพ่ึงพาธรรมชาติ



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 75 

จึงเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิต น้ําเป็นปัจจัยหลักในการทําการเกษตร การตั้งถ่ินฐานของ
สังคมจึงมักต้ังติดกับลําน้ํา หรือบริเวณท่ีมีแหล่งน้ําอุดมสมบูรณ์ แต่น้ําในแม่น้ํานั้นมี
ความผันแปรท่ีไม่อาจควบคุม หรือให้ประโยชน์ในการเกษตรได้ไม่มากนัก จึงมีความ
จําเป็นต้องแสวงหาน้ําจากแหล่งอ่ืน น้ําท่ีว่านั้นก็คือ น้ําจากฟ้า หรือน้ําฝน ซ่ึงจะตกลง
มาพอดีในหน้าเพาะปลูก สร้างความชุ่มช่ําและความอุดมสมบูรณ์ให้กับพ้ืนแผ่นดิน 
ในช่วงท่ีฝนตกไม่เพียงแต่ต้นไม้ใบหญ้าพืชสีเขียวจะมีชีวิตชีวา บรรดาสัตว์น้อยใหญ่ก็มี
ชีวิตชีวาไปด้วย การพ่ึงพาธรรมชาติจึงค่อย ๆ ปรับเปลี่ยน และขัดเกลาพฤติกรรมของ
มนุษย์ จนท้ายท่ีสุดก็กลายเป็นวิถีชีวิต ความสํานึกในความเมตตาของธรรมชาติย่อม
เกิดข้ึนภายในจิตใจของมนุษย์ท่ีผ่านประสบการณ์เหล่านั้นมา ทําให้เกิดการเคารพ  
ยําเกรง และสํานึกบุญคุณของธรรมชาติ จึงแสดงออกในรูปแบบต่าง ๆ ก่อตัวเป็น
ความเชื่อ จารีต ประเพณี และวัฒนธรรมของสังคม ดังนั้น วิถีชีวิตของคนอีสานจึง
ถ่ายทอดมาในรูปแบบของการอ่อนน้อมต่อธรรมชาติ สะท้อนรูปแบบของวัฒนธรรมท่ี
มนุษย์พ่ึงพาอาศัยธรรมชาติในการดํารงชีวิต 
 วิถีชีวิตของคนอีสานเป็นวิถีชีวิตท่ีให้ความสําคัญกับธรรมชาติ ซ่ึงได้รับอิทธิพล
มาจากความเชื่อเกี่ยวกับแถน โดยเชื่อว่าในธรรมชาติมีวิญญาณศักด์ิสิทธ์ิสถิตอยู่ และ
วิญญาณท่ีย่ิงใหญ่ท่ีสุด คือ วิญญาณฟ้า หรือแถน ผู้ท่ีเป็นแหล่งกําเนิดของทุกสรรพสิ่ง 
คนอีสานจึงให้ความเคารพต่อแถน (Saenpuran 2012: 21) กําหนดรูปแบบวิถีชีวิต
ให้สอดคล้องกับวิถีทางธรรมชาติ เพราะโดยพ้ืนฐานวิถีชีวิตของคนอีสานมีความ
เกี่ยวพันกับการทําเกษตรกรรม ใช้ชีวิตแบบเรียบง่าย อยู่กับการทํานาและธรรมชาติ 
(Sriruksa 2010: 45) รูปแบบวัฒนธรรมจึงมีลักษณะให้ความสําคัญกับธรรมชาติ การ
กําหนดวิถีชีวิต และกฎเกณฑ์ของสังคมให้ปรับตัวเข้าหาธรรมชาติ เช่น รูปแบบของ  
ฮีตสิบสอง ท่ียึดเอาฤดูกาลมาเป็นแบบแผนในการปฏิบัติตนตามเดือนท้ังสิบสองเดือน
ในแต่ละปี การให้ความสําคัญกับการเพาะปลูก การเฝ้าสังเกตการณ์ฤดูกาล ธรรมชาติ 
สิ่งแวดล้อมรอบตัวและพฤติกรรมต่าง ๆ ของสัตว์ แล้วโยงเข้ากับคติความเชื่อซ่ึงเป็น
เนื้อหาสาระของความเชื่อท่ีเกี่ยวข้องกับธรรมชาติ อันเป็นเอกลักษณ์ของวัฒนธรรม
อีสานท่ีมีหัวใจหลัก คือ ความต้องการความอุดมสมบูรณ์ ความเมตตาปราณีจาก
ธรรมชาติ และอํานาจท่ีอยู่เบื้องหลังธรรมชาติในโลกทัศน์ของคนอีสาน ด้วยเหตุนี้  
วิถีชีวิตของคนอีสานจึงมีเป้าหมายเพ่ือความต้องการความอุดมสมบูรณ์ เช่น ความ



76 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

อุดมสมบูรณ์ของธรรมชาติ ฟ้าฝนตกต้องตามฤดูกาล มีน้ําเพียงพอต่อการเพาะปลูก 
พืชพรรณธัญญาหารมีความอุดมสมบูรณ์เพียงพอต่อความต้องการบริโภคของคน และ
สัตว์ ชีวิตมนุษย์มีความอุดมสมบูรณ์ อยู่เย็นเป็นสุขปราศจากโรคภัยไข้เจ็บ และสังคม
มีความสงบสุขร่มเย็น เป็นต้น  
 คนอีสานเชื่อว่าแถนเป็นตัวแทน หรือสัญลักษณ์แห่งความอุดมสมบูรณ์ เป็น
เป้าหมายสูงสุดในการดําเนินชีวิตของคนอีสาน เพราะมีความผูกพันกับวิถีชีวิตเกษตร
ของคนอีสานมาแต่อดีต เม่ือถึงฤดูกาลเพาะปลูกคนอีสานก็จะนึกถึงแถน เพ่ือขอฝน 
และความอุดมสมบูรณ์ให้กับข้าวกล้าในนา คนอีสานจึงนับถือแถนเป็นเทพเจ้าแห่งฝน 
และความอุดมสมบูรณ์ของท้องไร่ท้องนา นอกจากนี้ ยังเชื่อว่าดินแดนของแถนเป็น
ดินแดนท่ีอุดมสมบูรณ์ (Worahan 2018: 9) จึงปรารถนาให้ขวัญ หรือวิญญาณ ได้
กลับไปสู่ดินแดนอันอุดมสมบูรณ์ของแถน เป็นอุดมคติเกี่ยวกับโลกหลังความตาย คน
อีสานเชื่อว่า คนท่ีเกิดมาบนโลกล้วนแล้วแต่มีขวัญ มีกําเนิดมาจากขวัญใหญ่ คือ แถน
หลวง ผ่านการหล่อหลอมบนเมืองแถน มีแถนแนนเป็นผู้ก่อม่ิงขวัญ ก่อนท่ีจะลงมา
เกิดบนโลก (Jarernpait 2016: 70) คนอีสานจึงเชื่อว่าตนเป็นลูกหลานของแถน มี
แถนเป็นบรรพบุรุษ เชื่อมโยงถึงกันเป็นสายม่ิงสายแนน ดังคํากล่าวของคนอีสานท่ีว่า 
“ม่ิงเป็นผู้แต่งแนนแถนเป็นผู้แต่งเกิด” คือ แถนเป็นผู้กําหนดให้เกิด และขีดเส้นชะตา
ชีวิต แม้เม่ือตายไปขวัญก็จะกลับไปสู่เมืองแถน คนอีสานจึงให้ความสําคัญกับเร่ือง
ขวัญนี้มาก ทําให้เกิดวัฒนธรรมและจารีตต่าง ๆ ข้ึนมาเพ่ือปกป้องขวัญ หรือเพ่ือ
ความดีงามของมนุษย์ เม่ือเสียชีวิตลงขวัญก็จะสามารถเดินทางกลับเมืองแถนได้ และ
เป็นท่ีเคารพนับถือของลูกหลานท่ีอยู่บนโลก ดังนั้น วิถีชีวิตของคนอีสานจึงสัมพันธ์อยู่
กับความเชื่อเร่ืองแถนอย่างแยกไม่ออก วัฒนธรรมความเชื่อเร่ืองแถนจึงเป็นสิ่งท่ีก่อ
ตัวมาพร้อมกับสังคมอีสาน เป็นสายม่ิงสายแนนสืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบัน  
 
แถนในความเข้าใจของสังคมอีสาน 
 สังคมอีสานในปัจจุบัน มีการกล่าวถึงความเชื่อเร่ืองแถนท่ีแตกต่างกันออกไป 
อาจจะมีสาเหตุมาจากอิทธิพลของวัฒนธรรมโลกสมัยใหม่ท่ีเข้ามามีบทบาทต่อวิถีชีวิต
ของคนในสังคมอีสาน ทําให้ความเข้าใจในเรื่องแถนแตกต่างไปจากอดีต ทําให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงค่านิยมทางความเชื่อ แถนท่ีไม่ได้เป็นความเชื่อหลัก แต่เป็นความเชื่อ



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 77 

ท้องถ่ิน จึงมีคุณค่าเป็นเพียงวัฒนธรรมมากกว่าเป็นศาสนา คําว่าศาสนาจึงมักใช้กับ
ศาสนาหลักของชาติ ความเชื่ออ่ืน ๆ ก็ลดบทบาทลงเป็นศาสนาพื้นบ้าน หรือความ
เชื่อท้องถ่ินท่ีมักถูกมองว่าไม่เป็นศาสนาด้วยซํ้า การกําหนดคุณค่าทางความเชื่อจึง
แตกต่างกัน ส่งผลต่อความต้องการรับรู้ของคนในสังคม รวมถึงความสนใจใน
การศึกษา นอกจากนี้ ยังมีปัจจัยด้านการเมืองและการปกครอง ตัวอย่าง ศาสนาท่ี
ได้รับการสนับสนุนจากรัฐ ปัญหาการสร้างรัฐนิยมความเป็นไทย ทําให้วัฒนธรรม
ความเชื่ออ่ืน ๆ ถูกทําให้ลดคุณค่าลง คือ ความไม่เสมอกันของคุณค่าทางวัฒนธรรม 
ปัญหาท่ีกล่าวมานี้ล้วนส่งผลต่อความเข้าใจของคนในสังคม ดังนั้น ความเข้าใจเร่ือง
แถนของคนอีสาน จึงข้ึนอยู่กับความสนใจของบุคคล สภาพแวดล้อมของสังคม และ
ความเข้มข้นทางวัฒนธรรมของบริบทพ้ืนท่ี โดยในชนบทอาจมีความเข้มข้นของความ
เชื่อมากกว่าสังคมเมือง  
 แถนในความเข้าใจของสังคมอีสานหากพิจารณาจากค่านิยมของความเชื่อ
เร่ืองแถนท่ีปรากฏอยู่ในสังคมอีสานปัจจุบัน เช่น ความเชื่อของกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว
ในภาคอีสาน ประเพณี และวัฒนธรรมนิยมท่ีเป็นเอกลักษณ์ของภาคอีสาน พอจะสรุป
แถนในความเข้าใจของสังคมอีสาน ได้ดังนี้ 
 1. ผีฟ้า ผีแถน 
 เม่ือกล่าวถึงผีฟ้า ผีแถนในความเข้าใจของคนอีสานในปัจจุบัน มักจะเข้าใจ
แถนในบริบทของความเชื่อเร่ืองผี และมีการจัดกลุ่มความเชื่อเร่ืองแถนเป็นศาสนาผี 
คือ กลุ่มท่ีมีการนับถือวิญญาณ โดยคําว่าผี ในความหมายด้ังเดิมของคนอีสาน ไม่ได้มี
ความหมายถึงความน่าเกลียดน่ากลัว แต่หมายถึงคําท่ีใช้เรียกขานวิญญาณท่ีมีสถานะ
ต่างไปจากมนุษย์ เช่น วิญญาณฟ้า เป็นผีฟ้า ผีแถน ผีท้ังสองเป็นผีชนิดเดียวกัน ชาว
อีสานเชื่อว่าผีฟ้าย่ิงใหญ่กว่าผีท้ังหลายมีลักษณะเป็นเทพมากกว่าเป็นผี กล่าวคือ เป็น
ผู้สร้างโลก สร้างสรรพสิ่งต่าง ๆ ในโลก (Michanthi 1997: 14) แต่ด้วยรูปศัพท์ท่ีใช้
เรียกมีคําว่าผี คนส่วนใหญ่จึงนึกตามความเข้าใจและความรู้สึก ผีฟ้าจึงมีความเป็นผี
ชนิดหนึ่ง โดยเฉพาะในคนไทกลุ่มต่าง ๆ ท่ีอยู่ในภาคอีสาน มักจะมีพิธีเกี่ยวกับการ
ไหว้ผี และการทรงผี เช่น พิธีเหยา การรําผีฟ้า การลงข่วงเลี้ยงผี ซ่ึงเป็นพิธีท่ีใช้สื่อสาร
กับสิ่งลี้ลับตามความเชื่อ เพ่ือสอบถาม หรือพยากรณ์เหตุการณ์ต่าง ๆ นอกจากนี้ยังมี
การนําเสนอในรูปแบบของละครโทรทัศน์ เช่น เร่ืองปอบผีฟ้า ย่ิงเป็นการตอกยํ้าความ



78 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

เข้าใจเก่ียวกับผีฟ้า และค่านิยมของคนในสังคม ให้รู้จักผีฟ้าในความเป็นผีตามท่ีบท
ละครนําเสนอ 
 นอกจากนี้ ผีฟ้า ผีแถน ยังถูกรับรู้ในพิธีกรรมเกี่ยวกับการรักษาด้วยวิธีทาง 
ไสยศาสตร์ โดยผู้ท่ีทําหน้าท่ีรักษา จะถูกเรียกว่าหมอผีฟ้า หมอเหยา นางเทียม     
แม่หม้อน ตามภาษาของวัฒนธรรมกลุ่ม คนเหล่านี้มีความพิเศษ คือ เป็นสื่อกลางให้ 
ผีฟ้ามาเข้าสิง สามารถรักษาด้วยอํานาจของผีฟ้า หรือใช้อํานาจของผีฟ้าในการ
พยากรณ์การเจ็บป่วย ในพิธีจะมีการฟ้อนรํา การประโคมดนตรี การเซ่นสรวงผีฟ้า 
เพ่ืออ้อนวอนให้ผีฟ้าพอใจ และช่วยรักษา คุ้มครองให้หายป่วย หรือให้เกิดความอยู่
เย็นเป็นสุข เพราะชาวอีสานเชื่อว่าผีฟ้าจะสามารถบันดาลทุกสิ่งได้แม้แต่การเกิด  
การตายของมนุษย์ ตลอดจนเป็นผู้กําหนดโชคชะตาของมนุษย์ในขณะท่ีมีชีวิตอยู่บน
โลก และเชื่อว่าผีบรรพบุรุษกับผีฟ้านั้นมีความสัมพันธ์กันอย่างต่อเนื่อง กล่าวคือ เชื่อ
ว่ามนุษย์มีขวัญประจําตัวอยู่ทุกคน เม่ือตายลงขวัญจะออกจากร่างไปพบบรรพบุรุษ 
และจะเดินทางไปยังเมืองฟ้าเพ่ือไหว้ผีฟ้า (Potiwan 2016: 106) ความสัมพันธ์
ระหว่างผีฟ้า ผีแถนกับคนอีสานจึงเป็นเหมือนญาติผู้ใหญ่อยู่สูงสุดในครอบครัว ท่ีจะ
คอยค้ําจุน และปกป้องคนในครอบครัว หรืออีกนัยหนึ่งคือ ผู้ท่ีปกป้องคุ้มครองคน
อีสานให้อยู่เย็นเป็นสุข  
 2. เจ้าแห่งฝน 
 สังคมอีสานเป็นสังคมเกษตรกรรมมีการปลูกข้าวทํานาเป็นอาชีพท่ีทําสืบต่อ
กันมาต้ังแต่บรรพบุรุษ การทํานาจําเป็นจะต้องอาศัยน้ําในการเพาะปลูก และน้ําท่ี
สําคัญก็คือ น้ําบนฟ้า หรือน้ําฝน เม่ือฝนตกท่ัวท้ังแผ่นดินก็จะเขียวชอุ่ม พืชพรรณ
ธัญญาหารก็มีความอุดมสมบูรณ์ สัตว์ท้ังหลายก็ได้อาศัยพืชเหล่านั้นกินเป็นอาหาร 
มนุษย์ก็แสวงหาอาหารได้ง่าย แต่หากปีใดฝนไม่ตกบังเกิดความแห้งแล้ง พ้ืนดินขาด
ความอุดมสมบูรณ์ มนุษย์และสัตว์ก็แสวงหาอาหารได้ลําบาก แม้แต่พืชท่ีปลูกก็ไม่
ได้ผลเท่าท่ีควร หรือปีใดฝนมีมากเกินไปก็ทําให้เกิดภัยพิบัติ ทําลายสรรพชีวิตบนโลก 
ฝนจึงเป็นท้ังคุณและโทษ การคลุกคลีอยู่กับสภาพแวดล้อมเช่นนี้ ทําให้มนุษย์เรียนรู้ท่ี
จะป้องกันภัยพิบัติท่ีเกิดข้ึน รวมถึงการสร้างระบบความเชื่อข้ึนมาด้วย และผู้ท่ีอยู่
เบื้องหลังปรากฏการณ์ดังกล่าวตามความเชื่อของคนอีสานก็คือแถน  
 คนอีสานเชื่อว่าแถนเป็นผู้ควบคุมน้ําฝนให้ตกมาบนโลก เพ่ือจะให้มีน้ําในการ



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 79 

ทํานาปลูกข้าว ก่อนท่ีชาวอีสานจะลงมือปลูกข้าวจึงต้องมีการประกอบพิธีกรรม
บวงสรวงแถน มีการจุดบั้งไฟเพ่ือให้แถนรับรู้ว่าถึงฤดูฝน และปล่อยฝนลงมา เม่ือถึง
ฤดูกาลเก็บเกี่ยว ปล่อยว่าวซะนูเป่าโหวด เพ่ือบอกแถนให้หยุดการปล่อยฝน หลังเก็บ
เกี่ยวเสร็จก็จะทําพิธีกรรมสู่ขวัญข้าว หรือบุญคูณลาน เพ่ือเป็นสิริมงคล เซ่นสรวงเพ่ือ
ขอบคุณแถนท่ีประทานฝนในการทํานา จนมีข้าวปลาอาหารอุดมสมบูรณ์ ซ่ึงกิจกรรม
เหล่านี้ก็จะหมุนเวียนไปทุกปี สังคมอีสานจึงรับรู้เสมอมาว่า แถนเป็นเทพเจ้าแห่งฝน 
จึงมีการบูชาแถนเพ่ือขอความอุดมสมบูรณ์ ข้าวกล้าในนาเจริญงอกงามและให้ได้ 
ผลผลิตมาก ความเชื่อนี้ก็ยังดําเนินไปภายใต้รูปแบบวิถีชีวิตของสังคมชาวนาอีสาน  
 3. เทวดาตามคติพุทธและพราหมณ์ 
 หลังจากพุทธศาสนาเผยแผ่เข้ามา ได้พยายามปรับเปล่ียนทัศนะท่ีมีต่อความ
เชื่อด้ังเดิมของคนอีสานและสร้างกุศโลบายในการเผยแผ่ศาสนา ด้วยท่าทีของ     
พุทธศาสนาเอง ก็มิได้ปฏิเสธเร่ืองผีว่าไม่มี แต่สอนให้พระภิกษุท้ังหลายปฏิบัติต่อผี
เป็นการเกื้อกูลสงเคราะห์ ด้วยการทําบุญอุทิศส่วนกุศลให้เม่ือล่วงลับไปแล้ว หากผี
เหล่านั้นมาเบียดเบียนให้หวาดกลัว ก็สอนให้พระภิกษุสวดรัตนสูตร และเมตตสูตรแผ่
เมตตาต่อสรรพสัตว์ท้ังหลายให้หันกลับมายินดี และให้ความคุ้มครองเป็นมิตร (Potila 
2012: 158) ทําให้มีการผสานกันระหว่างความเชื่อเร่ืองผีแถนเข้ากับคําสอนของ  
พุทธศาสนา ปรัชญาชีวิตของสังคมอีสานจึงผูกพันอยู่กับปรัชญาทางพุทธศาสนาและ
ลัทธิภูตผีวิญญาณตลอดมา (Michanthi 1997: 14) แม้ว่าในช่วงระยะเวลาหนึ่ง อาจ
มีความขัดแย้งกันระหว่างความเชื่อท้ังสอง ดังท่ีปรากฏในวรรณกรรมเรื่องพญา     
คันคาก ท่ีแถนเป็นผู้ร้าย และต้องพ่ายแพ้ให้แก่พระเอกที่นับถือพุทธศาสนา จน
ท้ายท่ีสุดก็หันมานับถือ และกลายมาเป็นเทวดาในพุทธศาสนา ท้ังมีความพยายาม
อธิบายแถนให้กลายเป็นเทวดาแบบพุทธ เช่น แถนหลวงเป็นพระอินทร์ แถนแต่งเป็น          
พระวิษณุกรรม แถนผู้ดูแลฝนเป็นวัสสการเทพบุตร เป็นต้น  
 แม้แถนถูกอธิบายเป็นเทวดาตามคติพุทธ แต่นัยในการบูชาก็ยึดแบบเทพเจ้า
มาจากศาสนาพราหมณ์ ในความเข้าใจของคนอีสานปัจจุบัน แถนจึงเป็นท่ีรู้จักใน
ความเป็นเทวดาตามคติพุทธและพราหมณ์ สะท้อนความเข้าใจและค่านิยมในการนับ
ถือสิ่งศักด์ิสิทธ์ิของคนในสังคม ท่ีได้รับอิทธิพลจากคติพุทธและพราหมณ์ จากความ
เชื่อเร่ืองผีฟ้า ผีแถน สู่พระยาแถน ตําแหน่งผู้เป็นใหญ่แห่งเทวดาบนสวรรค์ จากผีดํ้า



80 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

บรรพบุรุษ สู่บรรดาศักด์ิเทพเจ้า ภาพลักษณ์ของแถนในปัจจุบัน จึงมีการแสดงออก
อย่างเทพเจ้า หรือเทวดา ท่ีเห็นโดยท่ัวไปในจิตรกรรม ประติมากรรมต่าง ๆ ตามวัด 
และศาลเจ้าท่ีมีองค์ประกอบอย่างมนุษย์ ทรงเคร่ืองอย่างกษัตริย์ หรือเป็นเทวดาตาม
ศิลปกรรมไทย อันเป็นท่ีรู้จักโดยท่ัวไปของคนในสังคมเม่ือกล่าวถึงเทพเจ้า หรือเทวดา 
 แถนในความเข้าใจของคนอีสานปัจจุบันมีความแตกต่างกัน ท้ังนี้ข้ึนอยู่กับ
บริบทของพ้ืนท่ี และความต้องการท่ีจะใช้สอยในความเช่ือ อย่างเช่น ในกลุ่มเผ่าไท
ต่าง ๆ ท่ีมีความเข้มข้นทางวัฒนธรรมความเชื่อ ก็จะรับรู้แถนในบริบทของผีฟ้า ผีแถน 
ผู้เป็นผีใหญ่ และมีอํานาจเหนือผีท้ังหลาย ในสังคมชาวนาอีสาน ก็จะรับรู้ว่าแถน คือ 
เจ้าแห่งฝน และความอุดมสมบูรณ์ ในมโนภาพของคนอีสานที่ ไ ด้รับอิทธิพล
ภาพลักษณ์เทวดาจากพุทธศาสนาและพราหมณ์ ก็เข้าใจแถนอย่างเทพเจ้า หรือ
เทวดา แม้แถนจะยังอยู่ในการรับรู้ของคนอีสาน แต่ก็เป็นความเชื่อบางส่วน หรือ
บทบาทบางอย่างของแถน สิ่งท่ีหายไปจากความเข้าใจของคนอีสานท่ีมีต่อแถน คือ 
ความย่ิงใหญ่ในฐานะพระเจ้า เพราะคนอีสานไม่รู้จัก หรือคุ้นเคยกับความเชื่อเร่ือง
พระเจ้า ท้ังพุทธศาสนาก็ไม่สอนเร่ืองพระเจ้าสูงสุด ศาสนาพราหมณ์ท่ีรับมาก็เป็นลัทธิ
บูชาเทพและพิธีกรรมมากกว่าการกล่าวถึงความเป็นพระเจ้าสูงสุด เร่ืองความเป็นพระ
เจ้าสูงสุดก็ดูเหมือนจะห่างไกลจากวิถีชีวิตของคนอีสานด้วย แม้จะมีการกล่าวว่า แถน
เป็นผู้สร้างโลกและมนุษย์ แต่ก็อธิบายในเชิงความสัมพันธ์ในระบบโครงสร้างของ
สังคม ท่ีแถนเป็นเหมือนผีบรรพบุรุษ คนอีสานจึงเข้าใจแถนในความเป็นสิ่งศักด์ิสิทธ์ิท่ี
สามารถกราบไหว้ขอพรได้เท่านั้น  
 นอกจากนี้ ยังมีเร่ืองดํ้าสายกําเนิด หรือโคตรวงศ์เหล่าก่อมนุษย์ สายขวัญ 
เป็นความเชื่อท่ีอธิบายถึงท่ีมาของขวัญ หรือวิญญาณมนุษย์ ซ่ึงเป็นประเด็นท่ีสําคัญใน
การอธิบายความสัมพันธ์ระดับโครงสร้างของสังคมอีสาน และวัฒนธรรมอีสานท่ี
เกี่ยวข้องกับวิถีชีวิต เช่น การกําเนิด โชคชะตา คู่ครอง โลกหลังความตาย เป็นต้น นั่น
อาจเป็นเพราะเรื่องเหล่านี้ เป็นเร่ืองเฉพาะกลุ่มคน แต่ไม่จําเป็นสําหรับคนท่ัวไป 
ดังเช่นคนในปัจจุบันมาวัดเพ่ือทําบุญ แต่ไม่รู้ท่ีมาของการทําบุญ เพียงแต่มีหน้าท่ีทํา
สืบ ๆ กันมาเท่านั้น เม่ือถามความเข้าใจเก่ียวกับบุญ พระสงฆ์ย่อมมีความเข้าใจ
มากกว่าคนท่ัวไปท่ีมาทําบุญ ดังนั้น เนื้อหาท่ีเกี่ยวกับโครงสร้างความเชื่อ และท่ีมา
ความเชื่อจึงเป็นเร่ืองท่ีมักไม่อยู่ในการรับรู้ของคนอีสาน แต่เข้าใจความเชื่อเร่ืองแถน
ในส่วนท่ีเป็นค่านิยมทางวัฒนธรรมท่ีทําสืบต่อ ๆ กันมามากกว่า 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 81 

การนําเสนอความเชื่อเรื่องแถนในสังคมอีสานปัจจุบัน 
 แถนในความเข้าใจของคนอีสาน แม้ว่าไม่ได้มีความเข้มงวดทางวัฒนธรรม 
และเข้มข้นในความเชื่อเหมือนอย่างในอดีต เป็นแต่เพียงความเข้าใจตามค่านิยมทาง
วัฒนธรรมท่ีทําต่อ ๆ กันมา อย่างไรก็ตาม คนอีสานก็ยังแสดงท่าทีในการเคารพและ
บูชาแถนเสมอมา สะท้อนจิตสํานึกท่ียังคงให้ความสําคัญกับความเชื่อเร่ืองแถน และ
ดําเนินวีถีชีวิตภายใต้โครงสร้างของสังคมที่สืบทอดมาแต่อดีต ควบคู่ไปกับการปรับตัว
เข้ากับวิถีสังคมสมัยใหม่อย่างค่อยเป็นค่อยไป ในปัจจุบัน การนําเสนอความเชื่อเร่ือง
แถนในสังคมภาคอีสานมีอยู่มากมายตามค่านิยมและความเข้าใจของสังคม มี
รายละเอียด ดังต่อไปน้ี 
 1. ด้านความเชื่อ 
 ในปัจจุบันแถนยังคงถูกนําเสนอเป็นสิ่งศักด์ิสิทธ์ิท่ีคอยปกป้องคุ้มครองคน
อีสานเสมอมา ไม่ว่าจะอยู่ในรูปของผีฟ้า ผีแถน หรือพระยาแถน ล้วนแต่ถูกนําเสนอ
ออกมาในรูปแบบของวิญญาณศักด์ิสิทธ์ิ มีพลังอํานาจ บันดาลให้เกิดความเป็นไป  
ต่าง ๆ ท้ังทางดีและร้ายต่อชีวิต คน สัตว์ และพืชพรรณต่าง ๆ ในโลก ฉะนั้นมนุษย์
จะต้องปฏิบัติตนให้ถูกต้องตามความประสงค์ของผีฟ้า หรือแถน เพ่ือท่ีจะให้แถนมี
ความเมตตา และบันดาลให้เกดิความสุขแก่ตนได้ ถ้าผู้ใดกระทําสิ่งท่ีไม่สบอารมณ์แถน
ก็อาจได้รับภัยพิบัติ (Dhammawatra n.d.: 86) ซ่ึงความเชื่อในพลังอํานาจของ
วิญญาณในลักษณะการต่อรองเชิงอํานาจ ยังพบได้ท่ัวไปในสังคมอีสาน เช่น การนับ
ถือผีบรรพบุรุษ ผีดํ้า ผีวีรบุรุษ ผีเจ้านายพ้ืนเมือง ผีมเหศักด์ิ ผีปู่ตา ผีหลักเมือง     
เป็นต้น ล้วนแสดงออกถึงรากเหง้าของความเชื่อด้ังเดิมของลัทธินับถือวิญญาณ ในการ 
เป็นตัวกลางในการกําหนดจริยธรรมของสังคม หากพูดดีพลีถูก หรือกราบไหว้ดี มี
ความเคารพยําเกรงก็จะเป็นคุณ แต่หากทํากลับกันก็จะเกิดโทษ หรือมองอีกนัยหนึ่ง 
คือ การบังคับทางจารีตท่ีส่งต่อกันมาให้เคารพเชื่อฟังผู้อาวุโสในสังคม และเม่ือตายก็
บูชาคุณเพ่ือแสดงออกถึงความกตัญญู หรือแม้แต่การประพฤติตนของคนในสังคมให้
อยู่ในจารีต เป็นท่ีน่านับถือ เพราะตายไปแล้ววิญญาณจะได้ไปอยู่กับแถน ซ่ึงเป็นผี
ใหญ่ หรือผีหลวงบนสวรรค์ กลายเป็นผีดํ้า ผีมเหศักด์ิ ผีปู่ตา มีคนกราบไหว้เชิดชูคุณ
ความดี นอกจากนี้ แถนยังถูกนําเสนอออกมาเป็นผู้ท่ีคอยช่วยเหลือคนอีสาน หาก
เร่ืองนั้นมนุษย์จนปัญญาท่ีจะแก้ไข ก็จะมีการอ้อนวอนบูชาแถน ให้แถนช่วยเหลือ ซ่ึง



82 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

เร่ืองส่วนใหญ่มักเกี่ยวกับความอุดมสมบูรณ์ท้ังของพืชไร่ สัตว์ และชีวิตมนุษย์ 
 2. ด้านประเพณี 
 สังคมอีสานมีประเพณีท่ีหลากหลาย ซ่ึงส่วนใหญ่ได้รับอิทธิพลมาจากความ
เชื่อทางศาสนา เพราะการกําเนิดประเพณีของอีสานมักมีนัยทางคําสอน และพิธีกรรม
ทางศาสนาเป็นกรอบของประเพณี แถนก็เป็นความเชื่อหนึ่งท่ีอยู่เบื้องหลังประเพณี
อีสาน หรืออยู่เป็นจุดมุ่งหมายของประเพณีท่ีต้องการส่ือถึง เช่น ประเพณีท่ีเกี่ยวข้อง
กับความอุดมสมบูรณ์ ท่ีเห็นได้ชัดเจน คือ พิธีขอฝนของชาวอีสาน อย่างประเพณีบุญ
บั้งไฟ ท่ีมีจุดมุ่งหมายเพ่ือบูชาพระยาแถน ซ่ึงเป็นเทพเจ้าบนฟ้าท่ีบันดาลให้ฝนตกต้อง
ตามฤดูกาล อันจะยังผลให้ข้าวปลาอาหารในท้องนาอุดมสมบูรณ์ (Kaewpiluek 
2009) บุญบั้งไฟยังเป็นประเพณีในฮีตสิบสองของชาวอีสานท่ีทํากันในเดือน 6 ซ่ึงเป็น
ช่วงฤดูฝนเข้าสู่การทํานา ตกกล้า หว่าน ไถ ชาวอีสานจึงจัดประเพณีบุญบั้งไฟเพ่ือ
บูชาแถน ขอให้ฝนตกต้องตามฤดูกาล ซ่ึงฝนจะดีหรือแล้งข้ึนอยู่กับการทําหน้าท่ีของ
แถน การจุดบั้งไฟจึงเป็นการอ้อนวอน และส่ือสารให้แถนประทานฝนให้ตกต้องตาม
ฤดูกาล (Nisasoka 2014: 13) ท้ังนี้ ยังมีประเพณีอ่ืน ๆ อีกท่ีเกี่ยวข้องกับความ   
อุดมสมบูรณ์ เช่น บุญก้ําฟ้า การเต้าแม่นางด้ง การคอบแล้ง การบ๋าปู่ตา เป็นต้น ล้วน
เป็นประเพณีท่ีเกิดข้ึนเพ่ือส่งข่าวสารถึงแถน ให้ประทานฝน และความอุดมสมบูรณ์
มาสู่โลกมนุษย์ 
 แถนถูกนําเสนอผ่านประเพณีท่ีเกี่ยวข้องกับเร่ืองวิญญาณ อาทิ ความเชื่อเร่ือง
ขวัญ ซ่ึงเป็นท่ีเชื่อถือกันมากในภาคอีสาน โดยเชื่อว่ามนุษย์ทุกคนบนโลกล้วนมีขวัญ
ด้วยกันท้ังสิ้น หากขวัญออกจากร่างคนผู้นั้นก็จะมีอาการเจ็บป่วย หรือไม่มีชีวิตชีวา 
เหตุเพราะขวัญไม่อยู่ในร่าง จึงต้องมีพิธีเชิญขวัญกลับเข้าร่าง ซ่ึงเรียกว่า พิธีบายศรีสู่
ขวัญ นอกจากนี้ พิธีบายศรีสู่ขวัญยังใช้ในวาระของความเป็นมงคล เช่น แต่งงาน 
ต้อนรับแขก ได้รับการเลื่อนตําแหน่ง ขวัญจึงมีความหมายถึงความเป็นสิริมงคล ท้ังนี้ 
คนอีสานยังเชื่ออีกว่า แถนเป็นผู้ส่งขวัญมนุษย์มาเกิดบนโลก หากเกิดมามีเคราะห์
กรรมท่ีไม่ดี ก็จะมีการแปลงขวัญ คือ การอ้อนวอนต่อแถนให้เปลี่ยนแปลงขวัญให้ดี 
หรือท่ีในปัจจุบันเข้าใจว่าเป็นพิธีสะเดาะเคราะห์ต่อชะตา และเม่ือมนุษย์เสียชีวิตลง ก็
จะมีพิธีส่งขวัญสู่เมืองฟ้า พิธีกรรมงานศพของคนอีสานจึงเรียกว่า พิธีส่งสการ เป็น
การสักการะผู้ตาย และชี้ทางให้ขวัญผู้ตายไปอยู่รวมกับผีบรรพบุรุษ พร้อมท้ังบอก



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 83 

กล่าวแก่แถนให้โอบรับขวัญผู้ตายกลับสู่เมืองฟ้า ในปัจจุบัน งานศพของคนอีสานมัก
เข้าใจว่าทําตามธรรมเนียมอย่างพุทธศาสนา แต่ถ้าวิเคราะห์ให้ดีแล้วจะพบการ     
ทับซ้อนของความเชื่ออยู่ เช่น การหาอาหารให้ผู้ตาย การไปส่งผู้ตายท่ีป่าช้า มีการ
เตรียมข้าวของไปส่งผู้ตาย เม่ือเผาเสร็จแล้วมีการสร้างหอปราสาทผึ้งให้เป็นท่ีอยู่
ของขวัญผู้ตาย เป็นต้น  
 3. ด้านสังคม 
 คนอีสานเชื่อว่ามนุษย์บนโลกมีความสัมพันธ์เป็นเหล่ากอเดียวกัน มีสาย
สัมพันธ์ของความเป็นเครือญาติพ่ีน้องท่ีเรียกว่า สายแนน คล้องเกี่ยวกันอยู่ สังคม
อีสานจึงยึดถือกันเป็นครอบครัวขนาดใหญ่ สัมพันธ์กับคนรอบข้าง เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ซ่ึง
กันและกัน หากมีความสนิทชิดเชื้อกันมาก หรือคุ้นเคย ก็จะมีการผูกเสี่ยวเป็นเพ่ือน
รักกัน ท้ังยังมีการนับญาติกับฝ่ายเสี่ยว สังคมอีสานจึงมีภาพลักษณ์ของสังคม
ครอบครัวขนาดใหญ่ ท่ีไม่เพียงมีความสัมพันธ์กันทางสายเลือด แต่ยังรวมถึงสัมพันธ์
กันแบบมนุษย์ร่วมโลกด้วย จากความเชื่อท่ีว่า แถนเป็นผู้สร้างมนุษย์ ขวัญมนุษย์ล้วน
ออกมาจากขวัญของแถน คนทุกผู้จึงเป็นลูกหลานของแถน คนทุกคนบนโลกล้วนเป็น
ญาติกัน โดยมีแถนเป็นสายดํ้า คือ เป็นปฐมโคตรวงศ์มนุษย์ ต้นโคตร ต้นวงศ์ ผีเจ้า
โคตรเจ้าวงศ์ (Sattayawatthana 2018: 80)  
 นอกจากน้ี ความเชื่อเร่ืองสายด้ําแถน ยังสะท้อนผ่านโครงสร้างของสังคม 
และระบบการเคารพผู้อาวุโสการลําดับเครือญาติกันตามการนับสายเป็นลําดับ ๆ 
รวมถึงบรรพบุรุษท่ีล่วงลับไปแล้วก็ยังให้การนับถือ จะเห็นได้จากการเคารพในผีปู่ตา 
ท่ีเป็นการเรียกขานแบบการนับญาติ มีนัยของการเคารพในผู้อาวุโสท้ังฝั่งบิดาและ
มารดา แม้ตายไปแล้วก็ยังให้การเคารพอยู่ เพ่ือจะได้รับการคุ้มครองให้อยู่เย็นเป็นสุข 
ลําดับญาติท่ีเหนือข้ึนไปก็เป็นดํ้า และแถนตามลําดับในท่ีสุด 
 4. ด้านวิถีชีวิต 
 ความเชื่อเร่ืองแถนเป็นส่วนหนึ่งในวิถีชีวิตของคนอีสาน ซ่ึงเป็นลักษณะสําคัญ
ของกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว ท่ีมีการติดต่อ และสัมพันธ์กับแถน อันเป็นผีบรรพบุรุษ
ของตนอยู่ตลอดเวลา จะขยับตัวทําอะไร ก็ต้องชูถ้วยเหล้าถวายแถนสักจอกหนึ่งเสมอ 
(Daorueang 2019: 192) เป็นการบอกกล่าวให้ทราบ เหมือนหนึ่งการบอกกล่าวญาติ
ผู้ใหญ่ เพ่ือให้ได้รับพร และประสบผลสําเร็จในสิ่งท่ีทํา การดําเนินชีวิตในทุกช่วงวัย



84 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

ล้วนมีความเกี่ยวข้องกับความเชื่อแถน ต้ังแต่ความเชื่อเร่ืองขวัญมนุษย์ท่ีมาเกิดบน
โลก ล้วนถูกสร้างและหล่อโดยแถนบนเมืองฟ้า ความเชื่อเร่ืองคู่ครองท่ีถูกกําหนดโดย
แถนผ่านกกม่ิงสายแนน ให้เกิดมาเป็นคู่สร้างคู่สม จารีตในการดําเนินชีวิตต้องเชื่อฟัง
ผู้ใหญ่ และข้อห้ามของสังคมที่เรียกว่า ขะลํา ซ่ึงเป็นข้อห้ามเพื่อความดีงาม และ
ปลอดภัยของคนในสังคม เม่ือเสียชีวิตลงก็มีการส่งขวัญ และเคารพบูชาในฐานะ      
ผีบรรพบุรุษผู้คอยคุ้มครองให้อยู่เย็นเป็นสุข ความเชื่อเร่ืองแถนจึงแนบสนิทอยู่กับ  
วิถีชีวิตของคนอีสานอย่างแยกกันไม่ออก  
 5. ด้านวรรณกรรม 
 หากพูดถึงการนําเสนอความเชื่อเร่ืองแถนในสังคมอีสานปัจจุบัน การนําเสนอ
ผ่านวรรณกรรมนับว่ามีความชัดเจนในด้านเนื้อหาสาระมากท่ีสุด นอกจากจะเป็นเร่ือง
เล่าท่ีเล่าสืบต่อกันมา เสริมแต่งเป็นนิทาน บทละคร และในการอ้างอิงท่ีมาของ
วัฒนธรรมประเพณีในภาคอีสาน เช่น ประเพณีบุญบั้งไฟ มีท่ีมาจากวรรณกรรมเรื่อง
พญาคันคาก บอกเล่าถึงสาเหตุของการจุดบั้งไฟเพ่ือขอฝน เป็นสัญญาระหว่างแถนกับ
มนุษย์ วรรณกรรมผาแดงนางไอ่ บอกถึงความสําคัญของประเพณีบุญบั้งไฟเพ่ือบูชา
แถนกระทํากันเป็นจารีตมาแต่โบราณ ในวรรณกรรมยังบอกเล่าถึงสภาพสังคมในอดีต 
ท่ีผู้คนมีวิถีชีวิตผูกพันอยู่กับความเชื่อเร่ืองแถน เช่น พิธีกรรมขอลูกจากแถน การเสี่ยง
ทายสายแนนเพ่ือดูคู่ครอง เม่ือถึงเดือนหกบูชาแถนเอาบุญบั้งไฟ ท้ังนี้ เนื้อหาของ
วรรณกรรมยังถูกนําเสนอผ่านศิลปกรรมด้านต่าง ๆ เช่น งานจิตรกรรมภาพเขียนตาม
วัด การฉลุลวดลายเน้ือเร่ืองพญาคันคาก และผาแดงนางไอ่ในขบวนแห่บั้งไฟ การยก
เอาวรรณกรรมข้ึนมาเทศน์ในงานบุญสมโภชต่าง ๆ เพราะวรรณกรรมอีสานมักมีความ
เป็นชาดกนอกนิบาต การนําเสนอวรรณกรรมผ่านการขับลําของหมอลํา ซ่ึงท้ังหมดนี้
ล้วนเป็นวัฒนธรรมท่ีมีท่ีมาจากวรรณกรรมอีสาน  
 นอกจากนี้ ในปัจจุบันเป็นยุคการสื่อสารไร้พรมแดน วรรณกรรมอีสาน และ
ความเชื่อเร่ืองแถนมิได้จํากัดอยู่เพียงภาคอีสานเท่านั้น แต่เป็นท่ีสนใจของสังคมไทย
ด้วย จะเห็นได้จากการนําเอาเนื้อหาของวรรณกรรม ความเชื่อของคนอีสานท่ีเกี่ยวกับ
แถน มาถ่ายทอดผ่านละครโทรทัศน์ และสื่อสังคมออนไลน์ ทําให้ความเชื่อเร่ืองแถน
เป็นท่ีคุ้นหูของคนในสังคม แต่ส่วนใหญ่ก็จะรู้จักแถน ในความหมายว่าเป็นเทวดา
อย่างพุทธ และพราหมณ์ ผู้ทําหน้าท่ีควบคุมฝน 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 85 

 6. ด้านบทกวี 
 เม่ือกล่าวถึงบทกวีอีสาน ชวนให้นึกถึงการใช้คํา หรือภาษาลาวในการ
ประพันธ์บทกวี เพ่ือให้ผู้อ่านบทกวีมีอารมณ์คล้อยตามผู้แต่ง หรือเกิดสุนทรียภาพทาง
อารมณ์ในการเสพเน้ือหาของบทกวี ความเชื่อเร่ืองแถนก็มักเป็นส่วนหนึ่งของภาษาท่ี
ใช้ในการแต่งบทกวีอีสาน เช่น “ฟ้าแถนแนนแต่ง กกม่ิงสายแนน” ให้ความหมายถึง
ความผูกพันกันเป็นคู่สร้างคู่สม หรือบุพเพสันนิวาส “งามปานอินแปลงแถนแต่ง” 
หมายถึง การพรรณนาความงามปานสวรรค์สรรสร้าง “ดํ้าแถนสายน้ําเต้า” หมายถึง 
คนอีสานเกิดมาจากแถน เกิดมาจากน้ําเต้าปุง “ยกยอแก้วแถนฟ้าขอฝน” หมายถึง 
การบูชาแถนเพ่ือขอฝน เป็นต้น ซ่ึงในบทกวีท่ีใช้ในการพรรณนาถึงความเป็นอีสานจึง
ขาดไม่ได้ท่ีต้องกล่าวถึงคํา หรือภาษาท้องถ่ิน อันมีเอกลักษณ์สื่อถึงความเป็นแก่นแท้
ของคนอีสาน และความเชื่อเร่ืองแถนก็เป็นส่วนสําคัญในการสร้างเสน่ห์ให้กับบทกวี
อีสาน รวมถึงบทร้อง บทลํา และเพลงลูกทุ่งอีสานในปัจจุบันด้วย เช่น กาพย์เซ้ิงใน
ประเพณีบุญบั้งไฟ เพลงบั้งไฟแสน เพลงบั้งไฟล้าน เป็นต้น จึงอาจกล่าวได้ว่า แถน
เป็นสิ่งท่ีแนบสนิทอยู่กับความเป็นอีสาน และเม่ือกล่าวถึงความเป็นอีสานก็เท่ากับ
นําเสนอเร่ืองแถนด้วย 
 จากข้อความข้างต้น จะเห็นได้ว่าความเชื่อเร่ืองแถนยังคงถูกนําเสนออย่าง
ต่อเนื่องในสังคมอีสานปัจจุบัน แม้ว่าความหมายและวัตถุประสงค์ของความเชื่อนั้น
อาจแตกต่างไปจากอดีต กล่าวคือ ในอดีตคนอีสานเชื่อว่าแถนเป็นวิญญาณฟ้า
ศักด์ิสิทธ์ิ มีพลังอํานาจและอิทธิพลต่อโลก แต่ปัจจุบันมีฐานะเป็นเพียงเทวดาตามคติ
แบบพุทธและพราหมณ์ วัฒนธรรมประเพณีในอดีตมีข้ึนมาเพ่ือรับใช้ความเชื่อ แต่ใน
ปัจจุบันวัฒนธรรมประเพณีบางอย่างไม่ได้รับใช้ความเชื่อ แต่เพ่ือตอบโจทย์ความ   
ร่ืนเริงสนุกสนาน การท่องเท่ียวเชิงพาณิชย์ และสนองค่านิยมของสังคม ทําให้การ
นําเสนอความเช่ือเร่ืองแถน เป็นไปเพ่ือแสวงหาประโยชน์ มากกว่าเพ่ือเผยแพร่ความ
เชื่อ และคําสอนแบบศาสนา  
 การนําเสนอความเชื่อเร่ืองแถนจึงมีท้ังแบบการอนุรักษ์และสืบสาน คือ การ
นําเสนอแก่นสาระของความเชื่อท่ีสืบต่อกันมาตามจารีตทางวัฒนธรรม เช่น การ   
เซ่นสรวงบูชาแถนเม่ือถึงฤดูทํานา การประกอบพิธีกรรมเกี่ยวกับแถนตามความเชื่อ
ท้องถ่ิน เป็นการผลิตซํ้าทางวัฒนธรรม ซ่ึงเป็นสิ่งท่ีผูกพันอยู่แต่เดิมในวิถีชีวิตของคน



86 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

อีสานอยู่แล้ว และการนําเสนอแบบต่อยอด คือ มีการนําเอาความเชื่อเร่ืองแถนมา
ประกอบสร้างใหม่ เช่น การอ้างตํานานความเชื่อเร่ืองแถนมาสนับสนุนประเพณีบุญ
บั้งไฟ มีการจําลองเนื้อหาในวรรณกรรมเรื่องพญาคันคากในขบวนแห่บั้งไฟสวยงาม 
การแต่งบทเพลงท่ีเกี่ยวกับความเชื่อเร่ืองแถนโดยใช้ทํานองและจังหวะตามสมัยนิยม 
การสร้างรูปหล่อพระยาแถน รูปปั้นพญาคันคาก ให้เป็นแลนด์มาร์กสําคัญของจังหวัด
ยโสธร เป็นต้น แสดงให้เห็นถึงการเปลี่ยนแปลงบทบาทของแถนจากความเชื่อสู่ความ
เป็นวัตถุทางวัฒนธรรม ท่ีสามารถหยิบจับข้ึนมาประกอบสร้างใหม่ เพ่ือให้สอดคล้อง
กับค่านิยมของสังคมท่ีมีการเปล่ียนแปลงอยู่ตลอดเวลา ดังนั้น ความเชื่อเร่ืองแถนจึง
อยู่ในบริบทขององค์ความรู้ หรือข้อมูลท่ีเป็นมรดกทางภูมิปัญญา มีการสืบต่อจากรุ่น
หนึ่ ง ไปสู่ อีก รุ่นหนึ่ งอ ย่างไ ม่ขาดสาย  แม้ ว่าอาจมีการเปลี่ ยนแปลงไปตาม
สภาพแวดล้อมของสังคม แต่ก็ไม่ได้ขาดหายไปจากสังคมอีสาน กลายเป็นทุนทาง
วัฒนธรรมท่ีคนอีสานใช้ในการสร้างสรรค์ความเชื่อ จารีต วัฒนธรรม ประเพณีอันดี
งาม ถูกจดจําในฐานะอัตลักษณ์ทางความเชื่อท่ีมีอิทธิพลต่อโครงสร้างของสังคม และ
เป็นแก่นแกนของวัฒนธรรม เพ่ือสะท้อนความมั่งคั่งทางวัฒนธรรมของคนอีสานท่ีสืบ
ต่อกันมาจากอดีตจนถึงปัจจุบัน 
 
บทสรุป 
 แถน เป็นความเชื่อเกี่ยวกับวิญญาณฟ้าศักด์ิสิทธ์ิ ท่ีมีอยู่แต่เดิมในสังคมภาค
อีสาน ก่อนท่ีพุทธศาสนาจะเผยแผ่เข้ามายังดินแดนแห่งนี้ คนอีสานเคารพและบูชา
แถนในฐานะพระเจ้าสูงสุด ผู้สร้างโลก สร้างมนุษย์ เป็นปฐมโคตรวงศ์ของเหล่ากอ
มนุษย์ แถนจึงได้รับการเคารพเป็นดังผู้อยู่สูงสุดแห่งสายดํ้าบรรพบุรุษ ผู้คอยปกป้อง
คุ้มครองคนอีสานให้อยู่เย็นเป็นสุข ความเชื่อเร่ืองแถนจึงมีความเกี่ยวพันกับสังคม
อีสานแบบความสัมพันธ์ครอบครัวขนาดใหญ่ โดยมีแถนเป็นจุดหล่อหลอมความเป็น
เครือญาติเดียวกันของคนอีสานและกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาวกลุ่มอ่ืน ๆ  
 คนอีสานในปัจจุบันยังคงให้ความเคารพต่อแถนไม่เสื่อมคลาย เพียงแต่ความ
เข้าใจต่อความเชื่อเร่ืองแถนนั้นไม่ได้มีความเข้าใจและความเข้มข้นเหมือนอย่างใน
อดีต เป็นเพราะการเปลี่ยนแปลงของสังคม ไม่ว่าจะเป็นการเข้ามาของวัฒนธรรม
ความเชื่อแบบพุทธและพราหมณ์ การเปลี่ยนแปลงของสังคมสมัยใหม่ และปัจจัย



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 87 

ทางด้านการเมือง ทําให้ความเชื่อเร่ืองแถนต้องมีการปรับตัวตามการรับรู้ และค่านิยม
ของสังคม คนอีสานในปัจจุบันจึงมีความเข้าใจเกี่ยวกับความเชื่อเร่ืองแถน ในฐานะ
เทพเจ้าหรือเทวดาตามคตินิยม ซ่ึงส่งผลต่อการนําเสนอความเชื่อเร่ืองแถนในสังคม
อีสาน  
 การนําเสนอความเชื่อเร่ืองแถนในสังคมอีสานมีท้ังท่ีนําเสนอแบบการส่งต่อ
ความเชื่อผ่านจารีต และวิถีชีวิตท่ีกระทําสืบต่อกันมา และแบบท่ีประกอบสร้างทาง
วัฒนธรรม คือ การนําเอาความเชื่อเร่ืองแถนมาผลิตใหม่ให้สอดคล้องกับการ
เปลี่ยนแปลงและความต้องการของสังคม ทําให้ความเชื่อเร่ืองแถนเป็นสิ่งท่ีไม่      
สูญหายไปตามกาลเวลา  แต่มีฐานะเป็นทุนท่ีสําคัญทางวัฒนธรรม และใน
ขณะเดียวกันก็สามารถรักษาสาระสําคัญของความเชื่อเอาไว้ด้วย ความเชื่อเร่ืองแถน
จึงเป็นมรดกทางภูมิปัญญาท่ีสืบต่อกันมาของคนอีสาน ส่งต่อจากรุ่นหนึ่งไปสู่อีกรุ่น
หนึ่งอย่างไม่ขาดสาย สะท้อนบทบาทของคนอีสานท่ีมีต่อแถนในฐานะลูกหลานของ
แถน ผู้ได้รับการคุ้มครองให้อยู่เย็นเป็นสุขเร่ือยมา เป็นทุนทางวัฒนธรรมในสํานึกของ
คนอีสานท่ีใช้สร้างสรรค์สังคม ผ่านความเชื่อ ประเพณี ค่านิยม วัฒนธรรม และวิถี
ชีวิต ดังนั้น แถนจึงถูกนําเสนอในฐานะเป็นมรดกทางภูมิปัญญาและทุนทางวัฒนธรรม 
มากกว่าการเผยแผ่ความเชื่อแบบศาสนา 
 แม้ว่าสภาพของสังคมจะมีการเปล่ียนแปลงไปจากเดิม แต่ก็ไม่ได้ทําให้ความ
เชื่อเร่ืองแถนจางหายไปจากสังคมอีสาน เป็นเพียงการเปลี่ยนแปลงไปตามสภาพของ
สังคม ความเชื่อเ ร่ืองแถนจึงสามารถดํารงอยู่ควบคู่ ไปกับสังคมอีสานท่ีมีการ
เปลี่ยนแปลงไม่หยุดนิ่ง แม้ว่าอาจส่งผลเสียต่อแก่นแท้ของความเชื่อ แต่ก็มีผลดีในการ
อนุรักษ์และการประยุกต์ใช้เพ่ือให้เกิดคา่นิยมใหม่ ทําให้ความเชื่อเร่ืองแถนไม่เป็นสิ่งท่ี
ตาย หรือหายไปจากการรับรู้ของคนอีสาน แต่มีการวนเวียนอยู่ในสํานึก ตราบเท่าท่ี
คนในสังคมอีสานยังให้ความสนใจ ในฐานะวัตถุดิบสําคัญทางวัฒนธรรมท่ีสามารถนํา
กลับมาผลิตซํ้า หรือประกอบสร้างใหม่ ความเชื่อเร่ืองแถนจึงยังคงแทรกอยู่ใน
วัฒนธรรม และวิถีชีวิตของคนอีสานท่ีไม่อาจแยกขาดจากกันได้  



88 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

References 
 
Chaiyakandha, S. (2014). ผู้ไทลูกแถน ภาค 2 สืบค้นรากเหง้าผู้ไทนานาชาติจาก

นิทานพญาแถน [Phutai Thean Volume 2 Searching for the Root of 
International Phutai from Phaya Thaen’s Tales]. Bangkok: Tathata 
Publication Company Limited. 

Chotikunta, P. (1988). นิยายปรัมปราเรื่องแถน: วิเคราะห์ความเชื่อตามพงศาวดาร
ล้านช้าง [The Origin Myth of Thaen: An Analysis of a Belief in Lan - 
Chang Guardian Spirit]. (Master of Arts, Department of Sociology 
and Anthropology, Graduate School, Chulalongkorn University). 

Daorueang, N. (2019). เจ้าพ่อศรีนครเตากับปฏิบัติช่วงชิงการให้ความหมายใน
พิธีกรรมและงานเฉลิมฉลองในช่วงหลังทศวรรษท่ี 2540 - 2560 [God  
Srinakhontao and Scrambling the meaning to Rituals and       
Celebrations after 1997 - 2017]. ใน โครงการจัดประชุมวิชาการระดับ 
ชาติเวทีวิจัยมนุษยศาสตร์ไทย คร้ังท่ี 13 เร่ือง ภูมิภาคนิยม และท้องถ่ินนิยม
สมัยใหม่ในโลกไร้พรมแดน [The 13th Humanities Research Forum in 
Thailand: New Regionalism and Localism in the Borderless World] 
(188 - 206). Mahasarakham: Faculty of Humanities and Social Sci-
ences, Mahasarakham University.  

Dhammawatra, C. (n.d.). พงศาวดารแห่งประเทศลาว [Chronicle of Lao].  
(The Research Institute of Northeastern Arts and Culture, 
Srinakharinwirot University, Mahasarakham). 

Dhammawatra, C. (2012). ตํานานในกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว: ความสัมพันธ์ระหว่าง
ตํานานกับปริบททางสังคม [Myths in the Tai - Lao Ethnic Group: The 
Relationship Between Myth and Social Context]. Journal of Art 
and Culture Studies, Research Institute of Northeastern Art and 
Culture, Mahasarakham University, 1(1), 36 - 55. 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 89 

Jarernpait, T. (2016). ผีและอํานาจ ผ่านความเชื่อเร่ืองผีของชาวไทยทรงดํา 
ตําบลพันเสา อําเภอบางระกํา จังหวัดพิษณุโลก [Ghosts and Power: 
Through Ghosts Believing of Thai Song Dum, Tambon Pun Sao, 
Bang Ra Gum, Phitsanulok]. Ratchaphruek Journal, 14(2), 67 - 
74. 

Kaewpiluek, P. (2009). การจัดการงานประเพณีบุญบั้งไฟขององค์การบริหาร
ส่วนตําบลนาคํา อําเภอคําเข่ือนแก้ว จังหวัดยโสธร [Manarement of 
BamBoo Rocket Festival in Na Kham Sub District Administrative 
Organization, Kham Khuean Kaeo Distict, Yasothon Province]. 
(Master of Public Administration in Local Government, College 
of Local Administration, Khon Kaen University). 

Kurusapa Business Organization. (1963). ประชุมพงศาวดาร เล่ม 2 [Annals 
Vol 2]. Bangkok: Suksapanpanit.  

Leesuwan, V. (2010). นามานุกรมเคร่ืองจักรสาน [Dictionary of wicker]. 
Bangkok: muang boran press. 

Michanthi, S. (1997). การควบคุมทางสังคม : ศึกษาวิเคราะห์เฉพาะกรณี
วัฒนธรรมจากวรรณกรรมพ้ืนบ้านอีสาน [Social Control : Study and 
Analysis Cultural Cases from Isan Folk Literature]. (Research 
grant from The Office of National Culture Department, Ministry 
of Education).  

Nisasoka, R. (2014). การเปลี่ยนแปลงประเพณีบุญบั้งไฟสู่กระบวนการกลาย
สินค้า กรณีศึกษา ประเพณีบุญบั้งไฟหมู่บ้านไผ่ ตําบลกลางใหญ่ อําเภอ
เข่ืองใน จังหวัดอุบลราชธานี [A Transformation of the Bun Bangfai 
Rocket Festival into the Process of becoming a Product : A 
Case Study Ban Phai Village, Klang Yai Sub - district, Khueang 
Nai District, Ubon Ratchathani Province]. (Degree of Bachelor of 
Arts (Department of Anthropology) Faculty of Archaeology, 
Silpakorn University). 



90 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

Phomwongsa, U. (1958) .  ประวั ติศาสตร์ลาว  [History of Lao] (Desuankok, C. 
Translator). (Department of History and Archaeology, Faculty of     
Humanities and Social Sciences, Khon Kaen University). 

Phutha, P. (2013 ) .  ความ เป็ นมาคน อีสาน  [Isan history] (6 th ed.). Bangkok:       
Sukkhapabjai. 

Potila, K. (2012). การศึกษาวิเคราะห์อิทธิพลความเชื่อเร่ืองผีปอบท่ีมีความสัมพันธ์กับ
พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา: กรณีศึกษา บ้านดอนยานาง จังหวัดกาฬสินธ์ุ [The 
Analytical study of the Influence of the Belief in Phee Pob Associated 
with Buddhist Rituals: A Case Study of Don ya nang Village, Kalasin 
Province]. (Master of Arts, Buddhist Studies, Graduate School, Maha-
chula longkornrajavidayala University). 

Potiwan, P. (2016). กระบวนการสร้างพ้ืนท่ีทางสังคมของผีอีสาน [Social Space Con-
struction of Spirit’s Isan]. Journal of Cultural Approach, 17(32), 100 - 
110. 

Prapasiri. (1935). วิเคราะห์เร่ืองเมืองไทเดิม [Analyze the Ancient Tai City] (Printed 
as a memorial for the cremation of Mr. Li Sathiyankoses). Phra       
Nakhon: Thaprachan Printing Press, Thaprachan. 

Punnothok, T. (2003). วรรณกรรมภาคอีสาน [North - Eastern Thai Literature] (3rd 
ed.). (The Department of Thai and Oriental Languages, Faculty of   
Humanities, Ramkhamhaeng University).  

Rittidet, P. (2001). แถน: ฟ้าไขประตูน้ํา [Thaen: Sky unlocks dam]. Journal of 
Language and Culture, 20(1), 92 - 97. 

Saenpuran, P. (2011). ความเชื่อเ ร่ืองพระยาแถนของกลุ่มชาติพันธ์ุในสังคมกลุ่ม
วัฒนธรรมพ้ืนบ้านภาคอีสาน [The Belief to Thaen of genealogies in the 
native society and culture of Isarn]. (Research grant from Culture   
Center and Office of Alumni Affairs, Khon Kaen University).  



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) | 91 

Saenpuran, P. (2012). ความเชื่อเร่ืองพระยาแถนของกลุ่มชาติพันธ์ุในสังคมกลุ่ม
วัฒนธรรม พ้ืนบ้ านภาค อีสาน  [ The belief to Thaen of Thai - Lao      
genealogies in the native society and culture of Isarn]. Humanities 
& Social Sciences Journal, 29(4), 21 - 40.  

Sattayawatthana, C. (2018). ดํ้า แถน กําเนิดรัฐไท สาวรกรากต้นตอ คนไท ชุมชน
ไท - ลาว และความเป็นไท / ไต / ไทย / สยาม [Dam, Thaen,Tai State, 
Root of Sao Rok Rak, Tai People, Tai - Lao Community, and Tai/Tai/
Thai/Siam]. Bangkok: Chonniyom. 

Sriruksa, K. (2010). เถียงนา: รูปแบบและการใช้งานในวัฒนธรรมข้าวของชาวนา
อีสาน [Isaan Hut: Form and Functions in rice culture of Isan farmer]. 
Journal of Fine and Applied Arts Khon Kaen University, 2(2), 45 - 
62. 

Stuart - Fox, M. (2010). ประวัติศาสตร์ลาว [A History of Laos] (Vinyaratn, C. 
(Translator). Bangkok: Printed by Toyota Foundation Thailand. 

Thepsimuang, M.B. (2011). ความเป็นมาของชนชาติลาว เล่ม 2 อาณาจักรล้านช้าง
ตอน ต้น  [History of the Lao Civilization and the Beginning of Lan 
Chang Kingdom Volume 2] (Phutha, P. Translator). Bangkok:      
Sukkhapabjai.  

Wichat, S. (2009). การศึกษาเปรียบเทียบและวิเคราะห์ความเชื่อเร่ืองพระเจ้าใน
ศาสนายูดายกับความเชื่อเร่ืองพระยาแถนในกลุ่มชาติพันธ์ุไท - ลาว [A    
Comparative Study and Analysis of Belief in God of Judi Religion 
and in Phayatan of Ethnic Group Thai - Lao]. (Master of Art Thesis 
in Philosophy, Graduate School, Khon Kaen University).  

Wirawong, M.S. (1997). ศิลปวัฒนธรรม ฉบับพิเศษ: ประวัติศาสตร์ลาว [Arts and        
Cultures, Special Edition: Lao History] (Premchit, S. Translator). 
Bangkok: Matichon Public Company Limited. 



92 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 20 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2566) 

Wongthes, S. (2019, February 15). ขวัญ จับต้องไม่ได้มองไม่เห็น ความเชื่อ
มากกว่า 3,000 ปี มาแล้ว [Khwan intangible, invisible, belief more 
than 3,000 years ago]. Retrieved February 22, 2 0 2 1 ,  from 
https://www.matichon.co.th/prachachuen/daily-column/news 
_1364834. 

Worahan, S. (2018). บทสวดในพิธีศพของชาติพันธ์ุไทดําใน ส .ป .ป . ลาว :     
ความเชื่อ ประเพณี พิธีกรรม และการสื่อความหมาย [The Chanting 
Text in the  Funeral of the Ethnic Tai dum in Lao People’s 
Democratic Republic: Beliefs, Traditions, Rituals, and Meanings]. 
Rommayasan Academic Journal, 16(1), 513 - 527. 


