
วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 1 

บทความวิจยั 
- 

วิชาการ 

งานช่างต้นแบบในรัชกาลที่ 3  
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม* 
(Artistic Prototypes from  
Wat Phra Chetuphon  

During the Reign of King Rama III) 
 
 
ศักด์ิชัย สายสิงห์** 
(Sakchai Saisingha) 

* บทความนี้เป็นส่วนหน่ึงของงานวิจัยเร่ือง “วัดหลวงในกรุงเทพมหานคร: 
มรดกศิลปกรรม แหล่งงานช่างหลวงแห่งแผ่นดิน” ในชุดโครงการวิจัย 
เร่ือง “กรุงเทพมหานคร ศูนย์กลางงานช่างแห่งแผ่นดิน: ศิลปกรรมกับการ
อนุรักษ์และพัฒนาเพ่ือเพ่ิมคุณค่า มูลค่ามรดกวัฒนธรรมของชาติ”       
ทุนส่งเสริมกลุ่มวิจัย (เมธีวิจัยอาวุโส) ประจําปี 2563 สภาวิจัยแห่งชาติ 
(This article is part of the research “Royal Temples in Bangkok: 
Artistic Heritage and Resource of Thai Royal Artistic Works”, 
under the project “Bangkok, the Center of Thai Craftsmanship: 
A Study of Artistic Conservation and Development to Increase 
Value of the National Cultural Heritage” supported by TRF 
Senior Research Scholar 2020). 

** ศาสตราจารย์ ดร . ภาควิชาประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี 
มหาวิทยาลัยศิลปากร (Professor Dr., Department of Art History, 
Faculty of Archaeology, Silpakorn University). 

Received: July 5, 2022 
Revised: October 11, 2022 
Accepted: November 29, 2022 



2 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

บทคัดย่อ 
 
 งานศิลปกรรมวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ท่ีได้รับการบูรณปฏิสังขรณ์ในสมัย
รัชกาลท่ี 3 ถือเป็นงานต้นแบบท่ีมีการเปลี่ยนแปลงคร้ังสําคัญในงานช่างสมัย
รัตนโกสินทร์ ได้เกิดการผสมผสานระหว่างศิลปะแบบไทยประเพณีกับศิลปะท่ีรับ
อิทธิพลจากต่างประเทศ ตัวอย่างอาคารประเภทหลังคาคลุม คือ พระอุโบสถ และ  
พระวิหารพระพุทธไสยาสน์ จัดเป็นต้นแบบของกลุ่มรูปแบบผสมระหว่างอาคารอย่าง
ไทยประเพณีและแบบพระราชนิยม มีการใช้เสาแท่งสี่เหลี่ยมขนาดใหญ่ท่ีไม่ประดับ
ตกแต่ง หลังคายังเป็นแบบแผนประเพณีท่ีประดับเคร่ืองลํายอง หน้าบันประดับลาย
เครือเถาเคล้าก้าน ซุ้มประตูและหน้าต่างเป็นซุ้มยอดทรงมงกุฎ ซุ้มสีมาทรงปราสาท
ยอดเป็นรูปแบบเฉพาะท่ีเกิดข้ึนซ่ึงปรับจากเจดีย์ทรงเคร่ือง นอกจากนี้สถาปัตยกรรมท่ี
สําคัญอีกสิ่งหนึ่ง คือ เจดีย์ทรงเคร่ือง ท่ีสร้างตามแบบอย่างสืบมาจากสมัยรัชกาลท่ี 1 
เกิดการสร้างข้ึนตามวัดต่าง ๆ ท้ังท่ีเป็นเจดีย์ประธาน เจดีย์บริวาร และเจดีย์ราย สิ่ง
เหล่านี้ถือได้ว่าเป็นต้นแบบในการสร้างวัดแห่งอ่ืน ๆ อย่างแพร่หลายในสมัยรัชกาลท่ี 3 
 งานช่างสมัยรัชกาลท่ี 3 ท่ีวัดพระเชตุพนฯ จึงถือเป็นแบบอย่างของงานช่าง
หลวงท่ีมีการเปลี่ยนแปลงท้ังรูปแบบและคติการสร้างครั้งสําคัญ ท่ีส่วนหนึ่งรักษา
รูปแบบงานช่างไทยประเพณีและอีกส่วนมีการประยุกต์ใช้รูปแบบใหม่อย่างลงตัว      
จึงกลายเป็นต้นแบบและพัฒนาการของงานช่างไทยสืบมา 
 
คําสําคัญ: งานช่างต้นแบบ, รัชกาลท่ี 3, วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม  



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 3 

ABSTRACT 
 
 Inside Wat Phra Chetuphon, the artistic works renovated in the reign 
of King Rama III may be considered as evidence of a significant change in          

Rattanakosin period style, blending. Thai traditional and overseas influences. 
The ordination hall and hall of the reclining Buddha images amalgamate 
Thai traditional imagery and the King’s own preferences. Unconventional 
stylistic elements include unornamented square pillars, while tradition is 
exemplified by roof, pediment, and door frame decorations. Door frames 
with a Prasada-type top are inspired by ornamented chedis, which were 
popular since the reign of King Rama I. The aforementioned works were 
widespread prototypes during the reign of King Rama III. 
 Therefore, the artworks in Wat Phra Chetuphon from the reign of King 
Rama III portrayed a transformation of royal style, preserving Thai tradition 
and applying new imagery, in a trend that would influence later artisans. 
 
Keywords: Artistic prototypes, King Rama III, Wat Phra Chetuphon 



4 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

บทนํา 
 จากประวัติวัดพระเชตุพนวิมลมังคลารามที่ปรากฏในจารึกบนแผ่นศิลา 
กล่าวถึงการสถาปนาวัดพระเชตุพนในสมัยรัชกาลท่ี 1 ว่าวัดนี้เป็นวัดท่ีมีมาแต่เดิม  
ชื่อว่าวัดโพธาราม ใน พ.ศ. 2331 พระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟ้าจุฬาโลกมหาราช 
เสด็จทอดพระเนตรวัดโพธาราม ทรงเห็นว่ามีสภาพเก่า ชํารุดปรักหักพัง จึงทรงมี 
พระราชศรัทธาท่ีจะบูรณปฏิสังขรณ์ให้สมบูรณ์กว่าเก่า โดยทรงให้มีการสร้าง      
พระอุโบสถขึ้นใหม่ มีระเบียงคดล้อมรอบ พระวิหารทิศ พระวิหารราย เป็นต้น             
(Phra Ratchawethi 2018: 56 - 57) คร้ันถึงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้า
เจ้าอยู่หัว ปรากฏว่าทรงโปรดฯ ให้บูรณปฏิสังขรณ์ใหญ่อีกคร้ังหนึ่ง ดังปรากฏ       
ในสําเนาจารึกแผ่นศิลาว่าด้วยการปฏิสังขรณ์วัดพระเชตุพน การปฏิสังขรณ์สมัย
รัชกาลท่ี 3 (Phra Ratchawethi 2018: 56 - 57) สามารถสรุปได้ว่ามีการปฏิสังขรณ์
ดังต่อไปน้ี 
 - พระอุโบสถ ร้ือและสร้างใหม่ท้ังหมด ท้ังฐานชุกชีประดิษฐานพระพุทธรูป
ประธาน งานประดับตกแต่งพระอุโบสถ เช่น ซุ้มประตู หน้าต่าง ประติมากรรมสลัก
หินภาพจับรามเกียรต์ิท่ีประดับกําแพงแก้วเสารายเฉลียง และซุ้มประตูทางเข้า    
พระอุโบสถ  
 - สร้างซุ้มสีมาใหม่ท้ังหมด โดยให้ฐานก่อด้วยหิน ส่วนเจดีย์ยอดซุ้มหล่อด้วย
โลหะ 
 - เจดีย์ประจํามุมท้ังสี่ ท่ีเรียกว่ามหาธาตุท้ังสี่นั้นมีมาแล้วต้ังแต่สมัยรัชกาลท่ี 1 
ให้สร้างใหม่ก่อสูงกว่าเดิม สามศอก และให้ประกอบศิลาลาย เทวดาถือพระขรรค์ใน
ซุ้มจระนําและมารแบกหล่อด้วยดีบุกปิดทองประดับกระจก 
 - พระวิหารทิศมีการสร้างต่อขยาย 3 หลัง คือทิศเหนือ ใต้ และตะวันตก 
เพ่ือให้มีขนาดเท่ากับพระวิหารทิศด้านตะวันออกและเปลี่ยนกระเบื้องมุงหลังคาใหม่ 
 - สร้างมหาเจดีย์ข้ึนอีก 2 องค์ ให้มีรูปแบบและความสูงเหมือนกับพระมหา
เจดีย์ศรีสรรเพชญดาญาณ (คือเจดีย์ประจํารัชกาลท่ี 2 และรัชกาลท่ี 3) ให้หุ้มด้วย
กระเบื้องเคลือบสีขาวและสีทอง ส่วนพระมหาเจดีย์ศรีสรรเพชญดาญาณ ให้หุ้มด้วย
กระเบื้องเคลือบสีเขียว สร้างพระระเบียง 3 ด้าน 
 - สร้างพระพุทธไสยาสน์และพระวิหารพระพุทธไสยาสน์ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 5 

 - สร้างหอไตรทรงจัตุรมุข (พระมหามณฑป) 
 - สร้างซุ้มประตูทางเข้าวัดใหม่ท่ีแต่เดิมมี 13 ประตู มีการรื้อและก่อใหม่
ท้ังหมด เป็น 16 ประตู 
 ในท่ีนี้จึงขอวิเคราะห์รูปแบบศิลปกรรมท่ีสร้างข้ึนใหม่ในสมัยรัชกาลท่ี 3 ตาม
ประวัติการบูรณะและลักษณะรูปแบบศิลปะ โดยมีประเด็นในการศึกษาว่ารูปแบบ
ของพระอุโบสถท่ีปรากฏอยู่ในปัจจุบันนี้เป็นงานท่ีสร้างข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3 อันเป็น
งานรูปแบบใหม่ท่ีเกิดจากการผสมผสานรูปแบบกับแบบไทยประเพณี และมีความ
แตกต่างจากแบบพระราชนิยม รวมท้ังน่าจะเป็นงานต้นแบบให้กับอาคารรูปแบบนี้ใน
วัดอ่ืน ๆ และในสมัยต่อมา 
 
วิเคราะห์งานสถาปัตยกรรมในรัชกาลท่ี 3 
 พระอุโบสถ  
 ตามประวัติวัด กล่าวว่าพระอุโบสถมีมาแล้วต้ังแต่สมัยอยุธยาตอนปลาย และ
ได้รับการสถาปนาข้ึนใหม่ในรัชกาลท่ี 1 คร้ันถึงในสมัยรัชกาลท่ี 3 ใน พ.ศ. 2374 ได้
โปรดเกล้าฯ ให้ร้ือพระอุโบสถเก่า ขุดลอกฐานรากเพื่อขยายให้ใหญ่ออกไปถึงแนวสีมา
เดิม (Phra Ratchawethi 2018: 57 - 58) รูปแบบศิลปกรรมของพระอุโบสถใน
ปัจจุบันจึงเป็นงานท่ีสร้างใหม่ในสมัยรัชกาลท่ี 3 และจัดเป็นงานศิลปกรรมท่ีอยู่ใน
กลุ่มรูปแบบผสมระหว่างไทยประเพณีกับแบบพระราชนิยม ส่วนท่ีเป็นแบบไทย
ประเพณี คือ งานท่ีมีโครงสร้างหลังคาประดับช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ หน้าบันเป็น
งานไม่แกะสลัก แบบพระราชนิยม คือ โครงสร้างหลังคาท่ีเป็นงานก่ออิฐถือปูน ไม่มี
ช่อฟ้าใบระกา หางหงส์ หน้าบันประดับงานปูนปั้นท่ีเป็นลวดลายอย่างศิลปะจีน 
ลักษณะโดยรวมของอาคารในกลุ่มนี้ยังรักษาแบบไทยประเพณี โดยมีรูปแบบท่ีสําคัญ 
คือ 
 แผนผังพระอุโบสถ (ภาพท่ี 1) เฉพาะในส่วนของพระอุโบสถ มีซุ้มสีมาอยู่ใน
ตําแหน่ง 8 ทิศโดยมีแนวกําแพงแก้วมาเชื่อมต่อ และท่ีกําแพงแก้วนี้มีซุ้มประตู
ทางเข้าเป็นซุ้มประตูยอดด้านละ 2 ซุ้ม 8 ประตู หน้าประตูทางเข้าแต่ละช่อง มี
ประติมากรรมสําริดรูป “สางแปรง” (สัตว์ในหิมพานต์ มีลักษณะคล้ายกับราชสีห์หรือ
สิงห์) มีปรากฏในเอกสารกล่าวว่า รัชกาลท่ี 3 โปรดเกล้าฯ ให้หล่อสางแปรง ต้ังไว้ท่ี



6 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

ด้านข้างของประตูท้ังสองข้างรวม 16 ตัว (Phra Ratchawethi 2018: 59) อัน
เปรียบเสมือนผู้ปกป้องรักษาประตู ประตูซุ้มยอดนี้มี 2 ประตูท่ีเป็นประตูคั่นกลางของ
วัด ทําหลังคาซ้อนชั้นแบบมณฑปแต่ตัดบรรพแถลงออกและเติมหัวเม็ดบนมุมหลังคา
ชั้นลาดแต่ละชั้น เรียก “ลูกถ้วย” ซ่ึงถือเป็นงานประดับประตูอย่างฝร่ัง เรียกประตู 
“ทรงฝร่ัง” (Phra Ratchawethi 2018: 63) (ภาพท่ี 2) 

ภาพท่ี 1 แผนผังวัดพระเชตุพนฯ (Source: Fine Arts Department 2001)  

ภาพท่ี 2 ซุ้มประตูยอดทรงมงกุฎ “ทรงเคร่ืองยอด”  



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 7 

 รูปแบบผังของตัวพระอุโบสถ ท่ีผนังสกัดด้านหน้าและหลังมีการทําช่องประตูคู่
อยู่กลางผนัง ขนาบด้วยหน้าต่างด้านละช่อง โดยมีลักษณะเดียวกันท้ังผนังด้านหน้า
และหลัง ซ่ึงผิดกับแบบแผนประเพณีเดิม ท่ีจะมีประตูทางเข้า 1 ช่อง 2 ช่อง หรือ     
3 ช่อง ถ้าเป็นวัดขนาดใหญ่โดยทั่วไปจะมี 3 ช่อง โดยจะมีประตูกลางใหญ่สุด ประตู
ขนาบจะเล็กลง หรือถ้าเป็น 2 ช่อง ก็จะมีขนาดเท่ากัน ไม่เคยปรากฏว่ามีการทํา
หน้าต่างด้านผนังสกัดหน้าและหลัง พระอุโบสถ วัดพระเชตุพนฯ นี้ จึงมีลักษณะพิเศษ
ท่ีแตกต่างจากงานแบบไทยประเพณี  
 รูปแบบพระอุโบสถ (ภาพท่ี 3) 
 พระอุโบสถเป็นอาคารท่ีมีขนาดใหญ่ดูม่ันคงแข็งแรง จัดเป็นงานท่ีเกิดข้ึนใน
สมัยรัชกาลท่ี 3 ในกลุ่มท่ีเรียกว่า แบบผสมระหว่างแบบไทยประเพณีและแบบ    
พระราชนิยม (Saisingha 2008: 79 - 83) คือ มีการสร้างอาคารขนาดใหญ่ ท่ีมีท้ัง
ความกว้าง ความสูง มีความม่ันคงแข็งแรง ใช้เสาแท่งสี่เหลี่ยมทึบ เป็นตัวรองรับ
น้ําหนักแทนเสาย่อมุมไม้สิบสองท่ีมีขนาดเล็ก มีมุขหน้าและมุขหลัง ท่ีมีส่วนของ
หลังคาคลุมย่ืนออกมาท้ังด้านหน้าและด้านหลัง ส่วนด้านข้างมีเฉลียงหรือพาไล คือ 
พ้ืนท่ีส่วนท่ีล้อมรอบตัวพระอุโบสถ ส่วนเครื่องประกอบหลังคาเป็นอย่างไทยประเพณี 
ได้แก่ เคร่ืองลํายองท่ีมีกรอบหน้าบันเป็นนาคลํายองหรือนาคสะดุ้ง ประดับช่อฟ้า 
ใบระกา หางหงส์ และหน้าบันท่ีมีลักษณะเป็นงานประดับลวดลายดอกไมพ้ื้นประดบั
กระจก แทนงานไม้แกะสลกัลงรักปดิทองแบบไทยประเพณ ีมีรูปแบบดังต่อไปนี ้ 

ภาพท่ี 3 พระอุโบสถ วัดพระเชตุพนฯ 



8 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 ส่วนฐาน พระอุโบสถมีการยกระดับเป็นฐานประทักษิณ 1 ฐาน โดยมีกําแพง
แก้วเต้ีย ๆ ล้อมรอบ ท่ีกําแพงแก้วมีซุ้มประตูทางเข้าทุกด้าน ด้านละ 2 ช่อง และมีซุ้ม
สีมาตามทิศท้ังแปดอยู่ในแนวของกําแพงแก้วนี้ ถัดข้ึนไปจึงเป็นส่วนฐานพระอุโบสถ 
ประกอบด้วยฐานสิงห์ 1 ฐาน ต้ังอยู่บนฐานประทักษิณ รองรับเฉลียงและมุข ระหว่าง
เสาเฉลียง มีพนักคั่นทุกช่องเสา (ในสําเนาจารึกเรียก กําแพงแก้ว) ประดับแผ่นหิน
อ่อนสลักประติมากรรมนูนตํ่าเล่าเร่ืองรามเกียรต์ิโดยรอบ ถัดข้ึนไปจึงเป็นฐานชั้นท่ี 2 
รองรับผนังพระอุโบสถ  
 เครื่องประกอบหลังคา 
 รูปแบบของหลังคายังเป็นแบบไทยประเพณี (ภาพท่ี 4) กล่าวคือ มีหลังคา
ซ้อนกัน 3 ชั้น แต่ละชั้น มี 3 ตับ โดยมีหลังคาคลุมมุขท้ังด้านหน้าและด้านหลัง กรอบ
หน้าบันเป็นนาคลํายอง ท่ีประดับด้วยช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ หน้าบันงานปั้นปูน 
หรือปั้น รักสมุก ทําเป็นลายพรรณพฤกษาหรือเ รียกลายเครือเถาเคล้าก้าน 
(Leksukhum 2005: 97) ประกอบด้วยลายดอก ก้านและใบ กลีบดอกและใบประดับ
กระจกสีแดง สีขาว สีเขียว และสีน้ําเงิน พ้ืนหน้าบันติดด้วยกระจกสีน้ําเงินอมเขียว ซ่ึง
เป็นลักษณะเฉพาะท่ีเกิดข้ึนและนิยมในสมัยรัชกาลท่ี 3 ระเบียบลายเช่นนี้เกิดข้ึนใน
กลุ่มอาคารท่ีสร้างข้ึนใหม่ท้ังแบบพระราชนิยมและแบบประเพณีนิยม เช่น พระวิหาร
พระพุทธไสยาสน์ วัดพระเชตุพนฯ พระอุโบสถ วัดสุทัศนเทพวราราม และพระอุโบสถ
และพระวิหาร วัดราชนัดดาราม (Saisingha 2008: 80 - 83) เป็นต้น  

ภาพท่ี 4 เคร่ืองประกอบหลังคา พระอุโบสถ วัดพระเชตุพนฯ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 9 

 ซุ้มประตูและหน้าต่างทรงปราสาทยอดหรือทรงยอดมงกุฎ (ภาพท่ี 5 - 6) 

ภาพท่ี 5 (ซ้าย) ซุ้มประตูทรงยอดมงกุฎ 
“ทรงเคร่ืองยอด” พระอุโบสถ  

วัดพระเชตุพนฯ  

ภาพท่ี 6 (ขวา) ซุ้มหน้าต่างทรงยอดมงกุฎ 

 รูปแบบของซุ้มประตูและหน้าต่างของพระอุโบสถมีรูปแบบเดียวกับประตู
ทางเข้าวัดท้ังหมด แสดงให้เห็นว่ามีการออกแบบและสร้างข้ึนพร้อม ๆ กัน ตามคติ
เร่ืองของซุ้มทรงปราสาท ลักษณะทางศิลปกรรมท่ีโดดเด่นของซุ้มประตูและหน้าต่าง
ของพระอุโบสถ  คือ  การทํ า ซุ้มประตูและหน้า ต่างแบบซุ้มทรงยอดมงกุฎ 
(Leksukhum 2010: 86) ท่ีมีเรือนยอดลักษณะคล้ายพระมหาพิชัยมงกุฎ แบบ
เดียวกับมงกุฎท่ีปรากฏในพระพุทธรูปทรงเคร่ืองต้นอย่างพระมหาจักรพรรดิ ถือเป็น
ตัวอย่างสําคัญของงานประดับในรัชกาลท่ี 3 มีองค์ประกอบสําคัญ คือ ส่วนท่ี 1 ฐาน



10 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

สิงห์ 1 ฐาน เหนือข้ึนไปเป็นเสาของซุ้มท่ีซ้อนกัน 3 ชั้น เป็นเสาเล็ก ๆ บาง ๆ โคนเสา
ประดับกาบพรหมศร ตรงกลางประดับประจํายามอก บัวหัวเสาเป็นบัวแวงสะบัด
ปลายแบบรัตนโกสินทร์ เหนือข้ึนไปเป็น ส่วนท่ี 2 เป็นส่วนยอด ทําเป็นเอวขันสูง
ลดหลั่นกัน 3 ระดับ แต่ละชั้นย่อยมีชั้นเอวขันซ้อนเต้ีย ๆ ลดหลั่นกันข้ึนไป แต่ละชั้น
ประดับแถวกระจัง  
 ลักษณะส่วนยอดท่ีกล่าวมานี้ มีลักษณะคล้ายยอดของเจดีย์ทรงเคร่ืองหรือ
ยอดของปราสาทพระที่นั่ง ท่ีทําเป็นเอวขันซ้อนชั้น คล้ายบัวทรงคลุ่มเถา และมีส่วน
ยอดเป็นปลี เทียบได้กับพระมหามงกุฎจริงในสมัยรัตนโกสินทร์ และเหมือนกับ    
พระมหามงกุฎของพระพุทธรูปทรงเคร่ืองต้นอย่างพระมหาจักรพรรดิ โดยเฉพาะการ
ลดระดับชั้นมงกุฎ เป็น 3 ชั้น และงานประดับชั้นซ้อนแต่ละชั้นท่ีประดับแถวกระจัง
ด้วยรูปแบบเดียวกันทุกประการ จึงสันนิษฐานว่ารูปแบบของซุ้มประตูและหน้าต่างนี้มี
ท่ีมาจากพระมหามงกุฎ เคร่ืองทรงของพระมหากษัตริย์ หรือมาจากพระพุทธรูป
ทรงเคร่ืองต้นอย่างพระมหาจักรพรรดิ  
 พัฒนาการคร้ังสําคัญของซุ้มประตูท่ีทําเป็นยอดพระมหาพิชัยมงกุฎนี้คงมา
จากซุ้มทรงปราสาทยอดในศิลปะแบบไทยประเพณีท่ีมีมาแล้วต้ังแต่สมัยอยุธยาตอน
ปลาย เพราะส่วนของซุ้มในงานอย่างไทยประเพณีนั้น จะเป็นการลดรูปมาจาก
ปราสาทจริง กล่าวคือ ทําเป็นหลังคาลาดซ้อนชั้นหลายชั้น หลังคาประดับด้วย   
บรรพแถลง ช่อฟ้า ใบระกา และหางหงส์ ตามแบบอย่างของชั้นหลังคาจริง ต่อด้วย
ส่วนยอดท่ีมีองค์ประกอบสําคัญของงานช่างไทย ได้แก่ เหม บัวทรงคลุ่มเถา และ    
ปลียอด เป็นต้น ตัวอย่าง ซุ้มประตูทางเข้าพระอุโบสถวัดพระศรีรัตนศาสดาราม   
เป็นต้น แต่ส่วนท่ีซุ้มประตูและหน้าต่างของพระอุโบสถวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม
ท่ีมีพัฒนาการต่างออกไปคือรูปทรงโดยรวมคล้ายพระมหาพิชัยมมงกุฎท่ีลดรูป และใน
แต่ละชั้นไม่ได้ประดับบรรพแถลง แต่ประดับแถวกระจังแทน เป็นต้น  
 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 11 

 ซุ้มสีมา (ภาพท่ี 7) 

ภาพท่ี 7 ซุ้มสีมา พระอุโบสถ วัดพระเชตุพนฯ 

 ในสําเนาจารึกรัชกาลท่ี 3 กล่าวถึงซุ้มสีมา วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม ว่ามี
การขยายฐานพระอุโบสถและมีการสร้างซุ้มสีมาใหม่ท้ังหมด โดยฐานก่อด้วยหิน ส่วน
เจดีย์ยอดหล่อด้วยโลหะ (Phra Ratchawethi 2018: 59) ลักษณะซุ้มเป็นอาคารหรือ
เรือนสีมาท่ีทําจากหินแกรนิต มีการยกฐานสูงรองรับเรือน ส่วนยอดเป็นเจดีย์
ทรงเคร่ือง ประเภทย่อมุมไม้สิบสอง ท่ีมีฐานสิงห์ 1 ฐาน ต่อด้วยบัวทรงคลุ่มรองรับ
องค์ระฆัง บัลลังก์และส่วนยอดที่เป็นบัวทรงคลุ่ม ปลีและปลียอด ตามลําดับ การทํา
ซุ้มสีมาท่ีเป็นอาคารยกพ้ืนสูงและมีเรือนธาตุเจาะเป็นช่องสําหรับต้ังใบสีมานี้ พบ
ท่ัวไปในวัดท่ีสร้างและปฏิสังขรณ์ในสมัยรัชกาลท่ี 3 จึงอาจใช้เป็นข้อกําหนดได้ว่าซุ้ม
สีมาท่ีวัดพระเชตุพนฯ นี้ เป็นต้นแบบของซุ้มสีมาท่ีมีเรือนให้กับวัดอ่ืน ๆ ต่อมา  
 ส่วนยอดท่ีเป็นเจดีย์นั้นน่าจะเป็นงานท่ีสืบต่อมาจากซุ้มเสมาของพระอุโบสถ 
วัดพระศรีรัตนศาสดาราม และคงเป็นท่ีนิยมในสมัยรัชกาลท่ี 3 ตัวอย่างท่ีสําคัญ
นอกจากวัดพระเชตุพนฯ ยังมี วัดราชนัดดาราม และวัดพิชยญาติการาม เป็นต้น ซ่ึง
ทํายอดซุ้มเสมาเป็นรูปเจดีย์ทรงเคร่ืองและเจดีย์ทรงปรางค์ 



12 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 การทําซุ้มสีมาเป็นเรือนนั้นเป็นพัฒนาการท่ีสืบทอดมาต้ังแต่สมัยอยุธยาตอน
ปลาย โดยพบหลักฐานว่า เร่ิมมีซุ้มสีมาเป็นเรือนไม้ ต่อมาปรับเป็นทรงกูบ และ      
ให้อิทธิพลมายังสมัยรัตนโกสินทร์ตอนต้น เร่ิมมีการเจาะช่องกูบเป็นสี่ช่อง และมียอด
เป็นปล้องไฉนของเจดีย์ ตัวอย่างเช่นท่ีวัดสระเกศ ท่ีอาจสร้างมาแล้วต้ังแต่สมัย 
รัชกาลท่ี 1 และวัดพระศรีรัตนศาสดาราม รวมไปถึงซุ้มสีมาเดิมของวัดพระเชตุพนฯ 
ท่ีสร้างเม่ือคร้ังรัชกาลท่ี 1 (ตามภาพเขียนเก่า) ได้ปรับเปลี่ยนมาเป็นซุ้มสีมาทรง
ปราสาทยอด คือ มีเรือนและมียอดเป็นทรงปราสาทจํานวนหลายยอด จนกระท่ัง  
การทําเรือนให้สีมานี้กลายเป็นรูปแบบศิลปกรรมท่ีสําคัญในสมัยรัชกาลท่ี 3 ตามวัด  
ท่ีสร้างและบูรณปฏิสังขรณ์ใหม่ โดยส่วนใหญ่จะสร้างเป็นเรือนสีมาท่ีทําด้วย
หินแกรนิตหรือหินอ่อน และตกแต่งลวดลายอย่างศิลปะจีนและศิลปะตะวันตก โดย
จะมีรูปแบบของซุ้มแตกต่างกันตามรูปแบบของอาคาร แบ่งเป็น 3 กลุ่ม ได้แก่ กลุ่ม
แรก อาคารแบบไทยประเพณี ซุ้มสีมาก็จะมีเรือนเป็นแบบไทยประเพณี เช่น ทรง
ปราสาทยอดแบบวัดอรุณราชวราราม กลุ่มท่ี 2 อาคารแบบผสมระหว่างไทยประเพณี
และแบบพระราชนิยม ยอดซุ้มสีมาจะเป็นแบบผสมเช่นเดียวกัน เช่น ตัวเรือนทําด้วย
หินแกรนิต มีเสาและลวดลายตกแต่งแบบศิลปะจีนและตะวันตก เป็นทรงปราสาท
ยอดหรือเจดีย์ ได้แก่เจดีย์ทรงเครื่อง เจดีย์ทรงปรางค์ ตัวอย่างเช่น วัดสุทัศนเทพวรา
ราม และกลุ่มท่ี 3 อาคารแบบพระราชนิยม ส่วนใหญ่จะมีซุ้มสีมาเป็นทรงเกี้ยว 
(เสลี่ยงคานหามอย่างจีน) ประดับตกแต่งลวดลายอย่างเทศ ยอดเป็นทรงกระโจม 
อิทธิพลศิลปะจีนและตะวันตก (Saisingha 2008: 118 - 121) 
 ดังนั้นซุ้มสีมาวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม จัดอยู่ในกลุ่มท่ี 2 ท่ีเป็นรูปแบบ
ผสมสอดคล้องกับตัวพระอุโบสถท่ีเป็นอาคารแบบผสม สรุปได้ว่า ซุ้มสีมาเป็นงานท่ี
สร้างข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3 สอดคล้องกับจารึกท่ีกล่าวถึงการสร้างพระอุโบสถและ  
ซุ้มสีมาใหม่ท้ังหมดในคราวเดียวกัน 
 

 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 13 

 เจดีย์ทรงปรางค์ท่ีมุมพระอุโบสถ (ภาพท่ี 8) 

ภาพท่ี 8 เจดีย์ประจํามุม 

 เจดีย์ทรงปรางค์วัดพระเชตุพนฯ ภายในระเบียงคด เป็นเจดีย์ประกอบอยู่ท่ี
มุมท้ัง 4 ของพระอุโบสถ จากตําแหน่งท่ีต้ังและรูปแบบศิลปกรรมทําให้กล่าวได้ว่า
เจดีย์ท่ีมุมท้ัง 4 นี้มีมาแล้วต้ังแต่เม่ือแรกสร้างพระอุโบสถในสมัยรัชกาลท่ี 1 โดยมี
หลักฐานสําคัญท่ีปรากฏอยู่ในภาพลายเส้นของ นายจอห์น ครอว์เฟิร์ด (John  
Crawfurd) (ภาพท่ี 9) ท่ีได้เข้ามาชมวัดในกรุงเทพฯ และเขียนลายเส้นวัดต่าง ๆ ไว้ 
หนึ่งในนั้นคือรูปเจดีย์ทรงปรางค์ แม้ในเอกสารไม่ได้ระบุชื่อวัด แต่สันนิษฐานว่าเป็น
เจดีย์ทรงปรางค์วัดพระเชตุพนฯ ส่วนท่ีแตกต่างจากรูปแบบปัจจุบัน คือ ในช่อง
จระนําเป็นรูปพระพุทธรูป ส่วนในปัจจุบัน ประดับเทวดาถือพระขรรค์ จึงกล่าวได้ว่า
ปรางค์ประจํามุมท้ัง 4 มีมาแล้วพร้อมกับการสร้างพระอุโบสถในสมัยรัชกาลท่ี 1 และ
น่าจะมีการมาบูรณะตกแต่งเพ่ิมเติมในคราวบูรณะใหญ่สมัยรัชกาลท่ี 3 ตามสําเนา
จารึกท่ีกล่าวว่า  

“เจดีย์ประจํามุมท้ังสี่ ท่ีเ รียกว่ามหาธาตุท้ังสี่นั้นมี
มาแล้วต้ังแต่สมัยรัชกาลท่ี 1 ให้สร้างใหม่ก่อสูงกว่าเดิม 
สามศอก และให้ประกอบศิลาลาย และปิดทองทั้งองค์



14 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

จนถึงฐานเขียง เทวดาถือพระขรรค์ในซุ้มจระนําและ
มารแบกหล่อด้วยดีบุกปิดทองประดับกระจก”  

(Phra Ratchawethi 2018: 63) 
 

 จากการตรวจสอบแล้วพบว่าท้ังเทวดาถือพระขรรค์และพลแบกท่ีเป็นอสูร 
(ภาพท่ี 10) เป็นงานหล่อดีบุกปิดทองตรงตามกับสําเนาจารึกท่ีกล่าวถึง และการ
เปลี่ยนจากพระพุทธรูปในจระนําซุ้ม มาเป็นเทวดาถือพระขรรค์ ในความหมายของ
ทวารบาลแทนนั้นคงเป็นไปตามแบบพระราชนิยมท่ีเกิดข้ึนในสมัยท่ี 3 เพราะได้พบ
การสร้างปรางค์ประจํามุม เช่น วัดเทพธิดาราม มีท้ังเทวดาถือพระขรรค์และอสูรถือ
กระบองในแต่ละด้าน ส่วนวัดราชบูรณะ เป็นเจดีย์ประธานท่ีมีการประดับเทวดาถือ
พระขรรค์ 1 องค์ และอสูรถือกระบอง 3 องค์ ซ่ึงหมายถึงท้าวจตุโลกบาล ส่วนการ
ประดับเจดีย์ท่ีมุมท้ัง 4 ของพระอุโบสถอาจมีมาแล้วต้ังแต่สมัยอยุธยาตอนปลายและ
รัตนโกสินทร์ตอนต้น เม่ือเข้าสู่สมัยรัชกาลท่ี 3 มีพระราชนิยมในการสร้างปรางค์เป็น
อย่างมาก โดยเฉพาะในกลุ่มวัดท่ีพระองค์ทรงสร้างใหม่ เห็นได้ว่าปรางค์เป็นเจดีย์
สําคัญรูปแบบหนึ่งในสมัยนี้  

ภาพท่ี 9 สันนิษฐานว่าเป็นปรางค์ประจํามุมพระอุโบสถ วัดพระเชตุพนฯ  
(Source: Crawfurd 1830: 309) 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 15 

ภาพท่ี 10 เทวดาถือพระขรรค์ (ทวารบาล) ในจระนําซุ้มเจดีย์ประจํามุม 

 เจดีย์บริวารทรงเครื่องล้อมรอบพระอุโบสถ (ภาพท่ี 11) 

ภาพท่ี 11  เจดีย์บริวารล้อมรอบนอกพระระเบียงคด วัดพระเชตุพนฯ 



16 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 เจดีย์บริวารล้อมรอบนอกพระระเบียงคด ปรากฏในสําเนาจารึกการ
ปฏิสังขรณ์ในสมัยรัชกาลท่ี 3 กล่าวว่า 

“ภายนอกพระรเบียงสายนอกออกมาให้สถาปนาพระ
เจดี ย์ ข้ึนใหม่สูงสามวาสองสอกเจ็ดสิบเอ็ดองค์
ล้อมรอบพระรเบียงแลพระวิหารทิศทังสี่ประดับด้วย
กระเบื้องถ้วยกระเบื้องพิมพ์เคลือบทุกองค์ประกอป 
ศิลาเขียวตามเชิงถานด้วย แลพระเจดีย์หมู่ละห้าองค์
ท่ีมุมในรหว่างพระวิหารคตทั้งสี่นั้น ก็ปฏิสังขรณ์ใหม่
ประดับกระเบื้องถ้วยปุระเคลือบศรีเขียวล้อมฐาน
ทักษิณด้วย”  

(Phra Ratchawethi 2018: 63) 
 

 กล่าวคือ เจดีย์ท่ีอยู่นอกพระระเบียงคดนี้ มี 2 ชุด ได้แก่ ชุดท่ีเป็นเจดีย์ประจํา
มุม 5 องค์ สร้างข้ึนต้ังแต่ในสมัยรัชกาลท่ี 1 ส่วนเจดีย์บริวารท้ังหมด 71 องค์ ท่ีสร้าง
ข้ึนใหม่นั้นสร้างข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3  
 เม่ือวิเคราะห์จากรูปแบบของเจดีย์บริวารทั้งหมด พบว่า มีรูปแบบเดียวกัน
และขนาดเท่ากันทุกองค์ รวมท้ังต้ังอยู่ในตําแหน่งท่ีสมมาตรกัน แสดงว่าสร้างข้ึนใน
คราวเดียวกัน สําหรับเจดีย์ทรงเคร่ือง เป็นรูปแบบท่ีปรากฏตั้งแต่สมัยรัชกาลท่ี 1 ท่ีมี
การสร้าง 2 แห่ง ได้แก่ พระเจดีย์ทอง 2 องค์ วัดพระศรีรัตนศาสดาราม และพระมหา
เจดีย์ศรีสรรเพชญดาญาณ วัดพระเชตุพนฯ แห่งนี้ และได้รับความนิยมอย่างมากใน
สมัยรัชกาลท่ี 3 โดยพบเกือบทุกวัดท่ีมีการสร้างใหม่ รูปแบบของเจดีย์มีระเบียบ
เดียวกับพระมหาเจดีย์ศรีสรรเพชญดาญาณ เจดีย์ประจํารัชกาลท่ี 2 และ 3 เพียงแต่มี
ขนาดและสัดส่วนท่ีเล็กกว่ากันมาก  
 องค์ประกอบของเจดีย์ มีการลดองค์ประกอบของฐานจากชุดฐานสิงห์ท่ีส่วน
ใหญ่มี 3 ชั้น เหลือเพียง 2 ชั้น มีระบบย่อมุมไม้สิบสองต้ังแต่ฐานจนถึงบัลลังก์ ส่วน
ยอดเป็นบัวทรงคลุ่มเถา ปลีและปลียอดตามลําดับ ซ่ึงเจดีย์รูปแบบนี้ได้รับความนิยม
อย่างมากในสมัยรัชกาลท่ี 3 และนิยมนํามาสร้างเป็นเจดีย์บริวารล้อมรอบอาคารหรือ
ระเบียงคด ทําให้ตีความได้ว่าการสร้างเจดีย์บริวารล้อมรอบอาคารในสมัยรัชกาลท่ี 3 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 17 

นี้ ปรากฏอยู่เป็นจํานวนมาก เช่น รอบพระวิหารพระพุทธไสยาสน์ของวัดราชโอรสาราม 
รอบพระอุโบสถของวัดสระเกศ และรอบพระวิหารของวัดเทพธิดาราม เป็นต้น จึงอาจ
กล่าวได้ว่าความนิยมในการสร้างเจดีย์บริวาร โดยเฉพาะเจดีย์ทรงเครื่องล้อมรอบนี้อาจ
เป็นพระราชประสงค์ในสมัยรัชกาลท่ี 3 แต่เดิมเคยมีการสันนิษฐานว่า รัชกาลท่ี 3 ทรงมี
พระราชประสงค์ให้เป็นท่ีบรรจุพระอัฐิและพระสรีรังคารของพระราชวงศ์ แต่จากการ
วิเคราะห์ท่ีมาของเจดีย์บริวารโดยผู้วิจัย เชื่อว่าน่าจะเป็นเร่ืองของพระอดีตพุทธเจ้า
มากกว่า เพราะได้พบว่าบางวัดมีการสร้างครบ 28 องค์ และมีเอกสารระบุว่าเป็นพระอดีต
พุทธเจ้า เช่น วัดราชคฤห์ เป็นต้น จึงทําให้เชื่อได้ว่า เจดีย์บริวารชุดนี้จึงน่าจะสร้างข้ึนใน
ความหมายของพระอดีตพุทธเจ้าท่ีมีหลายพระองค์ (Saisingha 2008: 186 - 191) 
 
 พระวิหารพระพุทธไสยาสน์ (ภาพท่ี 12) 

ภาพท่ี 12 พระวิหารพระพุทธไสยาสน์  



18 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 พระบาทสมเด็จพระนั่งเกล้าฯ ทรงพระกรุณาโปรดเกล้าฯ ให้สถาปนาพระพุทธ
ไสยาสน์และพระวิหาร โดยโปรดเกล้าฯ ให้กรมหม่ืนภูมินทรภักดี (พระองค์เจ้าลดาวัลย์) 
พระโอรสของพระองค์ ทรงกํากับช่างสิบหมู่ สร้างพระพุทธไสยาสน์ข้ึนก่อน แล้วจึงสร้าง
พระวิหารภายหลัง การสถาปนาพระพุทธไสยาสน์ วัดพระเชตุพนฯ ได้ปรากฏเอกสาร
สําคัญในสมัยรัชกาลท่ี 3 ซ่ึงเป็นสําเนาพระราชดําริว่าด้วยการสร้างพระพุทธไสยาสน์  
วัดพระเชตุพนฯ คือ จดหมายเหตุ ร. 3 เล่มท่ี 1 จ.ศ. 1192 เลขท่ี 32 กล่าวว่า  

“ศิริศุภมัศดุ พระพุทธศักราชล่วงแล้วสองพันสามร้อยเจ็ด
สิบสี่พระวษา จ.ศ. 1193 กาลปีเถาะ นักษัตรตรีณิศก 
พระบาทสมเด็จบรมธรรมมฤกมหาราชาธิราชรามาธิบดี
บรมนารถบรมบพิตร พระพุทธเจ้าอยู่หัว ผู้เป็นพระบรม
ภาคิไณยนารถ…ทรงพระราชศรัทธาให้กระทําการ
ปฏิสังขรณะวัดพระเชตุพนวิมลมังคลาวาศวรมหาวิหาร 
พระอาราม...” 

 (Phra Ratchawethi 2018: 79 - 81) 
 

 ในสําเนาจารึกการปฏิสังขรณ์ กล่าวว่า  
“...เหนือสวนข้ึนไปนั้นทรงพระกรุณาโปรดให้ถาปนาพระ
พุทธไสยาศน์ใหญ่ข้ึนใหม่พระองค์หนึ่งกําหนดโดยยาวแต่
พระบาทถึงพระรัศมีได้เส้นหนึ่งกับสามวาแล้วก่อพระ
วิหาร ใหญ่ สัณฐาน เห มือนพระ อุ โบศถสรวมองค์
พระพุทธเจ้าหลังคามุงกระเบื้องเคลือบศรีขาบง...”  

(Phra Ratchawethi 2018: 69 - 70) 
 

 สําหรับรูปแบบศิลปกรรมของพระวิหารพระพุทธไสยาสน์ ในสําเนาจารึกกล่าว
ว่า สร้างให้มีรูปแบบเดียวกับพระอุโบสถ จัดเป็นงานท่ีเกิดข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3 อีก
รูปแบบหนึ่ง สังเกตได้ว่ามีความแตกต่างจากแบบประเพณีนิยมเดิม และมีลักษณะร่วม
ในรัชสมัยของพระองค์เกิดข้ึน คือ อยู่ในกลุ่มรูปแบบผสมระหว่างอาคารอย่างไทย
ประเพณีกับแบบพระราชนิยม รูปแบบเดียวกับพระอุโบสถ มีการสร้างอาคารขนาดใหญ่ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 19 

ใช้เสาแท่งสี่เหลี่ยมทึบ เป็นตัวรองรับน้ําหนัก มีเสาเฉลียงล้อมรอบอาคาร ส่วนเคร่ือง
บนหลังคาเป็นอย่างไทยประเพณี คือ หลังคาลดชั้น กรอบหน้าบันเป็นนาคลํายอง 
ประดับช่อฟ้า ใบระกา หางหงส์ และมีหน้าบันเป็นงานประดับลวดลายดอกไม้พ้ืน
ประดับกระจก แทนงานไม้แกะสลักลงรักปิดทองแบบไทยประเพณี อย่างไรก็ตาม 
พระวิหารพระพุทธไสยาสน์นี้เสร็จไม่ทันในสมัยรัชกาลท่ี 3 เนื่องจากพระองค์เสด็จ
สวรรคตก่อน มาแล้วเสร็จบริบูรณ์ในรัชกาลท่ี 4 
 งานศิลปกรรมท่ีสําคัญของพระวิหารพระพุทธไสยาสน์ ท่ีแตกต่างจาก      
พระอุโบสถเล็กน้อย คือ ซุ้มประตู หน้าต่าง (ภาพท่ี 13 - 14) 

ภาพท่ี 13 (ซ้าย)  
ซุ้มประตู พระวิหารพระพุทธไสยาสน์  

ภาพท่ี 14 (ขวา)  
ซุ้มหน้าต่าง พระวิหารพระพุทธไสยาสน์  



20 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 ซุ้มประตู หน้าต่าง มีพัฒนาการทางด้านรูปแบบต่อมาจากพระอุโบสถอีกข้ัน
หนึ่ง คือ มีการผสมผสานรูปแบบระหว่างงานช่างอย่างไทยประเพณีท่ีเป็นซุ้มทรง
ปราสาทยอดกับแบบพระราชนิยมท่ีเป็นงานประดับลวดลายอย่างเทศ ในขณะท่ี   
พระอุโบสถยังมีความชัดเจนว่าเป็นซุ้มทรงยอดมงกุฎ ส่วนท่ีพระวิหารแห่งนี้ยังมีเค้า
โครงของฐานสิงห์ เสากรอบประตูท่ีมีการประดับกาบพรหมศร ประจํายามอก และหัว
เสา และส่วนยอดที่คล้ายมงกุฎ แต่ท้ังหมดใช้ลวดลายอย่างเทศ คือ ลายใบไม้ ดอกไม้ 
ท่ีเป็นอิทธิพลศิลปะต่างประเทศ คือ ศิลปะจีนและตะวันตก ไม่ได้แสดงลักษณะของ
เรือนชั้นซ้อนแต่ประการใด จึงมีความใกล้เคียงกับซุ้มประตูหน้าต่างของอาคารแบบ
พระราชนิยม ท่ีเป็นงานประดับตกแต่ง หรือแบบกรอบรูปภาพในศิลปะตะวันตกแล้ว 
 
 ลวดลายประดับหน้าบัน 
 งานศิลปกรรมท่ีเกิดข้ึนใหม่ในสมัยรัชกาลท่ี 3 ท่ีถือเป็นความงามอย่างใหม่
และกลายเป็นรูปแบบเฉพาะของอาคารในกลุ่มรูปแบบผสมผสานน้ี คือ ลวดลาย
ประดับหน้าบัน ท่ีเป็นงานประดับลวดลายดอกไม้เต็มพ้ืนท่ี เรียกลายเครือเถาเคล้า
ก้าน (Leksukhum 2005: 97) (ภาพท่ี 15) โดยมีการประดับพ้ืนด้วยกระจกสีน้ําเงิน 
ลวดลายเป็นลายดอกก้านแย่ง ประกอบด้วยลายดอกไม้ ใบไม้ ดอกเล็กสลับดอกใหญ่
เต็มพ้ืนท่ี โดยมีก้านและใบเป็นตัวเชื่อมต่อกัน มีเค้าโครงของการผูกลายอย่างลายไทย 
แต่ตัวลวดลายดอกไม้ ใบไม้ เป็นแบบกึ่งธรรมชาติแล้ว จึงมีความงดงามมาก ลักษณะ
ของลวดลายหน้าบันแบบน้ีได้พบมากในงานช่างสมัยรัชกาลท่ี 3 เช่น วัดประยุร   
วงศาวาส เป็นต้น  

ภาพท่ี 15 หน้าบัน พระวิหารพระพุทธไสยาสน์ 



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 21 

 พระมหาเจดีย์ประจําพระองค์รัชกาลท่ี 2 และรัชกาลท่ี 3  
 พระมหาเจดีย์ท้ัง 2 องค์นี้มีกล่าวถึงในสําเนาจารึกการปฏิสังขรณ์ในสมัย
รัชกาลท่ี 3 ว่า  

“พระมหาเจดีย์ศรีสรรเพ็ชญดาญาณเดิมชํารุด ให้
ประดับกระเบื้องถ้วย กระเบื้องพิมพ์สถาปนาพระมหา
เจดีย์สูงเสมอกันอีกสององค์ ร้ือพระระเบียงเดิม ก่อ
ใหม่ขยายออกล้อมพระเจ ดี ย์ ท้ั งสามด้าน  ด้ าน
ตะวันออกไว้สี่ประตู ทําเป็นซุ้มฝร่ังประดับกระเบื้อง
ถ้วยเปนมาลากรรมลดากรรมวิจิตรต่าง ๆ กําแพงแก้ว
ประดับกระเบื้องปรุเคลือบสีขาว เสาท้ังสองต้ังรูปจีนทํา
ด้วยศิลาเขียวแทนเม็ดท้ังสองรูป มีศาลาเฉลียงรอบอยู่
ระหว่างแนวกําแพงแก้วท้ังสองหลังลดพ้ืนสองชั้น สี่
ด้านมุงกระเบื้อง ดาษพื้นด้วยศิลาเขาสําเภา พระ
ระเบียงล้อมสามด้านมีเฉลียงเข้าไป ประดิษฐาน
พระพุทธรูปยืน 135 (องค์) ซ่ึงย้ายมาจากเฉลียงพระท้ัง
แปดแห่งท่ีชํารุดร้ือเสียนั้น ก่อฐานเป็นบัวกลุ่มลงรักปิด
ทองประดับกระจก ฐานละ 3 องค์ เป็นระยะเรียงกัน 
ผนังหลังพระเขียนเป็นเรือนแก้ว...พ้ืนท้ังหมดดาษด้วย
ศิลาลาย พ้ืนรอบมหาเจดีย์ท้ังสามปูด้วยศิลาแดงแผ่น
ใหญ่เต็มลาน”  

(Phra Ratchawethi 2018: 56 - 72) 
 

 ส่วนในพระราชพงศาวดารสมัยรัชกาลท่ี 3 กล่าวว่า พระบาทสมเด็จพระนั่ง
เกล้าเจ้าอยู่หัวได้ทรงบูรณะวัดพระเชตุพนฯ ใน พ.ศ. 2377 ได้ทรงโปรดฯ ให้พระยา
ศรีพิพัฒน์กับพระยาเพชรพิไชย เป็นแม่กองบูรณะ สิ่งสําคัญท่ีทรงบูรณะ ได้แก่    
พระอุโบสถและพระเจดีย์เก่า โดยเฉพาะพระเจดีย์ท่ีรัชกาลท่ี 1 ทรงสถาปนา (สูง 20 
วา 2 ศอก) พระองค์ได้กรุกระเบื้องเคลือบสีเขียว พระราชทานนามตามนามของ
พระพุทธรูปว่า “มหาเจดีย์ศรีสรรเพ็ชรดาญาณ” แล้วทรงโปรดฯ ให้สร้างพระเจดีย์



22 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

ข้ึนใหม่อีก 2 องค์ทางด้านเหนือ เคลือบด้วยกระเบื้องสีขาว พระราชทานนาม       
ว่า  “พระมหาเจดี ย์ ดิลกธรรมกรกนิธาน” หรือ  “พระมหาเจดี ย์ ดิลกธรรม
นิทาน” (ภาพที่ 16) สร้างอุทิศถวายพระบาทสมเด็จพระพุทธเลิศหล้านภาลัย     
องค์ด้านทิศใต้ประดับด้วยกระเบื้องสีทอง สร้างข้ึนสําหรับพระบาทสมเด็จพระ      
นั่งเกล้าเจ้าอยู่หัวเป็นส่วนในพระองค์ พระราชทานชื่อ “พระมหาเจดีย์มุนีปัตต
ปริกขาร” (Chao Phraya Tipakornwong Mahagosatibodi 1961: 164 - 165) 
(ภาพที่ 17) เจดีย์ท้ัง 3 องค์ มีรูปแบบและความสูงเท่ากัน และต้ังเรียงแถวคล้าย ๆ 
กับเจดีย์วัดพระศรีสรรเพชญ์ พระนครศรีอยุธยา เพียงแต่เจดีย์มีรูปแบบและวิธีการ
เรียงท่ีแตกต่างจากวัดพระศรีสรรเพชญ์ จึงน่าจะสร้างข้ึนเพ่ือการอุทิศถวายใน
ลักษณะเดียวกันกับท่ีปรากฏในพระราชพงศาวดาร  

ภาพท่ี 16 (ซ้าย)  
เจดีย์ประจํารัชกาลท่ี 2  

(เจดีย์ทรงเคร่ือง)  

ภาพท่ี 17 (ขวา)  
เจดีย์ประจํารัชกาลท่ี 3  

(เจดีย์ทรงเคร่ือง)  



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 23 

 สําหรับรูปแบบเจดีย์ท้ัง 2 องค์ท่ีสร้างใหม่นั้นมีลักษณะเหมือนกับพระมหา
เจดีย์ศรีสรรเพชญดาญาณทุกประการ โดยมีข้อสังเกตว่า เจดีย์ทรงเคร่ืองรูปแบบนี้
เป็นท่ีนิยมอย่างมากในสมัยรัชกาลท่ี 3 อาจเนื่องมาจากมีต้นแบบท่ีสําคัญ คือ เจดีย์ท่ี
วัดพระเชตุพนวิมลมังคลาราม เพราะเป็นท้ังเจดีย์ประจํารัชกาลและมีความงดงาม
อย่างมาก มีการนําไปสร้างเป็นเจดีย์ประธาน เจดีย์บริวาร และเจดีย์รายตามวัดต่าง ๆ 
ท่ีสถาปนาข้ึนใหม่ในสมัยรัชกาลท่ี 3 และส่วนหนึ่งกลายเป็นเจดีย์รายบรรจุอัฐิประจํา
ตระกูลผู้อุปถัมภ์นั้น ๆ (Saisingha 2008: 181 - 184) 
 
 พระมหามณฑป (หอไตรจัตุรมุข) (ภาพท่ี 18) 

ภาพที่ 18 พระมหามณฑป (หอไตรจัตุรมุข) 

 ในสําเนาจารึกการปฏิสังขรณ์ในสมัยรัชกาลท่ี 3 กล่าวว่า  
“เดิมเป็นเคร่ืองไม้ ให้ร้ือก่อเป็นปราสาทจตุรมุขยอด
ทรงมงกุฎิ ประดับกระเบื้องถ้วยกระเบื้องพิมพ์เสา
กําแพงแก้วมีรูปสิงโตตั้งอยู่ปลายทุกเสาชาลาล้อมรูป
แปดเหลี่ยมปูด้วยศิลาเขียว มีศาลาเฉลียงรอบทิศใหญ่



24 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

ท้ัง 4 ท้ังสองข้างไว้เป็นทางเดินเหมือนกันท้ัง 4 ทิศ แล
ตัวบังอวดกลึงด้วยศิลาเมืองกําพูชาธิบดี มีเสมาเบื้อง
บนทําด้วยศิลาบรรลังก์เมืองสระบุรี มีช่องตามประธีป 
ปิดด้วยแผ่นทองแดงปรุทุก ๆ ใบเสมา แลกําแพงนั้น
ประกอบด้วยศิลาเขียวมีซุ้มสามยอดไว้รูปอสูร หล่อ
ด้วยสังกะสีผสมดีบุกสูงสามศอกคืบ”  

(Phra Ratchawethi 2018: 66) 
 

 พระมหามณฑปหรือหอไตรจัตุรมุข ใช้เป็นท่ีประดิษฐานพระไตรปิฎก ใน
สําเนาจารึกระบุไว้ชัด เรียกว่า “หอไตรจัตุรมุขยอดทรงมงกุฎ” ต้ังอยู่ด้านหลังของ
พระมหาเจดีย์ประจํารัชกาลท่ี 4 เป็นส่วนท่ีขยายเพ่ิมเติมจากส่วนของพระมหาเจดีย์ 
สี่รัชกาลออกมา มีกําแพงล้อมรอบอีกชั้นหนึ่ง ภายในเขตกําแพง มีพระวิหารราย
ล้อมรอบ 3 หลัง  
 โดยรูปแบบของพระมหามณฑป จัดเป็นอาคารประเภทมณฑปยอดทรงมงกุฎ 
ตามสําเนาจารึกท่ีกล่าวถึง โดยให้ความหมายว่าเป็นอาคารท่ีมีเรือน มีหลังคาซ้อนชั้น
แบบปราสาท และมีส่วนยอดที่เป็นเคร่ืองยอดแบบพระมหาพิชัยมงกุฎ เป็นอาคารท่ี
ก่ออิฐถือปูนท้ังหลัง โดยส่วนอาคารแกนเป็นห้องสี่เหลี่ยมจัตุรัสในผังเพ่ิมมุม และมีมุข
ย่ืนออกมาท้ังสี่ด้านในลักษณะสมมาตรกันท้ังหมด ส่วนของหลังคาเป็นซุ้มบรรพแถลง
ซ้อน 2 ชั้น ประดับช่อฟ้า ใบระกา และหางหงส์ หน้าบันประดับลายดอกไม้เต็มพ้ืนท่ี 
ท้ังหมดเป็นงานก่ออิฐถือปูนประดับกระเบื้องเคลือบ ต่อด้วยส่วนยอดที่มีเสารองรับ
เป็นแบบยอดทรงมงกุฎทําเป็น 3 ระดับ แบบซุ้มประตูพระอุโบสถ ซ่ึงมีรูปแบบ
ใกล้เคียงกับยอดของพระมหาพิชัยมงกุฎเป็นอย่างมาก 
 ส่วนของมุขท้ัง 4 ด้านมีรูปแบบเดียวกัน เป็นมุขโถงเสาสี่เหลี่ยมทึบ แบบเสา
พระอุโบสถและพระวิหารพระพุทธไสยาสน์ หลังคามุขมีลักษณะเดียวกับหลังคาพระ
มหามณฑป คือ ทําเป็นซุ้มบรรพแถลงซ้อน 2 ชั้นประดับช่อฟ้า ใบระกา และหางหงส์ 
โดยเป็นงานก่ออิฐถือปูนประดับกระเบื้องเคลือบท้ังหมด  
 ซุ้มประตูและหน้าต่าง (ภาพท่ี 19) จัดอยู่ในประเภทซุ้มทรงปราสาทยอด 
ประกอบด้วยฐานสิงห์ เสาไม่ย่อมุม โคนเสาและบัวหัวเสาประดับลายใบไม้อย่าง



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 25 

ตะวันตก หลังคาประกอบด้วยบรรพแถลงกับส่วนยอดท่ีเป็นทรงมงกุฎ มีข้อสังเกตว่า
ลวดลายท่ีโคนเสาและบัวหัวเสาเป็นลายใบอะแคนตัส ท่ีได้รับอิทธิพลศิลปะตะวันตก
แล้ว ซ่ึงพบในซุ้มสีมาสมัยรัชกาลท่ี 3 เช่นกัน 

ภาพท่ี 19 ซุ้มหอไตรจัตุรมุข 

 รูปแบบของหอไตรจัตุรมุขนี้จัดเป็นงานศิลปกรรมแบบพระราชนิยมในสมัย
รัชกาลท่ี 3 กล่าวคือ มีโครงสร้างท่ีเป็นงานก่ออิฐถือปูนท้ังหลัง โดยเฉพาะส่วนหลังคา 
เสาสี่เหลี่ยมทึบ ส่วนของบรรพแถลงเป็นงานก่ออิฐถือปูนและมีการประดับช่อฟ้า 
ใบระกา หางหงส์ แบบเดียวกับท่ีพบในวัดเฉลิมพระเกียรติ รวมทั้งเสาซุ้มท่ีมีการ
ประดับลวดลายที่มีอิทธิพลศิลปะตะวันตก เช่น ใบอะแคนตัส เป็นต้น 
 มีข้อสังเกตว่า ซุ้มยอดมงกุฎนี้ มี รูปแบบเดียวกับซุ้มประตูทางเข้าวัดท้ัง       
16 ประตู และซุ้มประตูหน้าต่างของพระอุโบสถ ท้ังหมดนี้เป็นงานสร้างในสมัยรัชกาล
ท่ี 3 และถือเป็นรูปแบบเฉพาะท่ีเกิดข้ึนใหม่ในสมัยรัชกาลนี้ เพราะในระยะก่อนหน้า
นิยมทรงปราสาทยอดแบบยอดปราสาทหรือพระท่ีนั่งต่าง ๆ แต่ส่วนยอดลักษณะนี้
เป็นเคร่ืองยอดของพระมหาพิชัยมงกุฎ  



26 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

 ซุ้มประตูทางเข้าวัด เป็นยอดทรงมงกุฎ (ภาพท่ี 20) 

ภาพท่ี 20 ซุ้มประตูทางเข้า วัดพระเชตุพนฯ 

 ในสําเนาศิลาจารึกการปฏิสังขรณ์สมัยรัชกาลท่ี 3 กล่าวว่า ประตูล้อมพระ
อารามเดิมมี 13 ประตู เป็นเคร่ืองยอดประดับกระเบื้อง โดย 9 ประตูชํารุด ให้ร้ือก่อ
ใหม่เพ่ิมอีก 3 ประตู รวมเป็น 16 ประตู และให้ก่อเป็นยอดทรงมงกุฎใหญ่สูงกว่าเก่า 
ประดับกระเบื้องถ้วยเหมือนกันท้ังหมด  
 ซุ้มประตูทางเข้าวัดพระเชตุพนฯ ท้ัง 16 ประตู มีรูปแบบเดียวกันท้ังหมด 
จัดเป็นศิลปะที่มีความงามโดดเด่น เป็นประตูซุ้มยอดทรงมงกุฎ โดยในส่วนของกําแพง
ล้อมรอบพระอุโบสถ มีด้านละ 3 ประตู รวม 9 ประตู (ยกเว้นด้านตะวันตก) ต่อมา   
มีการขยายพื้น ท่ี  จนล้อมรอบกลุ่มมหาเจ ดี ย์ประจํา รัชกาลและพระวิหาร            
พระพุทธไสยาสน์ จึงมีการสร้างประตูตามพ้ืนท่ีท่ีมีลักษณะเป็นสี่เหลี่ยมคางหมู 
จํานวนประตูท่ีเพ่ิมข้ึนในแต่ละด้านไม่เท่ากัน คือ ด้านทิศเหนือ มี 2 ประตู ด้าน



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 27 

ตะวันตก มี 4 ประตู และด้านทิศใต้ 1 ประตู เม่ือรวมแล้วรอบเขตพุทธาวาสจะมี
ประตูท้ังหมด 16 ประตู และจากรูปแบบทางศิลปกรรมท่ีมีลักษณะเหมือนกันและ
เท่ากันท้ังหมด จึงน่าจะสร้างข้ึนพร้อมกันในสมัยรัชกาลท่ี 3  
 ลักษณะของซุ้มประตูเป็นซุ้มแบบยอดทรงมงกุฎ มีลักษณะเดียวกับพระมหา
มณฑป และซุ้มประตู - หน้าต่างของพระอุโบสถ โดยมีองค์ประกอบสําคัญ คือ ส่วน
ฐานเป็นฐานสิงห์ 1 ฐาน เสาย่อมุมไม้สิบสอง โคนเสาประดับกาบพรหมศร บัวหัวเสา
เป็นบัวแวงสะบัดปลายแบบรัตนโกสินทร์ ส่วนยอดทรงมงกุฎ แบ่งเป็น 2 ส่วน คือ 
ส่วนหลังคากับส่วนยอด ส่วนหลังคาทําเป็นชั้นซ้อนลดหลั่นกันหลายชั้น แต่ละชั้น
ประดับแถวกระจัง ส่วนยอดทําเป็นชั้นเอวขันลดหลั่นกันข้ึนไป 6 ชั้น แต่ละชั้น
ประดับแถวกระจัง แล้วจึงต่อด้วยปลีและปลียอดท่ีมีลักษณะเดียวกับยอดของพระ
มหาพิชัยมงกุฎและพระมหามงกุฎของพระพุทธรูปทรงเคร่ืองต้นอย่างพระมหา
จักรพรรดิ จึงสันนิษฐานว่ารูปแบบของซุ้มประตูมีท่ีมาจากพระมหามงกุฎ จึงเรียกว่า 
“ซุ้มยอดทรงมงกุฎ”  
 การสร้างซุ้มประตูเป็นยอดทรงมงกุฎ ในความหมายของเรือนยอดหรือเครื่อง
ยอด คงเป็นไปในลักษณะเดียวกับยอดปราสาท ท่ีแสดงสัญลักษณ์ของความเป็น
ปราสาท คือ เรือนฐานันดรสูง ใช้ในความหมายว่าสถานท่ีหรือดินแดนนั้น ๆ คือเขต
ศักด์ิสิทธ์ิในทางพุทธศาสนา อาจหมายถึงดินแดนสวรรค์ เม่ือผ่านประตูเข้าสู่วัด คือ 
การเข้าสู่ดินแดนศักด์ิสิทธ์ิ เช่นเดียวกับประตูทางเข้าพระบรมมหาราชวัง หรือแม้แต่
ซุ้มประตู หน้าต่าง ท่ีเป็นทรงปราสาทยอด ก็ใช้ในเชิงสัญลักษณ์ของดินแดนศักด์ิสิทธ์ิ 
ซ่ึงเป็นแนวคิดและคติการสร้างอย่างงานช่างแบบไทยประเพณีท่ีมีมาต้ังแต่สมัยอยุธยา 

 
บทสรุป 
 งานศิลปกรรมสมัยรัชกาลท่ี 3 ถือเป็นการเปลี่ยนแปลงด้านแบบแผนครั้ง
สําคัญของงานช่างในสมัยรัตนโกสินทร์ มีการผสมผสานระหว่างศิลปะแบบไทย
ประเพณีกับงานช่างอย่างใหม่อย่างท่ีเรียกว่า อย่างเทศ ท่ี เ ร่ิมมีอิทธิพลจาก
ต่างประเทศเข้ามา ตัวอย่างท่ีสําคัญ ได้แก่ 
 พระอุโบสถ เป็นต้นแบบของอาคารหลังคาคลุมกลุ่มรูปแบบผสมระหว่าง
อาคารอย่างไทยประเพณีและแบบพระราชนิยม ระบบโครงสร้างของพระอุโบสถท่ีมี



28 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

การใช้เสาแท่งสี่เหลี่ยมขนาดใหญ่ท่ีไม่มีการประดับตกแต่งเสา แทนการใช้เสาย่อมุม
ไม้สิบสอง มีเฉลียงล้อมรอบ ทําให้โครงสร้างอาคารมีการรับน้ําหนักและสามารถขยาย
ให้กว้างและสูงข้ึนได้ดีกว่าเดิมมาก ส่วนของหลังคายังคงรูปแบบไทยประเพณีท่ีมีการ
ลดชั้นหลายชั้นและหลายตับ เคร่ืองประกอบหลังคาเป็นเคร่ืองลํายองประกอบด้วย 
นาคลํายอง ช่อฟ้า ใบระกา และหางหงส์ ส่วนท่ีเปลี่ยนแปลง คือ หน้าบันเปลี่ยนจาก
งานไม้แกะสลักลงรักปิดทองประดับกระจก มาเป็นการประดับด้วยกระจกบน
ลวดลายดอกไม้ ใบไม้ ท่ีเรียกว่า ลายเครือเถาเคล้าก้าน 
 การสร้างสรรค์งานรูปแบบใหม่ท่ียังอิงกับรูปแบบและคติการสร้างแบบไทย
ประเพณี คือ ซุ้มประตูและหน้าต่างเปลี่ยนจากการใช้ยอดปราสาทมาเป็นซุ้มยอด
มงกุฎ ท่ีน่าจะมีต้นแบบมาจากพระมหาพิชัยมงกุฎ เคร่ืองทรงพระมหากษัตริย์ ซ่ึงเป็น
รูปแบบพระราชนิยมท่ีเกิดข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3 โดยรูปแบบซุ้มยอดมงกุฎของประตู
และหน้าต่างพระอุโบสถ ได้มีการนํามาใช้กับประตูทางเข้าวัดท้ัง 16 ประตู และพระ
มหามณฑป อันเป็นลักษณะท่ีโดดเด่นอย่างหนึ่งของวัดพระเชตุพนฯ และเป็นต้นแบบ
งานศิลปะซุ้มประตูหรืองานสถาปัตยกรรมอ่ืน ๆ ในสมัยหลัง เช่น ซุ้มประตูทางเข้า
พระอุโบสถ วัดอรุณราชวราราม ซุ้มประตู หน้าต่าง วัดเทพศิรินทราวาส เป็นต้น 
 ซุ้มสีมา เป็นรูปแบบเฉพาะท่ีเกิดข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3 มีลักษณะเป็นทรง
ปราสาทยอด ประกอบด้วยเรือนและส่วนยอดเป็นเจดีย์ทรงเคร่ือง เป็นแนวความคิด
ในกลุ่มรูปแบบผสมระหว่างซุ้มสีมาท่ีมีเรือนแบบท่ีได้รับอิทธิพลศิลปะตะวันตก และ 
มีส่วนยอดที่เป็นทรงปราสาทยอดหรือเป็นเจดีย์อย่างไทย ถือได้ว่าเป็นต้นแบบให้กับ 
วัดอ่ืน ๆ เกิดการปรับเปลี่ยนส่วนยอดเป็นเจดีย์แบบอ่ืน ๆ ตัวอย่างเช่น วัดอรุณ
ราชวราราม วัดสุทัศนเทพวราราม วัดเทพธิดาราม และวัดพิชยญาติการาม เป็นต้น 
 พระวิหารพระพุทธไสยาสน์ มีความโดดเด่นเป็นพิเศษท้ังพระพุทธไสยาสน์ท่ี
มีขนาดใหญ่ท่ีสุดในกรุงเทพมหานคร อันเป็นตัวอย่างของพระพุทธรูปแบบรัชกาลท่ี 3 
ท่ีสร้างข้ึนตามพระราชประสงค์ให้มีพระพุทธรูปขนาดใหญ่ให้ชาวพระนครได้กราบ
ไหว้ รูปแบบของพระวิหารจัดอยู่ในกลุ่มเดียวกับพระอุโบสถ คือ แบบผสมระหว่าง
อย่างไทยประเพณีและแบบพระราชนิยม โดยใช้โครงสร้างเสาสี่เหลี่ยมเป็นตัวรับ
น้ําหนักและมีเฉลียงล้อมรอบ หน้าบันประดับลวดลายดอกไม้ ใบไม้ พ้ืนประดับ
กระจก สําหรับส่วนท่ีมีพัฒนาการทางรูปแบบออกไป คือ ซุ้มประตูและหน้าต่างท่ีมี



วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) | 29 

การประดับตกแต่งลายอย่างเทศมากข้ึน แต่ยังอยู่ในเค้าโครงของซุ้มทรงปราสาทยอด
อยู่  
 เจดีย์ทรงเครื่อง ถือเป็นต้นแบบท่ีสําคัญของงานในสมัยรัชกาลท่ี 3 ท่ีสร้าง
ตามแบบอย่างสมัยรัชกาลท่ี 1 ท้ังเจดีย์ประจํารัชกาลท่ี 2 และเจดีย์ประจําพระองค์ 
รวมท้ังเกิดความนิยมในรูปแบบและคติการสร้างเจดีย์รายล้อมรอบอาคารพระอุโบสถ
หรือพระวิหาร และเจดีย์รายตามวัดต่าง ๆ ท่ีสร้างข้ึนในสมัยรัชกาลท่ี 3 ซ่ึงถือได้ว่า 
วัดพระเชตุพนฯ น่าจะเป็นต้นแบบท่ีสําคัญ ทําให้เกิดการสร้างเจดีย์บริวารล้อมรอบ
อาคาร เช่น วัดสระเกศ วัดเทพธิดาราม และวัดราชคฤห์ ซ่ึงสันนิษฐานว่าใช้ใน
ความหมายของพระอดีตพุทธเจ้า  
 งานช่างสมัยรัชกาลท่ี 3 ท่ีปรากฏขึ้นท่ีวัดพระเชตุพนฯ จึงถือเป็นต้นแบบงาน
ช่างหลวงสําคัญท่ีเร่ิมต้นการเปลี่ยนแปลงท้ังรูปแบบศิลปกรรมและคติการสร้างครั้ง
สําคัญ โดยปรากฏท้ังการสืบสานรูปแบบไทยประเพณีและการประยุกต์ใช้รูปแบบใหม่
ท่ีเกดิข้ึนอย่างลงตัว จนกลายเป็นต้นแบบงานช่างอย่างสมัยรัชกาลท่ี 3 และงานในรุ่น
หลังสืบต่อมา 



30 | วารสารไทยคดีศึกษา ปีที่ 21 ฉบับที่ 1 (มกราคม - มิถุนายน 2567) 

References 
 
Chao Phraya Tipakornwong Mahagosatibodi (Bunnag, K.). (1 9 6 1 ) .  พร ะ ร า ช

พงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์ รัชกาลท่ี 3 [Rattanakosin Chronicle in King   
Rama III Period]. Bangkok: Kurusapa. 

Crawfurd, John. (1828). Journal of an embassy from the Governor - General 
of India to the courts of Siam and Cochin - China: exhibiting a view of 
the actual state of those kingdoms. New York: Cornell University   
Library. 

Fine Arts Department. ( 2 0 0 1 ) .  Bangkok: Wat Phra Chetuphon Wimon 
Mangkhalaram. 

Leksukhum, S. (2005). ข้อมูลกับมุมมอง: ศิลปะรัตนโกสินทร์ [The Perspectives of 
Rattanakosin Art]. Bangkok: Mueng Boran. 

Leksukhum, S. (2010). งานช่าง คําช่างโบราณ [The Ancient Handcrafts and Art 
Vocabularies]. Bangkok: Fine Art Department. 

Phra Ratchawethi (Chitayano, S.). (2018). สมโภชพระอาราม 230 ปี วัดพระเชตุพน
วิมล มังคลาราม ,  2331  - 2561  [The 230 years Wat Phra Chetuphon 
Wimonmangkalaram (Wat Pho)’s (1788 - 2018) Celebration]. Bangkok: 
Wat Pho. 

Saisingha, S. (2008). งานช่างสมัยพระนั่งเกล้าฯ [The Arts in King Nangklao Period]. 
Bangkok: Matichon. 


