
การพิสูจนความจริงและการพิสูจนความเท็จในปายาสิราชัญญสูตร:  
กรณีชีวิตหลังความตาย 

The Verification and The Falsification in Payasirachannasutra:  

A case study of a life after death 

 
ชาตรี ชุมเสน 

Chatree Chumsen 

มหาวิทยาลัยราชภัฏอุดรธานี 

Udon Thani Rajabhat University 

Corresponding Author E-Mail: chatree_250515@hotmail.com 

 
 

Received June 1, 2021; Revised June 15, 2021; Accepted: June 30, 2021 
 

 

 
 
 

บทคัดยอ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงคเพ่ือนำเสนอมโนทัศนการพิสูจนความจริงและความเท็จ และเพ่ือ

วิเคราะหชีวิตหลังความตายในปายาสิราชัญญสูตร โดยใชการศึกษาจากเอกสาร หนังสือและบทความ

ท่ีเก่ียวของ ผลการศึกษาพบวา การพิสูจนความจริง มาจากขอเสนอเรื่องการพูดซ้ำความหมายจนเกิด

ความหมายท่ีตรงกันและการใชประสบการณเขาใจความหมายและความรูสึกในการใชคำนี้ สวนการ

พิสูจนความเท็จเปนการเพ่ิมเกณฑตรวจสอบความจริงไมใชในแงของวิทยาศาสตร แตเปนในสวนของ

ศาสนาท่ีเนนกระบวนการตรวจสอบทิฎฐิหรือความเห็นผิดท่ีขยายใหเห็นขอมูลท่ีไมอาจตรวจสอบได

ดวยเครื่องมือทางประสาทสัมผัส เปนการคาดการณเทานั้น เม่ือนำแนวคิดเหลานี้มาวิเคราะหชีวิตหลัง

ความตายในปายาสิราชัญญสูตร พบวา การพิสูจนความจริงชี้ไปท่ีความไมมีหลักฐาน ความไมอยาก

ตายของมนุษย ความไมมีอยูของวิญญาณ ขณะทีก่ารพิสูจนความเปนเท็จ เปนการอางถึงความนาจะ

เปนทางดานเหตุผล การอางถึงความนาจะเปนทางดานสถานท่ีและเวลา การอางถึงความนาจะเปน

ของการมีชีวิตอยู และการอางถึงสวนประกอบของชีวิต  

คำสำคัญ: การพิสูจนความจริง, การพิสจูนความเท็จ, ชีวิตหลังความตาย 

 



36  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

Abstract 

 This article entitled to study the concept of the Verification and the 

Falsification, to analyze a life after death in Payasirachannasutra. This is a qualitative 

research done by studying academic documents. In the research, it was found that 

The Verification is the proposition of repetition of meanings until they come up with 

the same meaning and the use of experience to understand the meaning and feel of 

the use of the word. The Falsification increases the criteria for checking the truth, not 

in a scientific sense. It is the part of religion that emphasizes the process of 

examining stereotypes or misconceptions that amplify information that cannot be 

verified by sensory tools. It's just a prediction. When we applied these concepts to 

the analysis of life after death in Payasirachannasutra, it was found that the 

Verification points to the lack of evidence, not to be deadman and not to be the 

soul. The Falsification is a reference to rational probabilities, to refer probabilities in 

terms of place and time, to refer the probability of being alive and to referr the 

components of life. 

Keyword: The Verification, The Falsification, a life after death 

 

บทนำ  
 มนุษยมีการสื่อสารดวยภาษา เพ่ือสรางความเขาใจรวมกัน โดยสิ่งท่ีนักคิดใหความสนใจเปน
พิเศษคือเรื่องภาษาท่ีตองสื่อถึงธรรมชาติของความหมาย (the nature of meaning) เพ่ือสรางความ
เขาใจ (understanding) ในการสื่อสารนั้น ทำใหการสื่อสาร  (communication) นั้นสำเร็จได  ถา
เปนการสื่อสารงายๆ เชน ฉันเห็นแมว เปนตน ผูรับสารจะเขาใจไดทันทีวาผูสงสารตองการอธิบายสิ่ง
ท่ีตนเองกำลังเห็นอยูขณะนั้น  
 การสื่อสารนั้นจะมีประสิทธิภาพตอเม่ือเราเขาใจความหมายนั้นตรงกัน หรือเคยมี
ประสบการณรวมกัน เปนการยืนยันผานกระบวนการเชิงประจักษ  ซ่ึงตรงนี้มีปญหาในเรื่องของภาษา
ศาสนา (Religious Language) เพราะภาษาบางอยางไมมีขอยืนยันท่ีปรากฎอยูบนโลก เชน ผีหรือ
วิญญาณ เปนตน ทำใหภาษาศาสนาเปนเพียงความเชื่อทางศาสนา (religious beliefs) เม่ือเปนอยาง
นั้นจึงมีขอเสนอวา ถาเราตองการพิสูจนเรื่องใดเรื่องหนึ่งก็ตามตองมีพ้ืนฐานเรื่องนั้นกอน เพราะเราไม
สามารถจะพูดไดวาสิ่งนั้นผิดหรือถูก  ยอมรับไดหรือไมได เปนปกติหรือบา ถาเราไมมีพ้ืนฐานตอเรื่อง
นั้นเลย (John Hick, 1973: 88-89) จึงมีความจำเปนในการพิสูจนเรื่องนี้  ถาผูพิสูจนเขาใจศาสนา 
กรณีการพิสูจนคำวา นิพพาน เปนความดับทุกข ฉะนั้น นิพพานเปนความสุขอยางยิ่ง (พระไตรปฎก
ภาษาไทย เลม 25 ขอ 204 หนา 96) การพิสูจนวานิพพานเปนความดับทุกขเปนความหมายแรก 
ตอมาจึงมีการเพ่ิมความหมายใหมๆ เขาไปท่ีสามารถพิสูจนไดถึงความจริง (verifiable) ของคำๆ นั้น  



37 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
 ขณะท่ีความหมายนั้นได เพ่ิมวิธีการพิสูจน ท่ี เปนไปไดดวยการอางถึงความเปนเท็จ 
(falsifiable) ท่ีขัดแยงกัน เพราะถากลาววา นิพพานเปนสุขมีตัวตนหรือไมใชตัวตน เพราะความสุข
นั้นถูกระบุถึงผูรับความสุข เชนเดียวกับเราพูดวา เรากินน้ำเพ่ือแกกระหาย เราจึงมีความสุข หรือเรา
ทำกรรมดียอมไดดี ตามความหมายคำวา “มาณพ สัตวท้ังหลายมีกรรมเปนของตน มีกรรมเปนทายาท 
มีกรรมเปนกำเนิด มีกรรมเปนเผาพันธุ มีกรรมเปนท่ีพ่ึงอาศัยกรรมยอมจำแนกสัตวท้ังหลายใหเลว
และดีตางกัน” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลม 14 ขอ 289 หนา 350) เม่ือทำกรรมก็ยอมไดรับผลกรรม 
ความสุขจึงเปนผลท่ีเกิดจากการดับทุกข แตอีกแงหนึ่งก็อาจพิจารณาการพิสูจนถึงแงมุมท่ีเปนไปได
ดวยการปฏิเสธวา เปนไปไมไดท่ีเราจะมีความสุขจริงและระบุไดถึงอัตตาในขอพิสูจนนี้  
 แตอาจมีขอแยงดวยการอางถึงขอพิสูจนอ่ืนท่ีเปนไปได กรณีผูรับความสุขนั้น คือการเสพ
อารมณท่ีชอบหรือไมชอบ เรียกวาเวทนาขันธ มีคำอธิบายในอนัตตลักขณสูตรวา“เวทนานี้เปนอนัตตา 
ถาเวทนานี้จักเปนอัตตาแลวไซร เวทนานี้ไมพึงเปนไปเพ่ือาพาธ และบุคคลพึงไดในรูปวา เวทนาของ
เราจงเปนอยางนี้ เวทนาของเราอยาไดเปนแบบนั้น (พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 4 ขอท่ี 20 หนาท่ี 
27) ฉะนั้น จึงเปนไปไดเชนกันวาจะมีการยืนยันถึงขอนี้วาเปนสิ่งท่ีไมใชตัวตน 
 จากหลักการพิสูจนขางตน เราพบวา การพิสูจนภาษาศาสนานั้นมีการเพ่ิมความหมายอ่ืนๆ ท่ี
เปนไปไดของคำนั้นตามแนวคิดการพิสูจนความจริง (verification) ดวยประสบการณของผูเขาใจท่ี
แตกตางกัน ขณะเดียวกันก็ยังตองพิสูจนความหมายจากประสบการณนั้นวาถูกตองหรือไมดวยการ
พิสูจนความเท็จ (falsification) เพ่ือหาขอบกพรองท่ีอยูในความหมายของคำๆ นั้น เปนการเพ่ิมความ
เปนไปไดของการยืนยันความจริงวาเปนไปไดมากนอยแคไหนอีกทีหนึ่ง และเม่ือนำมาใชกับคำทาง
ศาสนาจะพบถึงการเชื่อมโยงกันทางความหมายมากกวาหนึ่งอยางเสมอ 
 ในบทความนี้จึงไดใชขอพิสูจนความจริงและความเท็จนี้ในการพิจารณาชีวิตหลังความตาย 
ตามท่ีปรากฎในปายาสิราชัญญสูตร เพ่ือคนหาความหมายและขอพิสูจนท่ีเปนไปได และเปนแนวทาง
ในการพิจารณาภาษาศาสนาในเรื่องอ่ืนๆ ของพระพุทธศาสนาเถรวาทตอไป 
 

แนวคิดการพิสูจนความจริง 
 การพิสูจนความจริงผานการเขาใจความหมายในประโยค เรียกวา การพิสูจนความจริง 
(verification)  โดยนักปฎิฐานนิยมเชิงตรรกะพิสูจนโครงสรางทางตรรกะของประโยควา ขอความนี้
อาจมีความหมายอาจเปนอะไรท่ีเกินกวาประสาทสัมผัส เชนขอความวา "เขาใหญเปนภูเขาท่ีสูงสุดใน
โลก" ขอความนั้นไมจริง เพราะไมตรงกับประสบการณ แตไมใชวาไรความหมาย  เพราะลักษณะของ
ขอความท่ีมีความหมายคือ 
 1)  ประพจนซ้ำขอความ (tautology) คือ ขอความท่ีเปนจริงเสมอ  ไมวาขอความยอยท่ีเปน
สวนประกอบจะจริงหรือเท็จ  เชน  "ถาสุนัขทุกตัวเปนสัตวมีขน  ก็ไมมีสุนัขตัวใดเปนสัตวไมมีขน"  
กลาวอีกอยางหนึ่ง ประพจนซ้ำความก็คือขอความซ่ึงเม่ือปฏิเสธแลวจะกลายเปนขอความขัดแยงใน
ตัว (contradiction) (ราชบัณฑิตยสถาน, 2543: 96)  เปนการใหคำนิยามตามขอมูลท่ีเคยมีมา เชน 
ประโยควา "สามเหลี่ยมมีสามมุม"  เปนจริงอยางแนนอน  เพราะความหมายของคำวาสามเหลี่ยม
จะตองมีสามมุมแนนอน  แตประโยคนี่ไมเก่ียวของกับบริบทของโลก  เปนแครูปแบบทางภาษาเทานั้น 



38  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

 2)  ประพจนท่ีพิสูจนไดเชิงประจักษ (empirically verifiable proposition) เปนประโยคท่ี
บอกถึงบางสิ่งท่ีอยูนอกเหนือขอความเหลานั้น แตตองมีรายละเอียดบางอยางรองรับไมวาจะโดยตรง 
เชน ขอความวา โตะท่ีฉันกำลังเขียนหนังสือ หรือโดยออม เชนขอความวา ฉันไมสามารถยืนยันไดวา
พระพุทธเจามีจริง แตฉันยืนยันผานประสบการณการอานหนังสือ และเคยไดยินมา เปนตน ซ่ึงทำให
เกิดความรูเก่ียวกับเรื่องนั้นได 
 แอร (A.J.Ayer) ไดเสนอแนวคิดเรื่องการพิสูจนความจริงอยางแข็งและออน (strong and 
weak verification) ไววา  "ประพจนท่ีถูกพูดถึงตองสามารถพิสูจนไดในการรับรูอยางแข็ง  คือ ถามัน
จริงตองแจมชัดผานประสบการณ  แตขณะเดียวกันก็สามารถพิสูจนไดในการรับรูอยางออน" 
(A.J.Ayer, 1946: 50)  เขาถือวาการพิสูจนอยางแข็งนั้นเปนไปไมได  เพราะเราไมเคยเขาใจอยาง
ชัดเจนตอทุกขอความใดๆ บนโลกไดเลย  นอกจากจะพูดซ้ำไปซ้ำมาจนทุกคนยอมรับและกลายเปน
จริง เชน พูดวา มีแมวอยูตรงนี้  เราไมอาจจะยืนยันไดวา มีแมวอยูตรงนั้นจริง  ถาเราไมรูมีการพูด
และยืนยันความหมายของคำวา แมว มากอนหนานั้น 
 สวนการใหความหมาย (Implication)  แอรปฏิเสธความหมายทางศาสนา เชนเดียวกับกลุม
อาเวคนิยม (emotivists) ท่ี ถือวาขอความทางศีลธรรม  เชน นาย ก เปนคนดี  เปนเพียงการ
แสดงออกตามความรูสึกของผูพูดเทานั้น  ไมใชเรื่องท่ีเก่ียวกับขอเท็จจริง  แตขอความท่ีวา นาย ก 
เปนคนสูง  ไมใชขอความท่ีแสดงออกตามความรูสึกของผูพูด  หากเปนเรื่องของขอเท็จจริงซ่ึงจะตอง
เปนอยางใดอยางหนึ่ง  (ราชบัณฑิตยสถาน, 2543: 32) เพราะขอความทางศีลธรรมเปนแคการ
แสดงออกทางอารมณเทานั้น  โดยนักคิดกลุมนี้ไดปฏิเสธขออางท่ีวา "เจตคติทางความเชื่อเก่ียวกับ
การตัดสินทางศีลธรรมวาเปนสิ่งท่ีรับรูได"  ดวยเหตุผลวาการตัดสินทางศีลธรรมไมสามารถรับรูได 
เพราะไมไดสรางขอความท่ียอมรับได  เชนประโยควา "พวกกินเนื้อสัตวผิด"  แสดงถึงอารมณอยาง
งายๆ แตถาตอมาพวกกินผักกลับพูดวา "พวกกินเนื้อถูก"  ถาเขาเอาเนื้อนั้นมาผสมกับสมุนไพรแลวกิน  
ฉะนั้น ขอความนี้เปนแคการแสดงทางอารมณแตไมไดรูสึกวาถูกหรือผิดจริงๆ  
 ฉะนั้น แนวคิดเหลานี้จึงพยายามจะมุงจุดสนใจไปท่ีประโยคท่ีเปนจริงทางวิทยาศาสตรคือ

สามารถตรวจสอบไดดวยการสังเกต  มีนักปรัชญาศาสนาเปนจำนวนมากมองวาประโยคทางศาสนา

ลวนมีขอความตางจากวิทยาศาสตรอยางชัดเจน  เม่ือใชทฤษฎีการพิสูจนวาจริงจะยิ่งทำใหเกิดความ

ผิดพลาดในการเขาใจ  เอมเมท (Dorothy Emmet) โตแยงประเด็นเหลานั้นเพ่ือรักษาแนวคิดแบบ

เทววิทยาธรรมชาติ (natural theology) สำหรับเอมเมท ขออางของศาสนาจะถูกเขาใจวาเปนการ

อุปมา (analogy) ไมใชขอความทางวิทยาศาสตร ดังขอความวา 

 "เหตุผลท่ีทำใหเทววิทยาฟงข้ึนก็คือความเชื่อและการอุปมาเทานั้น  นั่นอธิบายวาการอุปมา
เปนสิ่งท่ีคนแสดงออกถึงความสัมพันธกับสิ่งท่ีเปนอุตรวิสัย  และอธิบายถึงธรรมชาติของ
ความสัมพันธท่ีวา เราสามารถพูดไดเก่ียวกับธรรมชาติแบบอุตรวิสัยท่ีไมอาจระบุไดโดยตรง
ในทางอ่ืนๆ... แตภายใตอิทธิพลทางศรัทธาและนักคิดแบบจิตนิยมเก่ียวกับอภิปรัชญา และ
เทววิทยาธรรมชาติไดนำไปสูความคิดท่ีจะแสดงใหเห็นระบบท่ีเปนเหตุผลของโลก” 
(Dorothy Emmet, 1945: 118-119) 



39 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
 ฉะนั้น การท่ีนักปฏิฐานนิยมลมเหลวท่ีจะอธิบายธรรมชาติอภิปรัชญา เพราะเรื่องดังกลาว
เสนอใหเห็นความสับสนท่ีเกิดข้ึนเพราะวาไมไดนำเสนอดวยคำท่ีใชกันโดยท่ัวไปๆ แตบางครั้งประโยค
ท่ัวไปท่ีเรานำมาใชท้ังขอความตลก ขอความเก่ียวกับขอเท็จจริง ขอความเฉพาะจำเปนตองเกริ่นนำ
เชนกัน  บางครั้งการใชเรื่องตลกก็อาจมีการเขาใจผิดได  เพราะเราไมไดเขาใจลักษณะคำท่ีตนเอง
นำเสนอ หรือลืมวานั่นเปนการอุปมาอุปไมยเทานั้น ดังท่ีสวินเบิรน (Richard Swinburne) ได
ยกตัวอยางประโยคท่ีไมอาจพิสูจนความจริงไดแตก็ไมใชวาไมมีความหมายวา "ของเลนบางอยางท่ีอยู
ในตูของเลน ขณะท่ีคนหลับอยูและไมมีใครเห็น มันอาจจะออกมาและเตนตอนเท่ียงคืนหลังจากนั้นก็
จะกลับเขาตูอีก การออกไปทำแบบนี้ไมมีหลักฐาน" (Richard Swinburne, 1993: 28)  โดยคำ
เหลานี้แมไมมีความหมายในการตรวจสอบความจริง  แตคำเหลานี้บางครั้งก็ใหความหมายแบบอ่ืนได 
เชน ความกลัว, เรื่องตลก  สวินเบิรนตองการจะบอกถึงขอความท่ีบางครั้งไมจำเปนตองตรวจสอบได
เพียงประจักษเทานั้น บางครั้งเราอาจรับรูผานความรูสึกไดเชนกัน 
 จากขอเท็จจริงนี้เราจะเขาใจเนื้อหาไดก็เพราะเราเขาใจคำท้ังหมดในประโยคนั้น  การเขาใจ
คำนั้นเปนพ้ืนฐานของการสรางแนวคิดเก่ียวกับสิ่งนั้น เชนคำวา ของเลน ความรูสึก เปนตน  เพราะ
เราเขาใจทุกคำ เราจึงสามารถสรางการรับรูประโยคท่ีสรางข้ึนจากคำนั้นได  เชนประโยควา "เรากำลัง
นั่งอยูในรถไฟ" เปนขอความท่ีเปนไปไดตามขอเท็จจริง  และตรงขามจากรูปแบบวา "รถไฟกำลังนั่งอยู
ในเรา"  ถึงแมเราจะเขาใจคำทุกคำในประโยค  แตประโยคนั้นตองเปนจริงตามขอเท็จจริงดวย แตถา
เราใชประโยควา ผีมีอยูจริง  เรารูความหมาย แตยังพิสูจนไมได เชนเดียวกับประโยควา 
 ประโยค 1 ฉันกำลังคนหาพญานาค 
 ประโยค 2 นักวิทยาศาสตรกำลังคนหาการรักษามะเร็ง 
 ในประโยคท้ัง 2 เราเขาใจไดเพราะมีประธานและกรรม  โดยประโยค 1  เราสามารถระบุได
วาคำพูดนี้แคชวนใหเชื่อเรื่องพญานาค  เพราะเราสามารถตรวจสอบไดวาเปนการพูดโดยไมสามารถ
พิสูจนไดวาพญานาคอยูท่ีไหน  แตกับประโยคท่ี 2 เราพิสูจนไดวานักวิทยาศาสตรยังไมรูวิธีการรักษา
มะเร็วได  แตเรารูแนนอนถึงผลจากการรักษาไดถาเราติดตามอยางตอเนื่อง  ทีนี้ลองพิจารณาประโยค
วา  "ฉันกำลังคนหาผี" ดูเหมือนวา เรากำลังใชคำวา “ผ”ี ตรงกับความหมายของคำวา “คนตาย” ดัง
ขอความวา “คนท่ีตายในสนามรบ พวกเราจะตองบอกไวตั้งแตแรกเลยวา ผูท่ีตายขณะกำลังสราง
ชื่อเสียงอันดีอยูนั้น ยอมเปรียบไดกับสมาชิกแหงยุคทองคำ...พวกเขาเปลี่ยนกลายเปนภูติศักดิ์สิทธิ์บน
ผืนดิน เปยมดวยความดี ปดเปาความชั่วราย พิทักษมวลมนุษย ผูถูกหอหุมดวยทิพยวาจา” (เพลโต, 
2559: 262-263) ถาพิจารณาขอความขางตน ความหมายของคำวา “ผี” คือ “คนตาย” ตรงกับ
ขอเท็จจริงท่ีเราพิสูจนได แตการเปนผีหรือภูติศักดิ์สิทธิ์บนผืนดิน ก็คือการพิสูจนไดเชนกันดวยการท่ี
มนุษยอยูดีไดก็ดวยการท่ีมีผีหรือภูติเหลานี้คอยดูแล ประโยคเหลานี้ปรากฎในรัตนสูตรเชนกันวา  
“ภูตท้ังปวง ทานจงใครครวญจงแผเมตตาตอหมูมนุษยดวยเถิด มนุษยเหลาใดนำเครื่องเซนสรวงมาให
ท้ังกลางวันและกลางคืน เพราะเหตุนั้น ขอทานท้ังหลายอยาประมาท จงรักษามนุษยเหลานั้น” 
(พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 25 ขอท่ี 2 หนาท่ี 9) ขอยืนยันความจริงเปนขอพิสูจนวา ผีนั้นมีจริง 
และเปนการพิสูจนผานขอพิสจูนความจริงไดเชนกัน 
 สรุป การพิสูจนความจริงเปนการเพ่ิมความหมายท่ีเปนไปได โดยมีสวนประกอบคือ 1. การ
พูดซ้ำความหมายจนเกิดความหมายท่ีตรงกันซ่ึงจะพบวาในคำทางศาสนาจะมีคำอธิบายถึงเรื่อง



40  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

เดียวกันไวในหลายท่ี 2. ใชประสบการณเขาใจความหมายและความรูสึกในการใชคำนี้ เปนการ
เชื่อมโยงระหวางประสบการณของแตละคนซ่ึงอาจนำไปสูความเขาใจความหมายเดียวกันนั้นไดเม่ือ
อธิบายดวยการเชื่อมโยงประสบการณกันและกัน 
 

แนวคิดการพิสูจนความเปนเท็จ  
 ทฤษฎีการพิสูจนความจริงมุงไปท่ีการพิสูจนขอความทางวิทยาศาสตรวาจริง  จึงอาจมีการตั้ง

คำถามไดวา  ถาเราเชื่อวาวิทยาศาสตรสามารถพิสูจนแนวคิดของเราไดวาจริง  เราก็ไมสามารถพัฒนา

กระบวนการอะไรไดเลย  เพราะเราจะมีความคิดท่ีผิดเม่ือเรากำลังทดลองบางอยาง  เราจะไมมองหา

ทฤษฎีท่ีถูกตอง แตเรากำลังหาความผิดของสิ่งนั้นตางหาก ในกระบวนการทางวิทยาศาสตรเราจำแยก

วิเคราะห ชี้ถึงจุดออนในทฤษฎีนั้น นำจุดออนนั้นออกและพยายามจะทำใหดีข้ึน  ฉะนั้น ถาเราสราง

การทดสอบข้ึนบนขอสันนิษฐานนี้เพ่ือยืนยันวาทฤษฎีเราถูก  เราจึงตองอธิบายถึงความผิดปกติและ

ขอคัดคาน นั่นเปนการบอกเราใหรูวามีความผิดเก่ียวกับทฤษฎีนั้น  นี่คือการพิสูจนความเปนเท็จ 

(falsification) วาขอความทางวิทยาศาสตรตั้งอยูบนฐานของความผิด (Micheal B. Wikinson and 

Hugh N. Cambell, 2010: 243) จึงไมมีทฤษฎีใดและไมมีขอความใดถูกนับไดวาเปนวิทยาศาสตรได

ถายังมีสิ่งท่ีเท็จอยู ทฤษฎีเหลานั้นลวนเกิดข้ึนจากสิ่งท่ีผิด หรือแสดงใหเห็นถึงความผิด (Antony 

Flew, R.M. Here and Basil Mitchell, 1964: 482) ฉะนั้น ความรูทางวิทยาศาสตรจึงไมใชการ

พิสูจนความจริงแตเปนการพิสูจนความเท็จตางหาก  ยิ่งเปนวิทยาศาสตรเทาไหรยิ่งมีความเท็จมาก

เทานั้น  ถาไมพิสูจนความเท็จก็ไมใชขอมูลท่ีเชื่อถือได  สังเกตไดจากนักอุตุนิยมวิทยาท่ีตางคาดการณ

จากความผิด เชนกลาววา "ฝนจะตก" ซ่ึงอาจตกหรือไมตกก็ได  นักพยากรณอากาศแมจะมีขอมูลมาก

แตสวนใหญจะเปนขอมูลจากความผิด เพราะมันเปนความผิดจึงทำใหมีรายละเอียด  ถาเราใหขอมูล

มากๆ ทฤษฎีของเราก็จะมีความเปนไปไดมากข้ึน  ฉะนั้น  ขอมูลท่ีเราบันทึกสวนใหญจึงเกิดจาก

ขอมูลเท็จท่ียังตีความไมไดหรือบางทีอาจมีความหมายหรือไมก็ได  เพราะการอางหลักการพิสูจน

ความเท็จไมเหมือนกับการอางหลักการพิสูจนความจริงของนักปฏิฐานนิยมเชิงตรรกะ  ไมใชเปนการ

เพ่ิมเกณฑของการใหความหมาย  แตเปนการเพ่ิมเกณฑตรวจสอบความจริงทางวิทยาศาสตรมากกวา 

 ในสวนของศาสนานั้น  เราจะพบวามีนักวิทยาศาสตรท่ีพยายามตั้งขอสมมติฐานบนความ
บกพรองของหลักศาสนาวาเปนการหลวกลวง เชนขอความวา “หมูสัตวท่ีประกอบกายทุจริต วจี
ทุจริต และมโนทุจริตกลาวรายพระอริยะ มีความเห็นผิดและชักชวนผูอ่ืนใหทำกรรมตามความเห็นผิด
พวกเขาหลังจากตายแลว จะไปเกิดในอบาย ทุคติ วินิบาต นรก แตหมูสัตวท่ีประกอบกายสุจริต วจี
สุจริต และมโนสุจริต ไมกลาวรายพระอริยะ มีความเห็นชอบและชักชวนผูอ่ืนใหทำกรรมตามความ
เห็นชอบ พวกเขาหลังจากตายแลว จะไปเกิดในสุคติโลกสวรรค” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 14 
ขอท่ี 18 หนาท่ี 25)  
 การพิสูจนนี้ ถือวาเปนการพิสูจนบนฐานของเรื่องท่ีไมอาจพิสูจนได แตอยาลืมวา การ
ตรวจสอบความจริงนี้ทำใหเราไดเหตุผลการพิสูจนเรื่องความดี ความชั่ว และการศึกษานั้นไมใชแคมี



41 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
ศีลธรรมอยางเดียว แตมุงไปถึงความมีเหตุผลและถูกตองดวย  เพราะถาไมมีใครกลาวถึงชีวิตหลัง
ความตายแลว เราจะเหลือเหตุผลอะไรในการพิสูจนความยุติธรรมในโลกนี้ได  และมีนักคิดบางคน
ไมไดถือวาเรื่องศรัทธาเปนแคความมืดบอด  ถาเรามีเหตุผลท่ีดีพอ  เชนกรณีคนบาถูกมองวาเขาทำ
อะไรยอมไมดี แตสำหรับคนปกติยอมทำอะไรไดดีกวาคนบา จึงเปนเหตุผลท่ีคนเราจะตองหาเหตุผล
หรือขอบกพรองหรือผิดพลาดบนความเชื่อของตนเอง (Antony Flew, R.M. Here and Basil 
Mitchell, 1964: 98-99)   
 แตก็อาจมีผูโตแยงวาแนวคิดเรื่องการพิสูจนความเท็จนั้นอาจเปนความผิดพลาดก็ได  หาก
พิจารณาผานเรื่องความตายและการเชื่อประสบการณหลังความตาย  เพราะสมมติฐานดังกลาวเปน
การมีอยูของรางกายท่ีพยายามคาดการณวาคนหลังจากวันท่ีตายแลวจะมีความรูสึกหรือไม  เปน
เครื่องยืนยันประสบการณหลังความตาย  แตเราไมอาจยืนยันความจริงนี้ไดวาเปนจริงหรือเปนเท็จ  
เพราะไมมีใครเคยยืนยันผานประสบการณได (John Hick. (1973: 91) เม่ือยืนยันไมไดจึงเปนความ
ลมเหลวท่ีจะแสดงวาขออางตามทฤษฎีความเปนเท็จนั้นนักศาสนาอางถึงศรัทธาเทานั้น ไมใชขออาง
เก่ียวกับวิทยาศาสตรแตอยางใด ฉะนั้น ปญหาท่ีเรากำลังโตแยงกันนี้จึงเปนเรื่องความเชื่อทางศาสนา 
เพราะวิทยาศาสตรไมมีความเชื่อ และไมยืนยันเรื่องนี้ เม่ืออางถึงศรัทธาท่ีผิด พุทธปรัชญาเถรวาทจึง
เรียกสิ่งนี้วา ทิฎฐ ิเพราะขอพิสูจนความเท็จก็คือการพิสูจนทิฎฐิท่ีผิด (มิจฉาทิฎฐ)ิ  
 สรุป การพิสูจนความเปนเท็จเปนการเพ่ิมเกณฑตรวจสอบความจริงไมใช ในแงของ
วิทยาศาสตร แตเปนในสวนของศาสนาท่ีเนนกระบวนการตรวจสอบทิฎฐิหรือความเห็นผิดท่ีขยายให
เห็นขอมูลท่ีไมอาจตรวจสอบไดดวยเครื่องมือทางประสาทสัมผัส เปนการคาดการณเทานั้น 
 

การพิสูจนชีวิตหลังความตายในปายาสิราชัญญสูตร 
 ปายาสิราชัญญสูตร เปนพระสูตรปรากฎในพระไตรปฎก โดยกลาวถึงแนวคิดเรื่องชีวิตหลัง
ความตาย ซ่ึงมาจากคำถามท่ีวา “โลกไมมีท่ีสุด  ชีวะกับสรีระเปนอยางเดียวกัน ชีวะกับสรีระเปนคน
ละอยางกัน หลังจากตายแลวตถาคตเกิดอีก  หลังจากตายแลวตถาคตไมเกิดอีก  หลังจากตายแลว
ตถาคตเกิดอีกก็มี ไมเกิดอีกก็มี  หลังจากตายแลวตถาคตเกิดอีกก็ไมใช ไมเกิดอีกก็ไมใช นี้เทานั้นจริง 
อยางอ่ืนไมจริงหรือ” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 24 ขอท่ี 95 หนาท่ี 223) ซ่ึงคำถามดังกลาวนี้ไม
ปรากฎวาพระพุทธเจาทรงตอบ แตปรากฎหลักฐานในปายาสิราชัญญสูตรท่ีอธิบายถึงเรื่องนี้ไวในแง
ของชีวิตหลังความตาย เม่ือใชทฤษฎีท้ัง 2 จึงทำใหเขาใจแนวคิดดังกลาวดังนี้ 
 1. การพิสูจนความจริง เปนการอางถึงคำพูดท่ีปรากฎในคำของพระเจาปายาสิเปนหลักใหญ 
โดยขอพิสูจนนั้นมีประเด็นสำคัญ ดังนี้ 
 ก. การอางคำท่ีไมมีหลักฐาน มาจากขอความวา “โลกหนาไมมี เหลาสัตวผูผุดเกิดข้ึนไมมี 
ผลวิบากของกรรมท่ีสัตวทำดีทำชั่วไมมี” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 10 ขอท่ี 301 หนาท่ี 234-
235) เปนวิธีปฏิเสธขอความท่ีไมอาจพิสูจนไดซ่ึงขอความดังกลาวมาจากการใหเหตุผลสนับสนุนโดย
ระบุดวยผลการกระทำท้ังทำดีและทำชั่ววา  

 “มิตรอำมาตย ญาติสาโลหิตของขาพเจาในโลกนี้ท่ีเปนคนฆาสัตว ลักทรัพย ประพฤติผิดใน
กาม พูดเท็จ พูดสอเสียด พูดคำหยาบพูดเพอเจอ มากไปดวยความเพงเล็ง คิดปองรายผูอ่ืน 
มีความเห็นผิด สมัยอ่ืนคนเหลานั้นปวย ไดรับทุกขเปนไขหนัก เม่ือใด ขาพเจาทราบวา บัดนี้ 



42  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

คนพวกนี้จักไมหายจากปวย เม่ือนั้น ขาพเจาเขาไปหาคนพวกนั้นแลวกลาววา มีสมณ
พราหมณพวกหนึ่งมีวาทะอยางนี้ มีทิฐิอยางนี้วา บุคคลท่ีฆาสัตว ลักทรัพย ประพฤติผิดใน
กาม พูดเท็จ พูดสอเสียด พูดคำหยาบพูดเพอเจอ มากไปดวยความเพงเล็ง คิดปองรายผูอ่ืน 
มีความเห็นผิด เบื้องหนาแตตายเพราะกายแตก ยอมเขาถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรก พวก
ทานเปนคนฆาสัตว ลักทรัพย ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จ พูดสอเสียด พูดคำหยาบ พูดเพอ
เจอ มากไปดวยความเพงเล็ง คิดปองรายผูอ่ืน มีความเห็นผิด ถาคำของสมณพราหมณพวก
นั้นเปนจริง พวกทานเบื้องหนาแตตายเพราะกายแตก จักตองเขาถึง อบาย ทุคติ วินิบาต 
นรก ถาเบื้องหนาแตตายเพราะกายแตก พวกทานพึงเขาถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรกไซร พึง
มาบอกเราดวยวิธีไรวา โลกหนามีอยู เหลาสัตวผูผุดเกิดข้ึนมีอยู ผลวิบากของกรรมท่ีสัตวทำดี
ทำชั่วมีอยูพวกทานพอเปนท่ีเชื่อถือ พอเปนท่ีไวใจของเราได สิ่งใดท่ีพวกทานเห็นสิ่งนั้นจัก
เปนเหมือนดังเราเห็นเอง คนเหลานั้นรับคำขาพเจาแลว หาไดมาบอกไมหาไดสงทูตมาไม 
ปริยายนี้เปนเหตุให ขาพเจายังคงมีความเห็นอยูอยางนี้” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 10 
ขอท่ี 303 หนาท่ี 236-237) 

 เง่ือนไขของการกระทำและผลการกระทำถือวาเปนหลักสำคัญในการระบุถึงความเปนไปทาง
ศาสนาแตหากไมอาจพิสูจนไดดวยขอเท็จจริงดังกลาวนี้จึงไมอาจบอกไดวา กฎแหงกรรมนั้นจริง เม่ือ
กฎแหงกรรมไมจริงก็เปนการลมความเชื่อวาโลกหนามี 
 ข. การอางถึงความไมอยากตาย มาจากขอความวา 

 “เหลาสมณพราหมณในโลกนี้ ซ่ึงเปนผูมีศีลมีกัลยาณธรรม ยังประสงคจะมีชีวิตอยู 
ไมประสงคจะตาย ยังปรารถนาความสุขเกลียดความทุกข ขาพเจามีความคิดเห็นวา ถาทาน
สมณพราหมณผูมีศีล มีกัลยาณธรรม พวกนี้จะพึงทราบอยางนี้วา เม่ือเราตายไปจากโลกนี้
แลว คุณงามความดีจักมีดังนี้ไซร บัดนี้ ทานสมณพราหมณผูมีศีล มีกัลยาณธรรมพวกนี้พึงดื่ม
ยาพิษ พึงนำมาซ่ึงศาตรา พึงผูกคอตาย หรือพึงโจนลงไปในเหว ก็เพราะเหตุท่ีทานสมณ
พราหมณผูมีศีล มีกัลยาณธรรม พวกนี้ไมทราบอยางนี้วา เม่ือเราตายไปจากโลกนี้แลว คุณ
งามความดีจักมี ฉะนั้น จึงยังประสงคจะมีชีวิตอยู ไมประสงคจะตาย ยังปรารถนาความสุข 
เกลียดความทุกข” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 10 ขอท่ี 309 หนาท่ี 242-243)  

 เปนการอธิบายถึงการท่ีเหลานักบวชตางไมสนใจจะฆาตัวตาย เม่ือชาติหนามีและทุกคนท่ี
ปฎิบัติดีอยูแลวยอมรูวาจะไดไปเกิดในท่ีๆ ดีจึงเปนเรื่องดีถาจะรีบตาย แตกลับไมมีนักบวชรีบตาย จึง
เปนขอยืนยันวา ไมมีโลกหนาอยางท่ีเขาใจกันได  
 ค. การอางถึงความไมมีอยูของวิญญาณ มาจากขอความวา 

 “บุรุษของขาพเจาในท่ีนี้จับโจรผูประพฤติชั่วหยาบมาแสดงแกขาพเจาวา ขาแต
พระองค โจรผูนี้ประพฤติชั่วหยาบตอพระองค พระองคทรงปรารถนาจะลงอาชญาอยางใด 
แกโจรผูนี้ ขอใหตรัสบอกอาชญานั้นเถิดขาพเจาบอกบุรุษพวกนั้นอยางนี้วา ถาเชนนั้น พวก
ทานจงปลงบุรุษนีจ้ากชีวิตอยาใหผิวหนัง เนื้อเอ็น กระดูก และเยื่อในกระดูกชอกช้ำ บางทีจะ
ไดเห็นชีวะของบุรุษนั้นออกมาบาง บุรุษพวกนั้นรับคำของขาพเจาแลว ยอมปลงบุรุษนั้นจาก
ชีวิต มิใหผิวหนัง เนื้อ เอ็น กระดูก และเยื่อในกระดูกชอกช้ำ เม่ือบุรุษนั้นเริ่มจะตาย ขาพเจา
สั่งบุรุษพวกนั้นวา ถาเชนนั้น พวกทานจงผลักบุรุษนี้ใหนอนหงาย บางทีจะไดเห็นชีวะของเขา



43 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
ออกมาบาง บุรุษพวกนั้นผลักบุรุษนั้นใหนอนหงาย พวกเรามิไดเห็นชีวะของเขาออกมาเลย 
ขาพเจาจึงสั่งบุรุษพวกนั้นวาถาเชนนั้น พวกทานจงพลิกบุรุษนี้ใหนอนคว่ำลง จงพลิกใหนอน
ตะแคงขางหนึ่งจงพลิกใหนอนตะแคงอีกขางหนึ่ง จงพยุงใหยืนข้ึน จงจับเอาศีรษะลง จงทุบ
ดวยฝามือ ดวยกอนดิน ดวยทอนไม ดวยศาตรา จงลากมาขางนี้ จงลากไปขางโนน จงลากไป 
ๆ มา ๆ บางทีจะไดเห็นชีวะของบุรุษนั้นออกมาบาง บุรุษพวกนั้นลากบุรุษนั้นมาขางนี้ ลาก
ไปขางโนน ลากไป ๆ มา ๆ พวกเรามิไดเห็นชีวะของเขาออกมาเลย ตาของเขาก็ดวงนั้น
แหละ รูปก็อันนั้น แตเขารูแจงรูปายตนะดวยตาไมได หูก็อันนั้นแหละ เสียงก็อันนั้น แตเขารู
แจงสัททายตน ดวยหูไมได จมูกก็อันนั้นแหละ กลิ่นก็อันนั้น แตเขารูแจงคันธายตนะดวยจมูก
ไมได ลิ้นก็อันนั้นแหละ รสก็อันนั้น แตเขารูแจงรสายตนะดวยลิ้นไมได กายก็อันนั้นแหละ 
โผฏฐัพพะก็อันนั้น แตเขารูแจงโผฏฐัพพายตนะดวยกายไมได” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลม
ท่ี 10 ขอท่ี 314 หนาท่ี 247-248) 

 เปนการยืนยันถึงความไมมีอยูของวิญญาณจากขอพิสูจนทางดานประสาทสัมผัส และเม่ือ
ประสาทสัมผัสท่ีเปนขอยืนยันความจริงไดดีท่ีสุด ไมอาจจะระบุไดดังนี้จึงเปนขอพิสูจนท่ีทำใหเขาใจได
วาวิญญาณหรือชีวะท่ีศาสนาพยายามจะอางวามีอยูนั้นไมอาจเปนไปได 
 2. การพิสูจนความเปนเท็จ เปนการอางถึงคำพูดท่ีปรากฎในคำของพระกุมารกัสสปะเปน
หลักใหญ โดยขอพิสูจนนั้นมีประเด็นสำคัญ ดังนี้ 
 ก. การอางถึงความนาจะเปนทางดานเหตุผล มาจากขอความวา  

 “พระกุมารกัสสปะถามวา พระจันทร และพระอาทิตยนี้อยูในโลกนี้หรือในโลกหนา 
เปนเทวดาหรือมนุษย ? พระเจาปายาสิตรัสวา พระจันทรและพระอาทิตยนี้อยูในโลกหนา 
มิใชโลกนี้ เปนเทวดา ไมใชมนุษย พระกุมารกัสสปถวายพระพรวา โดยปริยายของบพิตรนี้ 
ตองเปนอยางนี้วา โลกหนามีอยู เหลาสัตวผูผุดเกิดข้ึนมีอยู ผลวิบากของกรรมท่ีสัตวทำดีทำ
ชั่วมีอยู” (พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 10 ขอท่ี 302 หนาท่ี 235-236)  

 ซ่ึงขอพูจนนี้เปนการคาดการณถึงความนาจะเปนทางดานเหตุผล ดังจะเห็นไดจากดวง
อาทิตยท่ีปรากฏในวันนี้ ยอมไมมีเหตุผลอะไรมาขัดขวางใหไมมีดวงอาทิตยอยูในวันพรุงนี้ นอกจากวัน
พรุงนี้เราตื่นมาแลวไมเจอดวงอาทิตยเทานั้น 
 ข. การอางถึงความนาจะเปนทางดานสถานท่ีและเวลา มาจากขอความวา 

 “บุรุษในโลกนี้จับโจรผูประพฤติชั่วหยาบมาแสดงแกบพิตรวา ผูนี้เปนโจรประพฤติ
ชั่วหยาบตอพระองค พระองคทรงปรารถนาจะลงอาชญาอยางใดแกโจรผูนี้ ขอไดตรัสอาชญา
นั้นเถิด บพิตรพึงตรัสบอกบุรุษพวกนั้นอยางนี้วา ถาเชนนั้นพวกทานจงเอาเชือกอยางเหนียว 
มัดบุรุษนี้ใหมีมือไพลหลังอยางม่ันคง แลวโกนศีรษะพาเท่ียวตระเวนไปตามถนนทุกถนน ตาม
ตรอกทุกตรอกดวยบัณเฑาะวมีเสียงดัง แลวออกทางประตูดานทักษิณ แลวตัดศีรษะเสียท่ี
ตะแลงแกง ทางทิศทักษิณแหงพระนคร บุรุษพวกนั้นรับพระดำรัสแลว พึงเอาเชือกอยาง
เหนียวมัดบุรุษนั้นใหมีมือไพลหลังอยางม่ันคง แลวโกนศีรษะพาเท่ียวตระเวนไปตามถนนทุก
ถนน ตามตรอกทุกตรอก ดวยบัณเฑาะวมีเสียงดัง แลวออกโดยประตูดานทักษิณ แลวใหนั่งท่ี
ตะแลงแกง ทางทิศทักษิณแหงพระนคร โจรจะพึงไดรับหรือซ่ึงความผอนผันจากนาย
เพชฌฆาตวา ขอทานนายเพชฌฆาตจงรอจนกวาขาพเจาจะไดไปแจงแก มิตร อำมาตย ญาติ



44  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

สาโลหิต ในบานหรือนิคมโนนแลวจะมา หรือวานายเพชฌฆาตจะพึงตัดศีรษะโจรผูกำลังออน
วอนอยู พระเจาปายาสิตรัสวา โจรนั้นจะไมไดรับความผอนผันจากนายเพชฌฆาต ท่ีแทนาย
เพชฌฆาตจะพึงตัดศีรษะโจรนั้นผูกำลังออนวอนอยูทีเดียว พระกุมารกัสสปถวายพระพรวา 
โจรนั้นเปนมนุษยยังไมไดรับความผอนผันจากนายเพชฌฆาตผูเปนมนุษย มิตร อำมาตย ญาติ
สาโลหิตของบพิตรท่ีเปนคนฆาสัตว ลักทรัพย ประพฤติผิดในกาม พูดเท็จพูดสอเสียด พูดคำ
หยาบ พูดเพอเจอ มากไปดวยความเพงเล็ง คิดปองรายผูอ่ืนมีความเห็นผิด เบื้องหนาแตตาย
เพราะกายแตก เขาถึงอบาย ทุคติ วินิบาต นรกแลวจักไดความผอนผันจากนายนิรยบาลละ
หรือวา ขอทานนายนิรยบาลจงรอจนกวาขาพเจาจะไปบอกแกเจาปายาสิวา โลกหนามีอยู 
เหลาสัตวผูผุดเกิดข้ึนมีอยู ผลวิบากของกรรมท่ีสัตวทำดีทำชั่วมีอยู” (พระไตรปฎกภาษาไทย 
เลมท่ี 10 ขอท่ี 304 หนาท่ี 237-238) 

 เปนการระบุขอมูลความเปนไปของเวลา เชนเดียวกับการท่ีเราบอกถึงสถานท่ี และเวลาท่ี
ตางกัน โดยขอพิสูจนนี้มาจากสมมติฐานทางดานสถานท่ีและเวลาท่ีเรารับรูอาจตางกันไปได  ถาเรา
อยูในสถานท่ีหนาวหรือรอนไปเราจะรับรูวาเวลานั้นยาวนาน แตหากเปนสถานท่ีอบอุน เรากลับรูสึก
วาเวลาไมนานอยางนั้น การรับรูดังกลาวเปนความเปนไปไดวาสถานท่ีและเวลาทำใหการรับรูของ
คนเราตางกันไป  
 ค. การอางถึงความนาจะเปนของการมีชีวิตอยู มาจากขอความวา  

 “บุรุษผูเปนวิญูชนบางพวกยอมทราบเนื้อความของคำพูดดวยอุปมา เรื่องเคยมี
มาแลว พราหมณคนหนึ่งมีภริยาสองคน ภริยาคนหนึ่งมีบุตรอายุได 10 ปหรือมีอายุได 12 ป 
ภริยาคนหนึ่งตั้งครรภจวนจะคลอด พราหมณนั้นทำกาละแลว มาณพนั้นไดพูดกะแมเลี้ยงวา 
แม ทรัพย ขาวเปลือก เงินหรือทอง ท้ังหมดนั้นของฉัน แมหามีสวนอะไรในทรัพยสมบัตินี้ไม 
ขอแมจงมอบมรดกซ่ึงเปนของบิดาแกฉันเถิด นางพราหมณีกลาวตอบมาณพนั้นวา พอ ขอ
พอจงรอจนกวาแมจะคลอดเถิด ถาลูกท่ีคลอดออกมาเปนชาย เขาจักไดรับสวนหนึ่ง ถาเปน
หญิง ก็จักเปนบาทปริจาริกของพอ ครั้งท่ีสอง มาณพก็ไดพูดกะแมเลี้ยงอยางนั้น นาง
พราหมณีก็ไดพูดกะมาณพอยางนั้น ครั้งท่ีสาม มาณพไดพูดกะแมเลี้ยงอยางนั้น ลำดับนั้น 
นางพราหมณีถือมีดเขาไปในหองนอยแหวะทองเพ่ือจะทราบวาบุตรเปนชายหรือหญิง นาง
พราหมณีไดทำลายตน ชีวิต ครรภและทรัพยสมบัติเพราะนางพราหมณีเปนคนพาล ไมฉลาด 
แสวงหามรดกโดยอุบายไมแยบคายไดถึงความพินาศ ฉันใด บพิตรก็ฉันนั้นเหมือนกัน เปนคน
พาล ไมฉลาด แสวงหาโลกหนาดวยอุบายไมแยบคาย จักถึงความพินาศ เหมือนนางพราหมณี
ผูเปนคนพาล ไมฉลาด แสวงหามรดกโดยอุบายไมแยบคาย ไดถึงความพินาศ ฉะนั้น สมณ
พราหมณผูมีศีลมีกัลยาณธรรมยอมจะไมบมผลท่ียังไมสุกใหรีบสุก และผูเปนบัณฑิตยอมรอ
ผลอันสุกเอง อันชีวิตของสมณพราหมณผูมีศีลมีกัลยาณธรรม แปลกกวาคนอ่ืน ๆ คือ สมณ
พราหมณผูมีศีล มีกัลยาณธรรมดำรงอยูสิ้นกาลนานเทาใด ทานยอมประสพบุญมากเทานั้น
และปฏิบัติเพ่ือประโยชนเก้ือกูล เพ่ือความสุขแกคนเปนอันมาก เพ่ืออนุเคราะหโลก เพ่ือ
ประโยชน เพ่ือเก้ือกูล เพ่ือความสุข แกเทวดาและมนุษยท้ังหลาย” (พระไตรปฎกภาษาไทย 
เลมท่ี 10 ขอท่ี 310 หนาท่ี 243-244) 



45 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
 ขอพิสูจนดังกลาวนี้เปนการอางใหเห็นถึงความนาจะเปนของท่ีผูมีคุณธรรมท้ังหลายไมรีบจาก
โลกนี้ไป ไมใชเพราะไมเชื่อวาโลกหนาไมมีอยูจริง แตเปนการเห็นประโยชนจากการมีชีวิตอยูในชาตินี้
ดวย เปนการอธิบายถึงการทำหนาท่ีไมใชในฐานะเปนผูรับสุขแตผูเดียว แตเปนการมอบสุขใหกับคน
อ่ืนดวย 
 ง. การอางถึงความเปนไปไดของสวนประกอบของชีวิต มาจากขอความวา 

 “มีคนเปาสังขคนหนึ่ง ถือเอาสังขไปยังปจจันตชนบทเขาเขาไปยังบานแหงหนึ่ง ยืน
อยูกลางบานเปาสังขข้ึน 3 ครั้งแลววางสังขไวท่ีแผนดินนั่ง ณ ท่ีควรสวนขางหนึ่ง พวกมนุษย
ในปจจันตชนบทไดเกิดความตื่นเตนวา ทานท้ังหลาย นั่นเสียงใครหนอ ชางเปนท่ีพอใจถึง
เพียงนี้ควรแกการงานถึงเพียงนี้ เปนท่ีตั้งแหงความเพลิดเพลินถึงเพียงนี้ ชางจับจิตถึงเพียงนี้ 
ชางไพเราะถึงเพียงนี้ พวกเขาตางมาลอมถามคนเปาสังขนั้นวา พอ นั่นเสยีงของใครหนอ ชาง
เปนท่ีพอใจถึงเพียงนี้ ควรแกการงานถึงเพียงนี้ เปนท่ีตั้งแหงความเพลิดเพลินถึงเพียงนี้ ชาง
จับจิตถึงเพียงนี้ ชางไพเราะถึงเพียงนี้ คนเปาสังขตอบวา ทานท้ังหลาย นั่นคือสังขซ่ึงมีเสียง
เปนท่ีพอใจถึงเพียงนี้ ควรแกการงานถึงเพียงนี้ เปนท่ีตั้งแหงความเพลิดเพลินถึงเพียงนี้ ชาง
จับจิตถึงเพียงนี้ ชางไพเราะถึงเพียงนี้ พวกเขาจับสังขนั้นหงายข้ึนแลวบอกวา พูดซิพอสังข 
พูดซิพอสังขสังขนั้นหาไดออกเสียงไม พวกเขาจับสังขนั้นใหคว่ำลง จับใหตะแคงขางหนึ่งจับ
ใหตะแคงอีกขางหนึ่ง ชูใหสูง วางใหต่ำ เคาะดวยฝามือ ดวยกอนดิน ดวยทอนไม ดวยศาตรา 
ลากมาขางนี้ ลากไปขางโนน ลากไป ๆ มา ๆ แลวบอกวาพูดซิพอสังข พูดซิพอสังข สังขนั้น
หาไดออกเสียงไม ลำดับนั้น คนเปาสังขไดมีความคิดวา พวกมนุษยปจจันตชนบทเหลานี้ ชาง
โงเหลือเกิน จักแสวงหาเสียงสังขโดยไมถูกทางไดอยางไรกัน เม่ือมนุษยพวกนั้นกำลังมองดูอยู 
เขาจึงหยิบสังขข้ึนมาเปา 3 ครั้ง แลวถือเอาสังขนั้นไป มนุษยปจจันตชนบทพวกนั้นไดพูดกัน
วา ทานท้ังหลาย นัยวาเม่ือใด สังขนี้ประกอบดวยคน ความพยายามและลม เม่ือนั้น สังขนี้จึง
จะออกเสียง แตวาเม่ือใด สังขนี้มิไดประกอบดวยคนความพยายามและลม เม่ือนั้น สังขนี้ไม
ออกเสียง ฉันนั้นเหมือนกัน กายนี้ประกอบดวยอายุ ไออุนและวิญญาณ เม่ือนั้น กายนี้กาวไป
ไดถอยกลับได ยืนได นั่งได สำเร็จการนอนได เห็นรูปดวยนัยนตาได ฟงเสียงดวยหูได ดม
กลิ่นดวยจมูกได ลิ้มรสดวยลิ้นได ถูกตองโผฏฐัพพะดวยกายไดรูธรรมารมณดวยใจได แตวา
เม่ือใดกายนี้ไมประกอบดวยอายุ ไออุนและวิญญาณเม่ือนั้น กายนี้กาวไปไมได ถอยกลับไมได 
ยืนไมได นั่งไมได สำเร็จการนอนไมได เห็นรูปดวยนัยนตาไมได ฟงเสียงดวยหูไมได ดมกลิ่น
ดวยจมูกไมไดลิ้มรสดวยลิ้นไมได ถูกตองโผฏฐัพพะดวยกายไมได รูธรรมารมณดวยใจไมได” 
(พระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 10 ขอท่ี 315 หนาท่ี 248-249) 

 เปนการอางถึงชีวิตไมไดมาจากสิ่งเดียว แตมาจากหลายสิ่งและการรวมกันนั้นทำใหเกิดผล
ปฏิกิริยาแสดงออกมา การจะระบุวาสิ่งไหนเปนสิ่งท่ีทำใหชีวิตดำเนินไปได คิดได พูดได ไมอาจจะระบุ
ได แตเปนการประกอบเขาดวยกันจึงทำใหสิ่งเหลานั้นเกิดข้ึนได 
 

บทสรุป 
 การพิสูจนความจริง การพิสูจนความจริงเปนการเพ่ิมความหมายท่ีเปนไปได โดยมี
สวนประกอบคือ 1. การพูดซ้ำความหมายเปนการสรางความหมายท่ีตรงกัน โดยขยายคำใหเกิดขอมูล



46  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปท่ี 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 

ท่ีสอดคลองกับคำนั้น 2. ใชประสบการณเขาใจความหมายและความรูสึกในการใชคำนี้ เปนการเขาใจ
ความหมายท้ังทางตรงจากประสบการณและความรูสึกท่ีผูรับสารเขาใจความหมายนั้นทางออม  สวน
การพิสูจนความเปนเท็จเปนการเพ่ิมเกณฑตรวจสอบความจริงไมใชในแงของวิทยาศาสตร แตเปนใน
สวนของศาสนาท่ีเนนกระบวนการตรวจสอบทิฎฐิหรือความเห็นผิดท่ีขยายใหเห็นขอมูลท่ีไมอาจ
ตรวจสอบไดดวยเครื่องมือทางประสาทสัมผัส เปนการคาดการณเทานั้น สวนชีวิตหลังความตายเม่ือ
ใชการพิสูจนความจริงแลวพบวา ชีวิตหลังความตายเปนเรื่องท่ีอางถึงการอางความไมมีหลักฐาน 
ความไมอยากตาย ความไมมีอยูของวิญญาณ และการพิสูจนความเปนเท็จ เปนการอางถึงความนาจะ

เปนทางดานเหตุผล การอางถึงความนาจะเปนทางดานสถานท่ีและเวลา การอางถึงความนาจะเปน
ของการมีชีวิตอยู และการอางถึงสวนประกอบของชีวิต  

 

เอกสารอางอิง 
เพลโต. (2559). รีพับลิก. แปลโดย เวธัส โพธารามิก. พิมพครั้งท่ี 3. กรุงเทพมหานคร : ทับหนังสือ. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2543). พจนานุกรมศัพทปรัชญา  อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน. พิมพ 
 ครั้งท่ี 3. กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน. 
A.J. Ayer. (1946). Language, Truth and Logic. USA: Penguin. 
Antony Flew, R.M. Here and Basil Mitchell. (1964). "Theology and Falsification", In  
 New Essays in Philosophical Theology. ed. by Anthony Flew and Alisdair  
 MacIntyre. New York: Macmillan. 
Dorothy Emmet. (1945). The Nature of Metaphysical Thinking. London: Macmillan.  
John Hick. (1973). Philosophy of Religion. 2nd edition. Prentice Hall. 
Richard Swinburne. (1993). The Coherence of Theism. New York: Clarendon Press  
 Osford. 
Micheal B. Wikinson and Hugh N. Cambell. (2010). Philosophy of Religion: An  
 Introduction. New York: Continuum. 
 
 
 

 


