
เสนาสนะป่า: การบริหารจัดการตามแนวทางพระพุทธศาสนา 
Forest Lodging: The Management in accordance with Buddhism 

 
พระครูจริยธรรมานุรักษ์ 

Phrakhru Jariyathammanurak 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkorn University 
Corresponding Author Email: jariyatam58@hotmail.com 

 
Received March 15, 2020; Revised March 25, 2020; Accepted: March 30, 2020 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาเรื่องเสนาสนะป่าในพระพุทธศาสนา และศึกษาการบริหารจัดการ
ตามแนวทางพระพุทธศาสนา โดยใช้การศึกษาจากเอกสารหนังสือและบทความที่เก่ียวข้อง ผลการศึกษาพบว่า 
เสนาสนะป่ามีความสำคัญสำหรับภิกษุในฐานะเป็นหนึ่งในปัจจัย 4 ก่อนภิกษุจะไปอยู่ในเสนาสนะป่าต้องบอก
ภิกษุในวัดและผู้ปกครองหมู่บ้านให้ทราบเพ่ือให้เป็นพยานรับรู้การมาพักอาศัยในป่าของตน ภิกษุควรไปอยู่ใน
เสนาสนะป่าเพ่ือให้เกิดความสงบและมีเวลาปฏิบัติธรรมได้เต็มที่ ไม่ใช่เพ่ือต้องการให้ผู้คนศรัทธาหรือสร้าง
ชื่อเสียงว่าเป็นผู้ปฏิบัติเคร่งครัด การอยู่ในเสนาสนะป่าจะช่วยให้เกิดความสงบ (วิเวก) 3 ด้าน คือ (1) กาย
วิเวก: ร่างกายสงบ ไม่ถูกรบกวนจากเสียงดังหรือผู้คนที่แวะมาหา (2) จิตวิเวก : จิตสงบ ไม่ถูกรบกวนจากกิเลส
หรือเรื่องรบกวนจิตใจ จิตเป็นสมาธิ และ (3) อุปธิวิเวก: สงัดจากกิเลส คือ มีจิตบริสุทธิ์ ปราศจากกิเลสทั้งปวง 
ความวิเวกทั้ง 3 นี้จะส่งผลให้สามารถพัฒนาตนตามหลักไตรสิกาขา คือ ศีล สมาธิ และปัญญา สำหรับ
เสนาสนะป่านั้นมักสร้างใน 3 สถานที่ คือ (1) ป่าติดหมู่บ้าน (2) ป่าห่างใกล้หมู่บ้าน หรือ (3) ภูเขา แต่สถานที่
เหล่านี้ต้องตั้งอยู่ไม่ไกลชุมชนมากนัก เพ่ือป้องกันไม่ให้ชาวบ้านมารบกวนและเพ่ือให้ภิกษุสามารถเดินเข้ามา
รับอาหารบิณฑบาตในหมู่บ้านได้ 
คำสำคัญ: เสนาสนะป่า; การบริหารจัดการ; พระพุทธศาสนา 
 
Abstract  

This article entitled to study Forest Lodging in Buddhism and to analyze the 
Management in accordance with Buddhism. This is a qualitative research done by studying 
academic documents. In the research, it was found that the Forest Lodging is important for 
monks as one of the four factors. Before a Buddhist monk resides in the forest, the temple 
monks and village rulers must be informed to witness their stay in the forest. Monks should 
be in the forest to achieve peace and time to practice meditation. It is not for wanting 
people to believe or to build a reputation as a strict practitioner. Being in the forest provides 
peace (Vivek) in three areas: 1 ) Kãya-Viveka: bodily seclusion i.e. solitude, 2 ) Citta-Viveka: 



16  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 

 mental seclusion, and 3 ) Upadhi-Viveka: seclusion from the essentials of existence. These 
three dimensions of Viveka enable monks to develop themselves based on the threefold 
learning; morality, concentration, and wisdom. For Forest Lodging is usually built in 3 places: 
(1) a forest next to a village (2) a forest near the village or (3) a mountain, but these places 
must be located not far from the community. To prevent the villagers from disturbing and 
to allow the monks to walk in to receive food alms in the village. 
Keywords: Forest Lodging; Management; Buddhism 
 
บทนำ 
 พระพุทธศาสนามีความเป็นมาและความเกี่ยวข้องกับป่าไม้อย่างยาวนาน เริ่มต้นจากพระพุทธเจ้าผู้
เป็นศาสดาประสูติที่อุทยานลุมพินีวัน ออกบวชแสวงหาโมกขธรรมในป่า บำเพ็ญเพียรและตรัสรู้ในป่า แสดง
พระธรรมเทศนากัณฑ์แรก (ธัมมจักกัปปวัตตนสูตร) ในป่า พระธรรมเทศนากัณฑ์สุดท้ายที่เรียกว่ามหา
ปรินิพพานสูตรก็แสดงในป่ารัง สถานที่ดับขันธปรินิพพานก็เป็นป่าไม้สาละ กล่าวได้ว่า ป่าไม้มีความสัมพันธ์
เกี่ยวข้องกับพระพุทธองค์ทั้งก่อนตรัสรู้และหลังจากตรัสรู้ กล่าวคือ ก่อนตรัสรู้ ป่าไม้มีความสำคัญในฐานะเป็น
ที่พักอาศัยเพ่ือบำเพ็ญเพียร ทรงอาศัยความสงบร่มรื่นของแมกไม้ ปราศจากเสียงรบกวนจากผู้คนบำเพ็ญจิต
ภาวนาแสวงหาความวิเวก (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) จนในที่สุดก็ตรัสรู้ธรรมเป็นพระพุทธเจ้า 
หลังจากได้ตรัสรู้แล้วป่าไม้ก็มีความสำคัญในฐานะเป็นที่ พักอาศัยเพ่ือบำเพ็ญพุทธกิจ เมื่อมีภิกษุสาวกเกิดขึ้น 
ภิกษุในยุคแรกก็อาศัยอยู่ตามโคนไม้เป็นวัตร ดังที่ได้ตรัสไว้ในสังยุตตนิกาย สคาถวรรคว่า “ภิกษุทั้งหลาย นั่น
โคนไม้ นั่นเรือนว่างเปล่า เธอทั้งหลาย จงเพ่งพินิจ อย่าประมาท อย่าได้เป็นผู้มีความเดือดร้อนในภายหลัง นี้
เป็นคำพร่ำสอนของเราแก่เธอทั้งหลายดังนี้” (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543) 
 ในกาลต่อมาเมื่อมีพุทธานุญาตให้คฤหัสถ์สร้างเสนาสนะถวายแก่ภิกษุสงฆ์ได้ ก็พบว่าเสนาสนะ
เหล่านั้นก็มักจะมีลักษณะเป็นป่า ดังชื่อวัดในพระพุทธศาสนาสมัยพุทธกาลจะลงท้ายด้วยคำว่า “วน” หรือ 
“อาราม” ซึ่งแปลว่า ป่า หรือสวน เช่น เวฬวัน เชตวัน อัมพปาลีวัน โฆสิตาราม ปาวาริการาม กุกกุฏาราม 
ดังนั้น สิ่งก่อสร้างที่ทำขึ้นเพ่ือใช้เป็นที่พักอาศัยของภิกษุจึงนิยมเรียกรวม ๆ ว่า “อารัญญกเสนาสนะ” แปลว่า 
“เสนาสนะป่า” พบชื่อเรียกในลักษณะเดียวกันอีก 4 ศัพท์ คือ คามันตเสนาสนะ คามการาม อารัญญกวิหาร 
อรัญญาวาส (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543; พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) เสนาสนะป่าเล่านี้
พิจารณาตามชื่อน่าจะตั้งอยู่ในป่าหรือตั้งอยู่ใกล้ป่า แต่ก็คงเป็นป่าที่ไม่ไกลจากชุมชนนักเนื่องจากภิกษุมีความ
จำเป็นต้องเข้ามารับบิณฑบาตจากหมู่บ้าน พระพุทธองค์จะสอนให้ภิกษุเห็นความสำคัญของการพักอาศัยใน
เสนาสนะป่า เพราะทรงเห็นว่า การอยู่ในป่าจะทำให้ภิกษุไม่ถูกรบกวนจากผู้คน อีกทั้งในป่าจะมีความสงบร่ม
รื่น เอ้ืออำนวยต่อการเจริญจิตภาวนาส่งผลให้เกิดกายวิเวก (สงบกาย) เมื่อกายสงบ ความวุ่นวายต่าง ๆ ก็ มี
น้อย ส่งผลให้เกิดจิตวิเวก (จิตสงบ) เมื่อจิตสงบแล้วภิกษุนำจิตไปตามประกอบในกรรมฐานก็ย่อมเอ้ืออำนวย
ต่อการเกิดอุปธิวิเวก (อุปธิสงบ) จิตหลุดพ้นจากอาสวกิเลสทั้งหลาย อีกทั้งการอยู่ป่าส่งเสริมชีวิตที่สันโดษ 
พ่ึงพาอาศัยปัจจัย 4 เท่าที่จำเป็น ก่อให้เกิดภาพลักษณ์ที่น่าศรัทธา เลื่อมใสแก่ผู้พบเห็น การพักอาศัยอยู่ใน
เสนาสนะป่าจึงมีความสำคัญต่อการดำรงสมณเพศของภิกษุ 
 การแสดงธรรมแก่พุทธบริษัท บ่อยครั้งที่พระพุทธองค์จึงตรัสสอนให้พุทธบริษัทรู้จักคุณค่าของป่า ซึ่ง
หลักคำสอนดังกล่าวนั้นปรากฏอยู่ในโอวาทปาฏิโมกข์ที่ ว่าด้วยการปฏิบัติตนของพระภิกษุผู้เป็นศาสนทายาท 
ว่าจะต้องละชั่ว ทำดี ทำจิตให้ผ่องแผ้วและท้ายสุดก็ทรงเน้นย้ำว่าจะต้องยินดีในเสนาสนะอันสงัด (มหาจุฬาลง



17 Journal of Institute of Trainer Monk Development (January-June 2020) 

 กรณราชวิทยาลัย, 2539) จากที่กล่าวมาจะเห็นว่า ป่าไม้มีความสำคัญต่อภิกษุในพระพุทธศาสนา เป็นทั้ง
เสนาสนะที่อยู่อาศัย เป็นทั้งสถานที่ทำสังฆกรรม และประกอบกิจกรรมต่างของภิกษุทั้ งหลาย การอยู่ใน
เสนาสนะป่าของภิกษุจะทำให้การดำเนินชีวิตเป็นไปอย่างเรียบง่าย กิจธุระที่จะต้องทำด้วยแรงกายก็มีน้อย 
จิตใจก็ไม่วุ่นวายสับสน เมื่อเจริญกัมมัฏฐาน จิตจึงสงบเร็ว การบำเพ็ญสมณธรรมก็จะเจริญก้าวหน้าเร็ว  (พระ
พรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2553) 
 อย่างไรก็ตาม แม้ว่าพระพุทธศาสนาจะให้ความสำคัญกับการอาศัยอยู่ในเสนาสนะป่า แต่ก็ ไม่ได้
ต้องการให้ภิกษุอยู่ในป่าที่ห่างไกล เนื่องจากยังต้องการให้ภิกษุเกี่ยวข้องกับสังคมด้วย ดังจะเห็นได้จากมีพุทธ
บัญญัติให้พระสงฆ์ต้องรับอาหารบิณฑบาตจากคฤหัสถ์ ห้ามประกอบอาชีพหรือหุงต้มอาหารมาฉันเอง และทุก
กึ่งเดือนก็ต้องเข้าร่วมฟังพระปาติโมกข์ร่วมกับคณะสงฆ์ กล่าวเฉพาะการที่บัญญัติให้ภิกษุต้องอาศัยปัจจัย 4 
จากคฤหัสถ์นี้ทำให้ภิกษุไม่สามารถปลีกตัวไปอยู่ในที่ห่างไกลจากหมู่บ้านได้ เมื่อไม่ต้องมีภาระในการจัดหา
ปัจจัย 4 เอง แต่ต้องอาศัยจากคฤหัสถ์ทำให้ภิกษุในพระพุทธศาสนาสามารถทำหน้าที่อันเป็นประโยชน์ต่อ
ชาวโลกได้อย่างคล่องตัวกว้างขวางและเป็นอิสระ พระพุทธองค์จึงออกแบบในการดำเนินชีวิตของพระสงฆ์ให้
สอดคล้องกับการเป็นอยู่ในการทำหน้าที่สำหรับคนอ่ืนด้วยการให้ยินดีในปัจจัย 4 ตามมีตามได้  คือ  
 1) อาหาร ก็ให้อาศัยการบิณฑบาตที่ชาวบ้านปรุงถวาย ภิกษุไม่สามารถหุงหาอาหารฉันเองได้ จำต้อง
อาศัยคนอ่ืนเลี้ยงชีพ ทำให้มีคำเรียกภิกษุคำหนึ่งว่า “ปรทัตตูปชีวี” (ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 2 
ความหมาย  คือ (1) เปรตผู้คอยรับส่วนบุญส่วนกุศลที่คนเราอุทิศให้แต่มนุษย์โลกนี้มีชื่อว่า “ปรทัตตูปชีวี
เปรต” (2) ภิกษุในพระพุทธศาสนา เพราะเป็นผู้อาศัยอาหารที่บุคคลอ่ืนให้เลี้ยงชีพ) (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 
2543)  
 2) เครื่องนุ่งห่มก็ให้ถือเพียงแค่ผ้า 3 ผืน คืนสบง จีวร และสังฆาฏิเท่านั้น ผ้าที่นำมาเย็บเป็ น
เครื่องนุ่งห่มก็เป็นเศษผ้าท่อนเล็กท่อนน้อยซึ่งตกอยู่ตามพ้ืนดินเปื้อนฝุ่นไม่สะอาดไม่สวยไม่งาม โดยที่สุดแม้ผ้า
ที่เขาใช้ห่อศพทิ้งตามป่าช้า พระภิกษุไปพิจารณาบังสุกุลผ้าเหล่านี้มานำไปซักให้สะอาด เย็บย้อมให้เรียบร้อย
ทำเป็นเครื่องนุ่งห่ม พอเป็นเครื่องป้องกันเหลือบยุงลมแดด 
 3) ที่อยู่อาศัย ก็ให้อาศัยโคนไม้หรือที่เรียกว่า รุกขมูลเสนาสนะ  
 4) ยารักษาโรค เมื่อเกิดการเจ็บป่วยขึ้น ก็ใช้ยาดองด้วยน้ำมูตรเน่าหรือน้ำปัสสาวะ   
 จากที่กล่าวมาจะเห็นว่า การเป็นอยู่ของพระภิกษุเป็นอยู่อย่างเรียบง่าย  กล่าวเฉพาะที่อยู่อาศัยของ
พระภิกษุ ในระยะแรก ๆ มักอาศัยอยู่ในป่า อยู่ตามโคนไม้ ซอกเขา ถ้ำ สร้างสิ่งก่อสร้างเฉพาะเท่าที่จำเป็น
เท่านั้น  เน้นความสงบร่มรื่นและเรียบง่าย เพ่ือให้เหมาะแก่การเป็นที่หลีกเร้นสำหรับทำจิตภาวนา พระภิกษุผู้
ออกบวชเพ่ือแสวงหาทางพ้นทุกข์  จึงมักออกไปใช้ชีวิตในป่าเป็นส่วนมาก ด้านการดำเนินชีวิตก็ใช้ปัจจัย 4 
เพียงเพ่ือให้มีชีวิตอยู่ปฏิบัติธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2553) ต่อมาเมื่อมีพระภิกษุเพ่ิมมากขึ้น 
วันหนึ่ง เศรษฐีชาวกรุงราชคฤห์เห็นภิกษุทั้งหลายเดินออกมาจากป่าบ้าง จากโคนไม้บ้าง จากซอกเขาบ้าง 
เที่ยวบิณฑบาตในหมู่บ้านตามตรอกซอกซอยด้วยอาการอันสงบเกิดความเลื่อมใสในภิกษุทั้งหลายจึงขอ
อนุญาตพระผู้มีพระภาคเจ้าสร้างเสนาสนะถวายแก่ภิกษุท้ังหลาย พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงจึงอนุญาตเสนาสนะ
ไว้ 5 ชนิด คือ วิหาร เรือนมุงแถบเดียว ปราสาท เรือนโล้น ถ้ำ ซึ่งต่อมาเศรษฐีชาวกรุงราชคฤห์ได้ให้สร้างวิหาร 
60 หลังถวายแก่สงฆ์ผู้มาจากทิศทั้ง 4 แม้วิหารเหล่านี้ก็จัดเป็นเสนาสนะป่า เนื่องจากสมัยพุทธกาลนั้นยังไม่มี
การแยกพระสงฆ์ออกเป็นคามวาสีหรืออรัญญวาสีอย่างชัดเจน เสนาสนะที่ทายกทายิกาสร้างถวายจึงมีลักษณะ
เป็นเสนาสนะป่า การที่ภิกษุอยู่ ในเสนาสนะป่าอันเงียบสงัดถือว่าเป็นสิ่ งจำเป็นอย่างยิ่ ง เนื่ องจาก
สภาพแวดล้อมอันร่มรื่นเงียบสงัดเป็นอุปการะต่อการเจริญจิตภาวนา เมื่อเจริญกัมมัฏฐานจิตจึงสงบเร็ว  



18  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 

  ด้วยเหตุนี้  การศึกษาให้ทราบถึงความสำคัญของเสนาสนะ (อารัญญกเสนาสนะ) ป่าในคัมภีร์
พระพุทธศาสนา เพ่ือให้ทราบความหมายและลักษณะของเสนาสนะป่า และทราบความสำคัญของเสนาสนะป่า
ที่มีต่อการดำเนินชีวิตและการปฏิบัติของภิกษุในพระพุทธศาสนา จะส่งผลต่อความมั่นคงของพระพุทธศาสนา 
ตลอดจนได้ทราบแนวทางในการปฏิบัติตนอย่างเหมาะสมต่อไป 
 
ความหมายของเสนาสนะป่า  
 เสนาสนะป่าเป็นคำอธิบายถึงสาถนทีพั่กอาศัยของพระภิกษุโดยแบ่งเป็นลักษณะคำอธิบายได้ดังนี้ 
 1. เสนาสนะป่าในสมัยพุทธกาล ในระยะแรกของการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่พักอาศัยของภิกษุล้วน
แต่เป็นป่า จึงยังไม่มีการแบ่งแยกเป็นเสนาสนะบ้านหรือเสนาสนะป่า ภิกษุในพระพุทธศาสนาในระยะแรกก็พัก
อาศัยอยู่ในป่าดังจะเห็นได้จากพุทธดำรัสที่ตรัสสอนให้ภิกษุออกไปพักตามป่า ภูเขา โคนไม้ เรือนว่างเป็นต้น 
เพ่ืออาศัยความสงบจากสถานที่เป็นปัจจัยส่งเสริมการปฏิบัติธรรม ในสมัยต่อมาจึงมีการจำแนกเสนาสนะของ
ภิกษุออกเป็นเสนาสนะบ้าน และเสนาสนะป่า  
 ในสมัยพุทธกาล  ยังไม่มีการแยกพระสงฆ์ออกเป็นคามวาสีหรืออรัญญวาสีอย่างชัดเจน เนื่องจากความ
นิยมสมัยนั้น ไม่ว่าจะสร้างวัดที่ไหนก็จะมีลักษณะเหมือนกันคือมีสภาพเป็นป่า   คณะสงฆ์ก็มีเอกภาพเป็นหนึ่ง
เดียว  ธุระในพระพุทธศาสนาที่แบ่งเป็นสองอย่าง ส่วนมากภิกษุก็ศึกษาทั้งสองอย่างพร้อมกันและศึกษาในวัด
เดียวกัน  หรือแม้จะมีภิกษุบางรูปเลือกศึกษาเพียงธุระเดียว แต่ท่านรูปนั้นก็พักอยู่ในวัดเดียวกับภิกษุอ่ืน ไม่มีการ
แยกว่าวัดนี้เป็นวัดบ้านศึกษาเน้นไปท่ีคันถธุระ หรือวัดนั้นเป็นวัดป่าศึกษาเน้นหนักไปที่วิปัสสนาธุระ การแยก
พระสงฆ์ออกเป็นคามวาสีและอรัญญวาสีเพ่ิงเกิดขึ้นในศรีลังกา โดยที่พระคามวาสีจะเน้นหนักไปที่การศึกษา
คัมภีร์หรือคันถธุระ ส่วนพระอรัญญวาสีจะเน้นหนักไปที่การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานหรือวิปัสสนาธุระ สมัยกรุง
สุโขทัยเป็นราชธานี ประเทศไทยรับพระพุทธศาสนามาจากศรีลังกาผ่านทางนครศรีธรรมราช  การแยกพระสงฆ์
เป็นสองฝ่ายก็ได้รับอิทธิพลจากศรีลังกา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553)  
 จากการศึกษาพบว่า คำว่า เสนาสนะป่าในคัมภีร์พระพุทธศาสนามีคำเรียกในลักษณะคล้ายกันหลาย
คำ ได้แก่ 1) คามันตเสนาสนะ (เสนาสนะหรือวัดที่ตั้งอยู่ตามชายหมู่บ้านหรือนอกชุมชน) 2) คามการาม 
(เสนาสนะหรืออารามใกล้หมู่บ้าน หรือกลางหมู่บ้าน) 3) อารัญญกวิหาร (เสนาสนะหรือวิหารในป่าเขาห่างไกล
ชุมชนหรือหมู่บ้าน)  และ 4) อรัญญาวาส (เสนาสนะหรืออารามที่สร้างอยู่ตามป่าชัฏหรือป่าลึกไกลชุมชน) 
(มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543; พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) 
 2. เสนาสนะป่าในปัจจุบัน มีการสร้างกระจายอยู่ในเมืองต่าง ๆ เป็นวัดขนาดใหญ่บ้าง ขนาดกลาง
บ้าง ขนาดเล็กบ้าง แต่อย่างไรก็ตาม ไม่ว่าจะสร้างอยู่ที่ไหนลักษณะเด่นของวัดจะเหมือนกันคือ เป็นวัดป่า ดัง
จะเห็นได้จากวัดต่าง มักจะลงท้ายด้วยคำว่า “วน, อาราม,  หรือ วิหาร” ประโยชน์จากการสร้างวัดในป่านี้คือ 
ความร่มรื่น สงบ สงัด ปราศจากการรบกวนจากผู้คน วัดจึงเป็นสถานที่เหมาะแก่การเจริญจิตภาวนา จาก
การศึกษาพบว่า ป่าไม้ที่พระพุทธองค์และพระสาวกใช้เป็นที่พักอาศัยหรือป่าไม้ที่ต่อมาได้สร้างเป็นวัดมี 4 ชนิด 
คือ 
 1) ป่าไม้ธรรมชาติ  ป่าไม้ประเภทนี้มักจะมีพ้ืนที่กว้างใหญ่ มีไม้ข้ึนหลายชนิด เป็นที่อาศัยของสัตว์ป่า
นานาชนิด แม้จะตั้งอยู่ในเมืองหรือเขตแคว้นต่าง ๆ แต่ก็ไม่มีการสงวนพ้ืนที่ไว้เป็นการเฉพาะ ทุกคนสามารถใช้
ประโยชน์จากป่านั้นได้  ทั้งการใช้เป็นแห่งอาหาร พืชพันธุ์ต่าง ๆ ใช้ทำเครื่องนุ่งห่ม แหล่งยาสมุนไพร และเป็น
ที่ปฏิบัติธรรมของนักบวชผู้แสวงหาความสงบวิเวก ป่าไม้ประเภทนี้ เช่น ป่ามหาวัน ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน  



19 Journal of Institute of Trainer Monk Development (January-June 2020) 

  2) สวนหลวง หรือ อุทยานหลวง ป่าไม้ประเภทนี้มักตั้งอยู่ใกล้เมืองหลวง เป็นสถานที่ส่วนพระองค์
ของพระเจ้าแผ่นดิน บางที่อาจเป็นเขตอภัยทานห่ามล่าสัตว์  ใช้เป็นที่เลี้ยงสัตว์ของพระราชา  บางที่อาจเป็น
สวนที่ใช้ล่าสัตว์เพ่ือหาความสำราญของพระเจ้าแผ่นดิน เป็นที่พักผ่อน เป็นที่ล่าสัตว์ เป็นที่พักของนักบวชเจ้า
ลัทธิที่พระเจ้าแผ่นดินเคารพศรัทธา ป่าไม้ประเภทนี้ เช่น เวฬุวันอุทยานหลวงของพระเจ้าพิมพิสาร สาลวโน
ทยานอุทยานหลวงของเจ้ามัลละ  สวนหลวง สมยัปปวาทกะ (ติณฑุกาจีระหรือเอกสาลกะ) ของพระนาง
มัลลิกามเหสีของพระเจ้าปเสนทิโกศล  
 3) สวนเอกชน ป่าไม้ประเภทนี้เป็นสวนของอำมาตย์ เสนาบดี ข้าราชบริพารหรือเอกชนทั่วไป ใน
ยามปกติสวนเหล่านี้ใช้ปลูกไม้ผล ผัก ดอกไม้ เพ่ือเก็บผล ดอก ใบ ขายหารายได้มาเลี้ยงครอบครัว ต่อมาเมื่อมี
ความศรัทธาเลื่อมใสก็ถวายสวนนั้นเป็นที่พักอาศัยของพระพุทธองค์และหมู่ภิกษุ ป่าประเภทนี้ เช่น  สวน
มะม่วงของหมออาชีวก (ชีวกัมพวัน) สวนมะม่วงของนางอัมพปาลี (อัมพปาลีวัน)  
  4) ป่าไม้ที่ปลูกใหม่  ป่าไม้ประเภทนี้ในช่วงแรกอาจมีต้นไม้บ้าง แต่ต่อมามีการปลูกต้นไม้เพ่ิมเติม
เพ่ือให้ความร่มรื่น เรียกว่าป่าปลูกใหม่ อาจเกิดขึ้นจากการซื้อที่จากเจ้าของเดิมแล้วปลูกป่าเพ่ิมเติม แล้วสร้าง
เป็นวัดในพระพุทธศานา เช่น สวนของเจ้าเชต (เชตวัน)  
 ในวัดที่มีลักษณะป่าไม้ดังที่กล่าวมานั้น ภิกษุบางรู้อาศัยอยู่ในเสนาสนะ 5 อย่างที่มีผู้มีจิตศรัทธาสร้าง
ถวาย เสนาสนะที่สร้างก็มักจะทำแบบเรียบง่าย ทำด้วยไม้ อิฐ หิน ที่หาได้ง่ายในสมัยนั้ น  นอกจากนี้   
สิ่งก่อสร้างที่มักกล่าวถึงบ่อย ๆ ก็มักจะทำด้วยไม้ ใบไม้ ใบหญ้า ดินเหนียว ที่หาได้ง่ายในที่ต่าง ๆ สิ่งก่อนสร้าง
ในวัดที่พระภิกษุใช้เป็นที่อาศัยจึงมักเรียกว่า ศาลาบ้าง บรรณศาลาบ้าง ติณศาลาบ้าง กุฎีบ้าง บรรณกุฎีบ้าง 
ติณกุฎีบ้าง ทั้งนี้เพราะมักสร้างจากวัสดุจำพวกใบไม้ใบหญ้านั่นเอง 
 จากที่กล่าวมาสรุปได้ว่า คำว่า เสนาสนะป่า หรือ อรัญญกเสนาสนะ หมายถึง ที่อยู่อาศัยของภิกษุใน
พระพุทธศาสนาที่สร้างใกล้ป่าหรือสร้างให้มีลักษณะเป็นป่า โดยคำว่าเสนาสนะนี้ความหมายตามศัพท์ ได้แก่ ที่
นั่งและที่สอน แต่โดยรวมแล้วหมายถึงสิ่งก่อสร้างที่ภิกษุใช้เป็นที่พักอาศัยที่ก่อสร้างในลักษณะต่าง ๆ ด้วย เช่น 
วิหาร ศาลา กุฏิ กระท่อม มณฑป รวมทั้งสิ่งของที่ใช้นั่งนอนในชีวิตประจำวัน เช่น เตียง ตั้ง ฟูก เสื่อ หมอน 
คำว่า เสนาสนะป่า (อารัญญิกเสนาสนะ) มีความหมาย 3 อย่าง คือ (1) ที่พักอาศัยของภิกษุ เช่น กุฏิ วิหาร 
ศาลา ปราสาท (2) สถานที่ตามธรรมชาติ เช่น ป่าไม้ ถ้ำ ซอกภูเขา ที่ภิกษุใช้เป็นที่พักอาศัย และ (3) สิ่งของที่
ภิกษุใช้เป็นที่นั่งและที่นอนในชีวิตประจำวัน เช่น เตียง ตั้ง พนักพิง เสื่อ เสนาสนะป่าเหล่านี้นิยมสร้างที่ป่าใกล้
หมู่บ้านหรือที่ภูเขาที่ตั้งอยู่ไม่ไกลชุมชนมากนัก เพ่ือป้องกันไม่ให้ชาวบ้านมารบกวนทำลายความสงบ และ
เพ่ือให้ภิกษุสามารถเดินเข้ามารับอาหารบิณฑบาตในหมู่บ้านได้ ในระยะแรกของการประกาศพระพุทธศาสนา 
พระพุทธองค์ก็ตรัสสอนให้ภิกษุพักอาศัยอยู่ในป่า ต่อเมามีคฤหัสถ์มาขอสร้างเสนาสนะถวายแก่ภิกษุจึงทรง
อนุญาตเสนาสนะ 5 อย่าง คือ วิหาร (เรือนมีหลังคา) อัฑฒโยค (เรือนมุงแถบเดียว) ปราสาท (เรือนชั้น) หัมมิ
ยะ (เรือนหลังคาตัด) และคูหา (ถ้า) โดยที่เสนาสนะเหล่านี้นิยมสร้างให้มีลักษณะคล้ายกับป่า คือ มีต้นไม้มาก
เพ่ือให้ความสงบร่มรื่นแก่ผู้ พักอาศัย พระเจ้าพิมพิสารเป็นคนแรกที่ถวายป่าไผ่เป็นเสนาสนะป่าใน
พระพุทธศาสนา ภิกษุผู้อาศัยอยู่ในเสนาสนะป่า เรียกว่า พระอรัญญวาสีเป็นผู้ที่มุ่งปฏิบัติกรรมฐานมากกว่า
การเรียนพระพุทธพจน์  
 
 
 
 



20  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 

 ประเภทและที่ตั้งของเสนาสนะป่า 
 เสนาสนะในพระพุทธศาสนาไม่ว่าจะสร้างในวัดป่าหรือวัดบ้าน สามารถจำแนกประเภทกว้าง ๆ ได้ 2 
ประเภท คือ (1) เสนาสนะที่มนุษย์สร้างขึ้น และ (2) เสนาสนะที่เป็นที่อยู่ตามธรรมชาติ มีรายละเอียด
ดังต่อไปนี้ 
 1. เสนาสนะท่ีมนุษย์สร้างขึ้น ได้แก่ ที่อยู่อาศัยที่มนุษย์ คือ ภิกษุหรือคฤหัสถ์สร้างขึ้นเพ่ือใช้เป็นที่พัก
อาศัย ได้แก่  
 1) เสนาสนะที่ใช้เป็นที่อยู่อาศัย (หลับ นอน) เสนาสนะที่ภิกษุใช้เป็นที่พักอาศัยเป็นหลักจะมีความ
เป็นส่วนตัว สร้างแบบเรียบง่าย มิดชิด ติดประตู หน้าต่างเพ่ือความเป็นสัดส่วนมีชื่อเรียกหลายอย่าง ได้แก่ (1) 
กุฏิ หรือ กระท่อม (2) วิหาร (3) ศาลา (4) เรือนว่าง (5) ปราสาท (6) เรือนโล้น หรือ (7) เรือนมุงแถบเดียว 
เสนาสนะเหล่านี้มีทั้งที่ภิกษุสร้างเองหรือมีลูกศิษย์สร้างถวายเจาะจง มักจะมีภิกษุอาศัยอยู่ประจำ แต่ใน
บางครั้งอาจจะมีภิกษุอ่ืนมาใช้สอยร่วมด้วยบ้าง นิยมใช้เป็นที่หลับนอนหรือบำเพ็ญสมณธรรม มีความเป็น
ส่วนตัวสูง  
 (2) เสนาสนะท่ีใช้เป็นที่สักการบูชา เสนาสนะบางประเภทสร้างเพ่ือวัตถุประสงค์พิเศษ คือสร้างเพ่ือ
ใช้เป็นปูชนียสถาน ที่ระลึกถึงพระพุทธเจ้า บุคคลสำคัญ เหตุการณ์สำคัญ หรือใช้เก็บรักษาสิ่ งของสำคัญ เช่น 
อิฐิหรือบริขารของอุปัชฌาย์อาจารย์ สถานที่แบบนี้เป็นที่ใช้สอยร่วมกันของคณะสงฆ์ ได้แก่ (1) เรือนพระ
ปฏิมา (2) เรือนต้นโพธิ์ (3) พระสถูป หรือ (4) พระเจดีย์ (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543; พระพรหมคุณาภรณ์ 
ป.อ. ปยุตฺโต, 2555)  สถานที่นี้เป็นที่เคารพบูชาชองพุทธบริษัททั่วไป เสนาสนะประเภทนี้มักสร้างไว้ในสถานที่
ที่เคยเกิดเหตกุารณ์สำคัญหรือในสถานที่สัญจรของประชาชน 
 (3) เสนาสนะที่ใช้บอกเขต  ที่พักอาศัยของภิกษุมีความจำเป็นต้องกำหนดเขต ดังนั้น จึงนิยมสร้าง
อาคารหรือสถานที่บอกเขตแดน เพ่ือเป็นสถานที่กำหนดรับรู้และเพ่ือป้องกันภัยจากนอกวัด จะสร้างด้วยอิฐ 
ดินเหนียว ต้นไม้ กิ่งไม้ หรือหนามก็ได้ บางอย่างอาจทำด้วยศิลาหรืออิฐขนาดใหญ่ ได้แก่(1) ซุ้มประตู (2) 
กำแพงและรัว (3) เขตสีมา สถานที่บอกเขตแดนนี้บางแห่งอาจทำอย่างชัดเจน เช่น วัดเชตวันจะมีซุ้มประตู
ขนาดใหญ่เป็นที่สถิตย์ของเทวดา แต่วัดบางแห่งอาจสร้างง่าย ๆ ด้วยการทำรั้ วไม้หรือรั้วหนาม เพ่ือบอกเขต
และปอ้งกันอันตรายจากภายนอกวัด 
 (4)  เสนาสนะที่ใช้ทำกิจร่วมกับภิกษุอ่ืน ภิกษุมีวิถีชีวิตต้องพบปะกับเพ่ือนสหธัมมิก ไม่สามารถ
แยกตัวอยู่คนเดียวได้ เสนาสนะที่ใช้ประโยชน์ในชีวิตประจำวันร่วมกับภิกษุจะเป็นที่เปิดโล่ง มีภิกษุเข้ามาใช้
ประโยชน์ร่วม ไม่ได้สงวนหรือหวงแหนไว้เป็นการเฉพาะ ได้แก่ (1) คิลานศาลา (2) ธรรมศาลา (3) โรงอุโบสถ 
(4) ซุ้มน้ำดื่ม(5) อุปัฏฐานศาลา (โรงฉัน) (พระมหาบุญเลิศ ฐานทินฺโทและคณะ, 2550) สถานที่นี้ถือว่าเป็นของ
ส่วนรวม ไม่มีภิกษุรูปใดรูปหนึ่งถือกรรมสิทธิ์ เพ่ือให้มีความเป็นระเบียบเรียบร้อยอาจจะมีการตั้งวาระให้ภิกษุ
ผลัดเปลี่ยนกันมาดูรักษาความสะอาด 
 (5) เสนาสนะที่ใช้เป็นที่ทำกิจส่วนตัว การดำเนินชีวิตประจำวันของภิกษุจำเป็นต้องทำกิจวัตร
ส่วนตัว รูปใดมีความต้องการก็เข้าไปใช้ได้ เนื่องจากเป็นสถานที่ที่มีคนเข้ามาใช้มากจึงมักจะมีการตั้งวัตรหรือ
กฏิการการดูแลรักษาไว้ เพ่ือให้สถานที่สะอาดเรียบร้อย ได้แก่ (1) เรือนไฟ (2) โรงย้อม (3) โรงหอฉัน (4) โรง
น้ำฉัน (5) โรงตากฝ้า (6) วัจจกุฎี (7) ที่พักกลางวัน ที่พักกลางคืน หรือ (8) เรือนจงกรม เป็นสถานที่นี้สร้างขึ้น
เพ่ือให้ภิกษุใช้สอยร่วมกัน มีการกำหนดวัตรหรือระเบียบ เพ่ือเป็นหลักปฏิบัติสำหรับผู้ที่จะมาใช้ เพ่ือรักษา
ความสะอาด ความแข็งแรงและไม่เบียดเบียนคนอ่ืน สถานที่ที่ต้องการความสะอาดและความเรียบร้อยจึงต้อง
มีวัตรหรือกติกาในการใช้สอยร่วมกัน  



21 Journal of Institute of Trainer Monk Development (January-June 2020) 

  (6) เสนาสนะที่เป็นบริขารหรือเครื่องใช้สอยในชีวิตประจำวัน  เสนาสนะประเภทนี้สร้างขึ้นเพ่ือใช้
ประโยชน์ในการดำเนินชีวิต เพ่ือรับรองการผลัดเปลี่ยนอิริยาบถ ถือว่าเป็นบริขารหรือสิ่งของเครื่องใช้เพ่ือให้
เกิดความสะดวกสบาย มักจะทำขึ้นและวางตั้งไว้เพ่ือใช้สอยภายในกุฏิ วิหาร หรือศาลา แบ่งเป็น 2 ชนิด คือ
(1) เสนาสนะที่ใช้เป็นที่นอน เช่น เสื่อ ฟูก หมอน เตียง แคร่ กระดานปูพ้ืน หรือวัตถุอ่ืนที่ทำขึ้นเพ่ือใช้ปูรอง
ก่อนนอน (2) เสนาสนะที่ใช้เป็นที่นั่งหรือรองนั่ง เข่น เก้าอ้ี ตั่ง ม้านั่ง อาสนะ กระดานรองนั่ง  สันถัด หรือวัตถุ
อ่ืนที่ทำขึ้นเพ่ีอรองนั่งหรือนั่งพิง (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543; พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2555) 
เสนาสนะเหล่านี้หากต้องการสร้างเป็นที่อยู่ส่วนตัว และมีขนาดใหญ่เกิดขนาดต้องให้สงฆ์สมมติที่ให้ วัสดุที่ใช้
ในการก่อสร้างบางอย่างภิกษุอาจหามาสร้างเองได้ เช่น หญ้าแห่ง ใบไม้ หรือเปลือกไม้ที่ไม่มีเจ้าของ แต่
บางอย่างต้องอาศัยของที่คฤหัสถ์ถวาย เช่น หญ้า ดินเหนี่ยว หรือไม้ที่มีเจ้าของ เนื่องจากมีพระวินัยห้ามภิกษุ
ขุดดินและพรากของเขียวที่เกิดอยู่กับท่ี 
 อย่างไรก็ตาม รายละเอียดเกี่ยวกับเสนาสนะในพระพุทธศาสนานี้พบว่ามีพัฒนาการไปตามยุคสมัย แต่
พบว่าในสมัยพุทธกาล เสนาสนะที่สร้างเพ่ือเป็นที่อยู่ของภิกษุส่วนมากจะสร้างง่าย ๆ ขนาดก็แตกต่างกันไป 
หากเป็นที่พักส่วนตัวก็จะมีขนาดไม่ใหญ่นัก พอสำหรับพักอาศัยรูปเดียว แต่หากเป็นสถานที่ที่ใช้สอยกับ
ส่วนรวมก็จะมีขนาดใหญ่โตพอสมควร เช่น โรงอุโบสถ ธรรมศาลา โรงฉัน ปราสาท เป็นต้น สำหรับวัสดุที่
นำมาสร้างเป็นเสนาสนะนี้ส่วนมากจะสร้างด้วยวัสดุที่หาได้ทั่วไป เช่น ไม้ ดินเดียว หิน อิฐ เพ่ือให้เพียงพอแก่
การพักอาศัย ป้องกันเหลือบยุง ลม แดดและสัตว์เลื้อยคลาน แต่ก็พบว่ามีเสนาสนะอีกจำนวนหนึ่งที่สร้างอย่าง
วิจิตรสวยงาม คือ สร้างด้วยแก้ว ทองคำ ดีบุก เหล็ก ทองแดง สำริด มีการทาสีหรือมีการวาดลวดลายไว้ ตาม
ต้นเสา เพดาน ผนังและหลังคาด้วย 
 (7) เสนาสนะที่เป็นสถานที่หรือบริเวณที่มีอยู่ตามธรรมชาติ เสนาสนะป่าอีกประเภทหนึ่งที่พบมาก
ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา ได้แก่ สถานที่ตามธรรมชาติ หรือ ป่าเขาท่ีเกิดเองตามธรรมชาติ หรือป่าที่มนุษย์ปลูก
ขึ้นเพ่ือสร้างความร่มรื่น เช่น (1) ป่าไม้ (2) ซอกเขา (3) เงื้อมแห่งภูเขา (4) ถ้ำ(5) โคนไม้ (6) ราวป่า (7) ชัฏ
แห่งป่า เสนาสนะป่าลักษณะนี้เป็นที่พักอาศัยของภิกษุในพระพุทธศาสนาในยุคแรกที่พระพุทธเจ้าประกาศ
ศาสนา อย่างไรก็ตาม แม้ต่อมาพระพุทธองค์จะอนุญาตให้ภิกษุรับเสนาสนะที่คฤหัสถ์สร้างถวาย แต่ก็พบว่ามี
พระมหาเถระและภิกษุจำนวนมากนิยมพักอาศัยอยู่ในเสนาสนะป่าที่เป็นสถานที่ตามธรรมชาติ เช่น พระ
มหากัสสปเถระ พระวนวาสีติสสะ  
 2. ที่ตั้งของเสนาสนะป่า การอาศัยอยู่ในเสนาสนะป่ามีความสำคัญต่อการประพฤติปฏิบัติของภิกษุ
ในพระพุทธศาสนาอย่างมาก ทั้งนี้เพราะเสนานะป่าส่วนมากจะมีความสัปปายะ ดังนั้นจึงควรมีตำแหน่งที่ตั้งที่
เหมาะสม และมีความนิยมในการอยู่ป่า (ธนิต อยู่โพธิ์, 2518) ที่อยู่อาศัยของพระภิกษุหรือวัดของพระป่าที่
เรียกว่า “อารัญญกเสนาสนะ” นั้น มีกำหนดไว้ว่า ห่างจากเสาหลักเขตหมู่บ้านอย่างน้อย 500 ธนู คือ 500 วา 
หรือประมาณ 1 กิโลเมตร (แต่ก็ไม่พึงเกิน 1 คาวุต คือ 100 เส้น เท่ากับ 4 กิโลเมตร) เพ่ือว่าจะได้ไปบิณฑบาต
แล้วกลับมาถึงทันเวลาฉันอาหาร (ภัตตกาล)  สำหรับภิกษุบางรูปอาจพักในป่าช้าที่มีทั้งป่าช้าเผาศพธรรมดา 
(สุสาน) หรือป่าช้าทิ้งศพ (อามกสุสาน)  ในสมัยพุทธกาล ยังไม่มีการแยกพระสงฆ์ออกเป็นคามวาสีหรืออรัญญวาสี
อย่างชัดเจน เนื่องจากความนิยมสมัยนั้น ไม่ว่าจะสร้างวัดที่ไหนก็จะมีลักษณะเหมือนกันคือมีสภาพเป็นป่า คณะ
สงฆ์ก็มีเอกภาพเป็นหนึ่งเดียว ธุระในพระพุทธศาสนาที่แบ่งเป็นสองอย่าง (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 
2555) ส่วนมากภิกษุก็ศึกษาทั้งสองอย่างพร้อมกันและศึกษาในวัดเดียวกัน หรือแม้จะมีภิกษุบางรูปเลือกศึกษา
เพียงธุระเดียว แต่ท่านรูปนั้นก็พักอยู่ในวัดเดียวกับภิกษุอ่ืน ไม่มีการแยกว่าวัดนี้เป็นวัดบ้านศึกษาเน้นไปที่คันถ
ธุระ หรือวัดนั้นเป็นวัดป่าศึกษาเน้นหนักไปที่วิปัสสนาธุระ (พระธรรมกิตติวงศ์ ทองดี สุรเตโช, 2548) การแยก



22  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 

 พระสงฆ์ออกเป็นคามวาสีและอรัญญวาสีเพ่ิงเกิดขึ้นในศรีลังกา โดยที่พระคามวาสีจะเน้นหนักไปที่การศึกษา
คัมภีร์หรือคันถธุระ ส่วนพระอรัญญวาสีจะเน้นหนักไปที่การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานหรือวิปัสสนาธุระ สมัยกรุง
สุโขทัยเป็นราชธานี ประเทศไทยรับพระพุทธศาสนามาจากศรีลังกาผ่านทางนครศรีธรรมราช การแยกพระสงฆ์
เป็นสองฝ่ายกไ็ด้รับอิทธิพลจากศรีลังกาพระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2553) 
 สรุป เสนาสนะป่าเป็นสิ่งที่ปรากฎในสมัยพุทธกาลที่เกี่ยวข้องกับลักษณะของการที่พักอาศัยของภิกษุ 
ต่อมามีพัฒนาการไปตามยุคสมัย แต่พบว่าในสมัยพุทธกาล เสนาสนะที่สร้างเพ่ือเป็นที่อยู่ของภิกษุส่วนมากจะ
สร้างง่าย ๆ ขนาดก็แตกต่างกันไป หากเป็นที่พักส่วนตัวก็จะมีขนาดไม่ใหญ่นัก พอสำหรับพักอาศัยรูปเดียว แต่
หากเป็นสถานที่ที่ใช้สอยกับส่วนรวมก็จะมีขนาดใหญ่โตพอสมควร เช่น โรงอุโบสถ ธรรมศาลา โรงฉัน ปราสาท 
เป็นต้น 
 
การบริหารเสนาสนะป่าในปัจจุบัน 
 เมื่อศึกษาโดยละเอียดแล้วจะพบว่า การอยู่ป่าของภิกษุในสมัยพุทธกาลนั้นอาจจำแนกได้เป็น 3 ลักษณะ 
คือ     
 1) การอยู่ป่าเป็นวัตร ภิกษุผู้ถือปฏิบัติประเภทนี้มีพระมหากัสสปะและภิกษุผู้สมาทานอารัญญิกังค
ธุดงค์เป็นต้น  ภิกษุเหล่านี้จะพักอาศัยและบำเพ็ญสมณธรรมในป่า จะไม่พักแรมในวัดที่อยู่กลางบ้านหรือที่พัก
อาศัยอ่ืน ๆ ที่สร้างในเขตหมู่บ้าน ภิกษุผู้อาศัยอยู่ในเสนาสนะป่าในลักษณะเช่นนี้ เช่น พระมหากัสสปะ 
 2) การอยู่ป่าตอนช่วงเข้าพรรษาภิกษุผู้ถือปฏิบัติอย่างนี้ เช่น พระจักขุบาลและภิกษุผู้เป็นสหายอีก 
30 รูป ท่านเหล่านี้ในเวลาปกติก็จะพักอาศัย ศึกษาพระธรรมวินัยและเรียนกรรมฐานจากสำนักของอุปัชฌาย์
อาจารย์ที่พักอยู่วัดใกล้บ้าน ส่วนมากจะใช้เวลาถึง 5 พรรษา เมื่อถึงเวลาใกล้เข้าพรรษา ภิกษุผู้ต้องการจะไป
ปฏิบัติธรรมอย่างเคร่งครัดในป่าที่อยู่ห่างไกลออกไปก็จะลาอุปัชฌาย์อาจารย์แล้วเดินทางไปหาที่จำพรรษา ป่า
ที่จำพรรษานั้นอาจไม่มีพระภิกษุอยู่เลย แต่สิ่งที่จะขาดไม่ได้คือ จะต้องอยู่ไม่ห่างจากหมู่บ้านมากนัก ให้มีระยะ
พอที่จะมาบิณฑบาตได้ หลังจากออกพรรษาและปวารณาแล้วภิกษุเหล่า นั้นบางรูปอาจพักอาศัยอยู่ที่นั้นต่อ 
บางรูปอาจจะกลับมากราบไหว้อุปัชฌาย์อาจารย์ที่วัดเดิม  บางรูปอาจเดินทางไปเฝ้าพระพุทธเจ้า บางรูปอาจ
เดินทางไปนมัสการพระมหาเถระ บางรูปอาจจะจาริกไปในที่อ่ืน (มหามกุฏราชวิทยาลัย, 2543) การพักอาศัย
อยู่ในป่าเช่นนี้จึงเป็นการอยู่ชั่วคราวเฉพาะในตอนเข้าพรรษาเท่านั้น 
 3) การอยู่ป่าเม่ือต้องการปฏิบัติกรรมฐานอย่างเคร่งครัด ภิกษุผู้ถือปฏิบัติเช่นนี้จะไม่เลือกเวลา แม้
จะเป็นช่วงนอกพรรษา หากต้องการปฏิบัติธรรมอย่างเคร่งครัดก็อาจจะเลือกเข้าไปอยู่ ในป่าห่างไกลหมู่บ้าน
แล้วปฏิบัติธรรมอย่างจริงจัง (ธนิต อยู่โพธิ์, 2518) กรณีนี้พบมากในคัมภีร์พระพุทธศาสนา การพักอาศัยอยู่ใน
ป่าเช่นนี้อาจใช้เวลามากบ้าง น้อยบ้าง เมื่อถึงเวลาพอสมควรแล้ว ภิกษุเหล่านี้ก็อาจจะกลับมาพักในเสนาสนะ
กลางบ้านบ้างเป็นบางเวลา ไม่ถือเคร่งครัดว่าต้องพักอาศัยอยู่ในป่าเท่านั้น (ไม่ถือเคร่งเหมือนพวกแรก) 
พระสงฆ์ส่วนมากบางครั้งก็พักอยู่วัดชายบ้าน บางครั้งพักวัดป่าห่างไกลหมู่บาน บางครั้งพักในป่าห่างไกลชุมชน 
การอยู่ในเสนาสนะอันสงัดที่อาจกล่าวรวม ๆ ว่าเสนาสนะป่านี้ สำหรับท่านผู้เป็นพระอรหันต์แล้วอาจจะไม่ใช่
เรื่องสำคัญนัก เพราะท่านผู้เป็นพระอรหันต์จิตท่านสงบ ปราศจากกิเลสแล้ว ไม่ว่าท่านจะอยู่ในบ้านหรือในป่า 
สิ่งแวดล้อมเล่านั้นก็ไม่สามารถรบรวนจิตใจท่านได้  
 การอยู่ในเสนาสนะป่าอันเงียบสงัดถือว่าเป็นสิ่งจำเป็นอย่างยิ่ง  เพราะสภาพแวดล้อมอันร่มรื่น เงียบ
สงัด เป็นอุปการะต่อการเจริญจิตภาวนา  (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2554) การได้อยู่ในป่าจะทำให้
การดำเนินชีวิตเรียบง่าย ขัดเกลา พึ่งพิงปัจจัยอื่น ๆ น้อย เงียบสงัด ไม่มีคนมารบกวน จิตใจก็ไม่วุ่นวายสับสน 



23 Journal of Institute of Trainer Monk Development (January-June 2020) 

 เมื่อเจริญกรรมฐานจิตจึงสงบเร็ว ข้อนี้จะเห็นได้ชัดเมื่อเปรียบกับการใช้ชีวิตของคฤหัสถ์  ชาวบ้านผู้ยังต้องดิน
รนทำมาหากินมาเลี้ยงครอบครัว ยังต้องใช้ชีวิตคู่ฉันสามีภรรยา โอกาสที่จะพบความสงบสงัดแห่งจิตใจไม่ใช่จะ
หาได้ง่าย ๆ ต่างจากพระภิกษุผู้ละทิ้งภาระเหล่านี้หมดแล้วหันมาตั้งใจบำเพ็ญอยู่ในป่าอันสงัด ที่จะมีความ
คล่องตัวกว่า อีกประการหนึ่งที่พระภิกษุในพระพุทธศาสนาควรตระหนักในความสำคัญของการพักอาศัยใน
เสนาสนะป่าอันเงียบสงัด คือ แม้แต่พระพุทธองค์ก็ทรงให้ความสำคัญกับการพักอาศัยในเสนาสนะป่าอันเงียบ
สงัด  
 จากที่กล่าวมาจะเห็นว่าเสนาสนะซึ่งภิกษุในพระพุทธศาสนานิยมเข้าไปอยู่อาศัยมักจะเป็นเสนาสนะ
ป่า ทั้งนี้เพราะต้องการอาศัยอยู่ในเสนาสนะป่าจะทำให้มีความสงบวิเวก สะดวกและเกื้อกูลต่อการเจริญจิต
ภาวนา เสนาสนะป่าก็มักจะสร้างแบบง่าย ๆ ในที่ห่างไกลสังคมพอสมควร  แต่ก็ไม่ไกลนัก ภิกษุสามารถ
เดินทางจากที่อยู่อาศัยแล้วเข้าไปบิณฑบาตในหมู่บ้านแล้วกลับมาได้ทัน ป่าไม้มีความเป็นมาเกี่ยวข้องกับ
พระพุทธเจ้าและพระพุทธศาสนาโดยภาพรวมดังได้กล่าวมา ชาวพุทธจึงให้ความสำคัญกับป่า ทั้งในแง่เป็น
สิ่งแวดล้อมที่จำเป็นกับพระพุทธศาสนาและเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับการดำเนินชีวิตในโลก  (พระมหาวิรัตน์ 
อาจารสุโภ, 2554) ดังต่อไปนี้ 

ก. การสร้างวัดในป่า ประเพณีสร้างวัดในพระพุทธศาสนาส่วนมากจะสร้างในป่าไม้ ทั้งนี้เพราะชาว
พุทธเห็นว่า ป่าไม้เป็นสถานที่ร่มรื่น เงียบสงัด ปราศจากการรบกวนจากผู้คน ความร่มรื่น เงียบสงัดนี้เป็น
สิ่งจำเป็นสำหรับการพักอาศัยเพ่ือปฏิบัติธรรมของพระภิกษุ ดังนั้น ชาวพุทธจึงนิยมสร้างวัดในป่า อย่างไรก็
ตาม แม้ในที่บางแห่งที่สร้างเป็นวัด ในระยะแรกอาจไม่มีต้นไม้มาก แต่ประชาชนก็มักจะหาต้นไม้มาปลูกใน
บริเวณวัดเสมอ วัดจึงมักถูกเรียกว่า อาราม อันแปลว่า สวน หรือสถานที่ร่มรื่น  

ข. การปฏิบัติธรรมในป่า การบำเพ็ญกรรมฐานในพระพุทธศาสนานั้น สถานที่ก็ถือว่ามีความสำคัญ 
หากปฏิบัติธรรมในสถานที่อันเงียบสงัดย่อมได้รับความสะดวก การปฏิบัติธรรมก็จะก้าวหน้าเร็ว พระภิกษุและ
อุบาสกอุบาสิกาต้องการปฏิบัติธรรมจึงมักจะไปปฏิบัติธรรมในป่า 

ค. การใช้สอยปัจจัย 4 ที่ได้จากป่า การเป็นดำเนินชีวิตของชาวพุทธนั้น ส่วนมากจะพ่ึงพาปัจจัยสำคัญ 
4 ประการ คือ เครื่องนุ่งห่ม อาหาร ที่อยู่อาศัยและยารักษาโรค โดยเฉพาะพระภิกษุนั้น พระพุทธองค์วางแนว
ทางการดำเนินชีวิตไว้อย่างชัดเจนว่า ให้พ่ึงพิงปัจจัยดำรงชีวิต 4 ประการเท่าที่จำเป็น จีวรก็ให้ใช้ด้ายหรือวัสดุ
ที่หาได้จากป่า  อาหารก็ให้ฉันอาหารที่ชาวบ้านปรุงด้วยพืชพันธุ์ที่ขึ้นในป่าบ้าง ปลูกเองบ้าง ที่อยู่อาศัย
ส่วนมากก็ให้ทำจากวัสดุที่หาได้ในป่า ยารักษาโรคก็อนุญาตให้ฉันยาสมุนไพร ที่ปรุงจากใบไม้ เปลือกไม้ หัว 
ผล เมล็ด หรือส่วนต่าง ๆ ของพืชและต้นไม้  สิ่งเหล่านี้ล้วนแต่เกี่ยวข้องกับป่า ทำให้การดำเนินชีวิตของ
พระภิกษุเป็นไปอย่างราบรื่นเนื่องจากพระภิกษุส่วนมากก็ใช้ชีวิตในป่าอยู่แล้ว  
 4) การอนุรักษ์ป่าไม้เพ่ือรักษาสิ่งแวดล้อม พระพุทธศาสนาสอนว่า มนุษย์ในโลกนี้จะต้องพ่ึงพิงกับ
องค์ประกอบสำคัญ 3 อย่าง คือ ชีวิต สังคมและสิ่ งแวดล้อม ชีวิตเป็นเรื่อ งของแต่ละบุคคลที่ต้อง
ประคับประคองให้ดำเนินไปอย่างปลอดภัย ขณะเดียวกับเราก็ต้องอยู่กับสังคม เราไม่สามารถอยู่คนเดียวได้ ใน
การดำเนินชีวิตทั้งหมดนั้นมนุษย์ทุกคนจะต้องอยู่ในสิ่งแวดล้อม เราจึงมีความจำเป็นต้องรักษาสิ่งแวดล้อมไปใน
ตัวด้วย สิ่งแวดล้อมที่สำคัญอย่างหนึ่งคือ ป่าไม้ เนื่องจากป่าไม้เป็นแหล่งให้อากาศบริสุทธิ์ เป็นแหล่งต้นน้ำ 
เป็นแหล่งอาหาร เป็นที่อยู่อาศัยของเหล่าสัตว์ และเป็นสถานที่ให้ความร่มรื่น ให้ความรื่นรมย์แก่ชีวิต 
 
 
 



24  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 3 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2563) 

 บทสรุป 
 เสนาสนะป่าที่เป็นเสนาสนะที่มนุษย์สร้างขึ้นเพ่ือวัตถุประสงค์ต่าง ๆ กัน เช่น เป็นที่พักอาศัยหลับ
นอน เป็นที่สักการบูชา เป็นเรื่องบอกอาณาเขตและป้องกันภัยจากนอกวัด เป็นที่ใช้ทำกิจกรรมร่วมกับภิกษุอ่ืน 
เป็นที่ใช้ทำกิจส่วนตัวในชีวิตประจำวัน และเป็นสิ่งของที่ใช้สอยในชีวิตประจำวัน และเสนาสนะที่เป็นสถานที่
ตามธรรมชาติหรือบริเวณที่มีอยู่ตามธรรมชาติ เช่น โคนไม้ ป่าชัฏ ภูเขา ถ้ำ เงื้อมภูเขา สิ่งก่อสร้างในเสนาสนะ
ป่า ได้แก่ ศาลา มณฑป กุฏิ วัจจปุฏิ เรือนไฟ โรงย้อม โรงฉัน โรงพยาบาลภิกษุไข้ ที่เร้นสำหรับภาวนา ที่พัก
กลางวัน-ที่พักกลางคืน ที่จงกรม เรือนโพธิ์ เรือนปฏิมา และซุ้มน้ำ สิ่งก่อสร้างในเสนาสนะป่าที่สร้างแบบถาวร
มีองค์ประกอบที่สำคัญ เช่น เสา ผนัง พ้ืน (ฉาบหรือบุด้วยอิฐ หินอ่อน แผ่นหิน ดินเหนียว ปูนขาว) ประตู 
หน้าต่าง หลังคา (มุงด้วยกระเบื้อง ศิลา ปูนขาว หญ้าหรือไม้) ทาสีผนังเป็นสีขาว  ดำ หรือเหลือง อนุญาตให้
วาดภาพที่สุภาพได้ เช่น ภาพดอกไม้ เถาวัลย์, ห้ามวาดภาพบุรุษและสตรีในลักษณะที่ไม่สำรวม ส่วนที่สร้าง
ชั่วคราวนิยมสร้างด้วยไม้ หญ้าหรือใบไม้ การก่อสร้างและการบริหารจัดการเสนาสนะป่ามีบุคคลผู้เกี่ยวข้องที่
สำคัญ คือ ภิกษุเจ้าอาวาสหรือภิกษุผู้ เป็นเจ้าของเสนาสนะ ภิกษุผู้ทำการ่อสร้าง (นวกัมมิกะ) ภิกษุผู้เป็นเจ้า
อธิการแห่งเสนาสนะ (เสนาสนคาหาปกะ, เสนาสนปัญญาปกะ) และภิกษุผู้ใช้สอยเสนาสนะมีทั้งที่เป็นภิกษุผู้
อยู่ประจำอารามและเป็นสหธัมมิกทั้ง 5 ผู้เป็นอาคันตุกะ โดยแต่ละฝ่ายควรมีหน้าที่ช่วยกันดูแลเพ่ื อให้
เสนาสนะมีความสมบูรณ์ คงทน สะอาดและพร้อมจะให้ผู้ต้องการได้เข้าพักอาศัยตลอดเวลา  
 
เอกสารอ้างอิง 
ธนิต อยู่โพธิ์. (2518). เสนาสนะปัจจัยสำคัญในการปฏิบัติธรรม. กรุงเทพฯ: ศิวพร. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช). (2548). พจนานุกรมเพื่อการศึกษาพุทธศาสน์ ชุด คำวัด. กรุงเทพฯ:  

เลี่ยงเซียง. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2553). พระกับป่า มีปัญญาอะไร. (พิมพ์ครั้งที่ 5). กรุงเทพฯ: เรือนแก้ว 

การพิมพ์. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2554). จาริกบุญ จาริกธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 36). กรุงเทพฯ: ธรรมสภา 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2555). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 10).  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาบุญเลิศ ฐานทินฺโทและคณะ. (2550). อริยวินัย วิถีชีวิตที่นำสู่ความเป็นอริยะ. กรุงเทพฯ: สามลดา. 
พระมหาวิรัตน์ อาจารสุโภ. (2554). พระพุทธศาสนากับป่าไม้. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหามกุฏราชวิทยาลัย. (2543). พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถา แปล ชุด 91 เล่ม. (พิมพ์ครั้งที่  4). กรุงเทพฯ:   

โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
 
 

 


