
ศึกษาเปรียบเทียบหน้าที่ของผู้ปกครองในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนา
ขงจ้ือ 

A COMPARATIVE STUDY OF PARENTAL DUTIES 
IN THE THERAVADA BUDDHISM AND CONFUCIANISM* 

 
 

1VAN SOPHA DHAMMADHIPO (SIBOUNHEUANG) 
2พระโสภณวชิราภรณ์  

Phrasopornvachiraporn 
3พระครูวินัยธรสมุทร ถาวรธมฺโม 

Phrakhruvinaithon Samut Thavaradhammo 
4ไชยา เสนแสนยา 

Chaiya Sensaenya 
คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya Universit 
1Corresponding Author E-Mail: chaiya.sen@mcu.ac.th 

 
 

Received June , 2021; Revised June 20, 2021; Accepted: June 30, 2021 
 

 

 
 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดและเปรียบเทียบหน้าที่ของผู้ปกครองในพุทธ
ศาสนาเถรวาทและศาสนาขงจื๊อ  โดยใช้การศึกษาจากเอกสาร หนังสือและบทความที่เกี่ยวข้อง ผล
การศึกษาพบว่า หน้าที่ของผู้ปกครองในพุทธศาสนาเถรวาท เรียกว่า ทิศ 6  เป็นหลักที่ตรัสสอน
เกี่ยวกับหน้าที่ของมนุษย์ต่อบุคคลที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของแต่ละคนโดยตรง โดยมีตัวของเราเองเป็น
ศูนย์กลาง แล้วเปรียบบุคคลรอบข้างทั้งหลายประหนึ่งทิศทั้ง 6 รอบตัวเรา  หน้าที่ของผู้ปกครองใน
ศาสนาขงจื้อใช้หลักสัมพันธภาพทั้ง 5 โดยขงจื้อให้ความสำคัญแก่หน้าที่ของผู้ปกครอง โดยเสนอ

 
* ปรับปรุงต้นฉบับจากการนำเสนอในการประชุมวิชาการระดับชาติ  คณะพุทธศาสตร์ ครั้งที่  3 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 26 มีนาคม 2564. 



71 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
หลักจริยพันธะทางสังคมขึ้น ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่าเป็นการจัดขอบเขตเรื่องหน้าที่ไว้เพ่ือจัดระเบียบให้ปฏิบัติ
ต่อกัน 5 ประการ ทั้งขงจื๊อและพระพุทธศาสนาเถรวาทต่างก็ให้ความสำคัญที่ตัวบุคลมากกว่าวิธีการ 
แต่ทั้งคู่ก็ยังได้เสนอหลักปฏิบัติ ที่บุคคลจะต้องนำไปปฏิบัติต่อกัน และขงจื๊อมีเป้าหมายอยู่ในโลกนี้
เป็นหลัก เพ่ือตนเองและเพ่ือสังคม ส่วนพระพุทธศาสนา มีเป้าหมายทั้งในโลกนี้และโลกหน้า ในส่วน
ตนนั้นรวมไปถึงโลกหน้า ส่วนเพื่อสังคมเน้นโลกนี้เป็นหลัก 
คำสำคัญ:  หน้าที่, พุทธศาสนาเถรวาท, ศาสนาขงจือ๊ 
 

Abstract 
This paper has three objectives to study the concept and to compare of the 

duties between Theravada Buddhism and the Confucianism. This is a qualitative 
research done by studying academic documents.  The researcher has concluded as 
follows:  It is found that, The Parental duties in Theravada Buddhism is called the six 
directions, it is the principle about the duty of man to the person who concern with 
their life directly. The center is ourselves and compare person around us as the six 
directions as follows. The Parental duties in Confucianism has applied into the five 
relationship theories, the Confucius is given the importance to duties of governor by 
presenting the social commitment ethic theory. The researcher thinks that it is set 
the scope of the duty to organize for practice into five points. Both Confucius and 
Theravada Buddhism have given the importance to person more than the theory. 
And both have presented the practice that people have to practice to each other’s. 
The goal of Confucius is existence in this world for oneself and society. Then, the 
goal of Theravada Buddhism is existence in this life and next life for oneself including 
next life, for society is emphasized in this life mainly.  
Keyword:  Duties, Theravada Buddhism, Confucianism 
 
บทนำ 
 การปกครองคือการคุ้มครองดูแล รักษา ควบคุม การจัดระเบียบทางสังคมและทางการเมือง 
เป็นการปฏิบัติหน้าที่ของผู้ปกครอง เพ่ือให้ประชาชนได้อยู่ร่วมกันอย่างเป็นระเบียบและได้ รับ
ผลประโยชน์จากการที่อยู่ในรัฐนั้น โดยผู้ปกครองจะต้องตอบสนองความต้องการของประชาชนโดย
ส่วนรวม ถ้าจะขยายให้ชัดเจนแล้วก็คือ กิจการงานทุกอย่างที่รัฐบาลจะต้องกระทำ จะโดยผ่านระบบ
ราชการ ระบบรัฐวิสาหกิจ หรือผ่านกิจการของเอกชนก็ตาม มีจุดมุ่งหมายเป็นไปเพ่ือตอบสนองความ
ต้องการของประชาชน เป็นการส่วนรวม ความต้องการของประชาชนแยกออกได้เป็น 2 กรณีที่สำคัญ 



72  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 4 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
คือ (1) ความต้องการความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน (2) ความต้องการความสะดวกสบาย 
(ชรินทร์ สันประเสริฐ, 2546) 

เมื่อพูดถึงระบบการเมืองการปกครอง ความยุติธรรมที่จะรับใช้ผลประโยชน์ส่วนรวมของคน
ในสังคมจะต้องอาศัยรูปแบบการปกครองของผู้ปกครองเท่านั้น จากการคำนึงถึงเรื่องผลประโยชน์
ส่วนรวมของประชาชนและผลประโยชน์ของประชาชน ผู้ปกครองทำให้ต้องคำนึงถึงรูปแบบการ
ปกครอง โดยพิจารณา จากเงื่อนไข 2 ประการคือ (1) จำนวนผู้ปกครองหรือจำนวนบุคคลที่ใช้อำนาจ
อธิปไตยว่าเป็นคนเดียว คณะบุคคล หรือคนส่วนใหญ่ (2) พิจารณาจากจุดหมายในการปกครองว่า
เป็นการปกครองเพ่ือใคร เพ่ือประโยชน์ของประชาชนส่วนรวม หรือเพ่ือผลประโยชน์ของตัวผู้ปกครอง
และพวกพ้องเป็นสำคัญ เมื่อกล่าวถึงการปกครอง สิ่งที่มีความสำคัญต่อการปกครองคือ ผู้นำด้านการ
ปกครองจะต้องมีธรรมราชาเป็นหลัก มีความฉลาด มีอำนาจ มีไหวพริบปัญญาสูง และที่สำคัญ
ผู้ปกครองจะต้องพระเดชและพระคุณ การปกครองจึงจะสามารถเดินหน้าไปได้  

พระพุทธศาสนาเถรวาทไม่ได้เสนอว่า  "ระบอบการปกครองใดเป็นระบอบการ  ปกครองที่ดี
ที่สุด หรือเลวน้อยที่สุด"  แต่พระพุทธศาสนาเสนอว่า   "ผู้ปกครองแบบใดดีที่สุด" นักปก ครองที่ได้รับ
การยกย่องว่า “เป็นผู้ปกครองที่ดี” ตามนัยของพระพุทธศาสนานั้น มิได้มีนัยที่แสดงถึงนักปกครองที่
เก่งกล้าสามารถโดยการใช้อาวุธประหัตประหาร เพ่ือเอาชนะกลุ่มคนและแว่นแคว้นต่างๆ ในอันที่จะ
ได้มาซึ่งอำนาจในการปกครอง   แต่นักปกครองที่ดีนั้นหมายถึงบุคคลที่ทรงธรรม และทำให้ประชาชน
เกิดความพึงพอใจโดยธรรม โดยไม่ต้องใช้อาชญา หรือศาสตราเข้าไปแย่งชิงเพ่ือครอบครอง หรือให้
ได้มาซึ่งอำนาจในการปกครอง ผู้ปกครองในลักษณะนี้ พระพุทธศาสนาเรียกชื่อว่า “ธรรมราชา” คำ
ว่า “ธรรมราชา” ได้ปรากฏหลักฐานที่กล่าวถึงประเด็นนี้ในจักกวัตติสูตร และธรรมราชาสูตร และใน
มหาปทานสูตรซึ่งทั้ง 3 สูตรนี้ได้กล่าวเอาไว้ว่า 

“พระเจ้าจักรพรรดิพระนามว่า “ทัฬหเนมิ ผู้ทรงธรรม ทรงเป็นพระราชาโดยธรรม ทรงเป็o
ใหญ่ในแผ่นดินมีมหาสมุทรทั้งสี่เป็นขอบเขต ทรงไดรับชัยชนะ มีราชอาณาจักรมั่นคงสมบูรณ์
ด้วยแก้ว 7 ประการ ได้แก้ (1) จักรแก้ว  (2) ช้างแก้ว  (3) ม้าแก้ว (4) มณีแก้ว (5) นางแก้ว (6) 
คหบดีแก้ว (7) ปริณายกแก้ว   มีพระราชโอรสมากกว่า  1,000 องค์ซึ่งล้วนแล้วแต่กล้าหาญ มี
รูปทรงสมเป็นวีรกษัตริย์ สามารถย่ำยีศัตรูได้พระองค์ทรงชนะโดยธรรม  ไม่ต้องใช้อาชญา  ไม่
ต้องใช้ศัสตรา   ครอบครองแผ่นดินมีสาครเป็นขอบเขต” (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) 
ในขณะที่หลักฐานทางคัมภีร์อีกแห่งปรากฏ คำว่า  “ ธรรมราชา ”  ในธัมมราชาสูตร   ดัง 

ประโยคที่ว่า “พระเจ้าจักรพรรดิผู้ทรงธรรม เป็นธรรมราชาในโลกนี้ ทรงอาศัยธรรมเท่านั้น สักการะ
ธรรม เคารพธรรม นอบน้อมธรรม เชิดชูธรรม ยกย่องธรรม มีธรรมเป็นใหญ่ ทรงจัดการรักษา ป้องกัน 
และคุ้มครองชนภายในโดยธรรม...”  (มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 



73 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
นอกจากนี้ ในมหาปทานสูตรได้กล่าวถึง “ธรรมราชา” ว่า “ถ้าครองเรือนจะได้เป็นพระเจ้า
จักรพรรดิผู้ทรงธรรม เป็นพระราชาโดยธรรม เป็นใหญ่ในแผ่นดิน มีมหาสมุทรทั้ง 4 เป็น
ขอบเขต ทรงชนะแล้ว มีราชอาณาจักรมั่นคง... มีพระราชโอรสมากกว่า 1,000 องค์ ซึ่งล้วน
แล้วแต่กล้าหาญ มีรูปทรงสมเป็นวีรกษัตริย์ สามารถย่ำยีศัตรูได้ พระองค์ทรงชนะโดยธรรม 
ไม่ต้องใช้อาชญา ไม่ต้องใช้ศัสตรา ครอบครองแผ่นดินมีสาครเป็นขอบเขต” มหาวิทยาลัย
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
สิ่งที่น่าสนใจคือ ทั้งหลักฐานอย่างน้อย 3 แห่งนี้ สามารถอธิบายได้ถึงคำว่า “ธรรม
ราชา” ที่แสดงถึงคุณลักษณะสำคัญประการหนึ่งของบุคคลที่ได้ชื่อว่าเป็น “พระเจ้า
จักรพรรดิ” ที่จะต้องได้รับการเรียกขานว่า “ทรงธรรม” และ “พระราชาโดยธรรม” 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539) 

 ส่วนขงจื้อเป็นนักปราชญ์ชาวจีนที่บรรดาปราชญ์ทั่วโลกยอมรับเป็นศาสดา เมื่อสองพันกว่าปี
มาแล้ว แนวคิดหลักของขงจื้อมุ่งให้ความสำคัญต่อมนุษย์และสังคม เพ่ือความสงบสุขแก่บ้านเมือง ซึ่ง
กำลังอยู่ในภาวะไม่สงบในขณะนั้น ขงจื้อยึดมนุษย์เป็นแกนกลางในการดำเนินกิจกรรมทุกอย่าง 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งด้านการเมืองการปกครองนั้นขงจื้อให้ความสำคัญว่า หลักการเมืองการปกครองที่ดี
ต้องใช้คุณธรรมเป็นตัวนำ  ผู้ปกครองจะต้องมีคุณธรรม 5 ประการ ซึ่งประกอบด้วยเมตตา ธรรมา 
จริยา ปัญญา และสัจจา ถ้าผู้ปกครองมีคุณธรรมจะนำประชาชนไปในทางที่ถูกต้องดีงามแล้ว 
ประชาชนย่อมไม่กล้าออกนอกลู่นอกทาง (James Legge, 2017)  โดยขงจื๊อมุ่งแสดงให้เห็นรูปแบบ
ของผู้ปกครองผ่านแนวคิดต่างๆ ที่สอดคล้องกับหลักคุณธรรมเป็นสำคัญกล่าวคือ ผู้ปกครองที่เชิดชูผู้
เที่ ยงธรรม ขจัดผู้ ฉ้อฉล ประชาราษฎร์จะยอมรับ แต่หากเชิดชูผู้ ฉ้อฉล ขจัดผู้ เที่ ยงธรรม 
ประชาราษฎร์จะไม่ยอมรับ (ขงจื่อ, 2562) 
 ในแนวคำสอนของท่าน ได้กล่าวถึงบทบาทหน้าที่หรือความรับผิดชอบซึ่งเป็นหลักสำคัญของ
นักปกครองที่จะต้องทำ เช่น  รู้จักปรับปรุงแก้ไขตนเอง ยกย่องคนดีมีศีลธรรม ดูแลทุกข์สุขของเหล่า
ข้าราชบริพาร มุ่งรับใช้ประชาชนเป็นที่ตั้ง ให้ความผาสุกแก่มวลชน การที่จะเป็นเช่นนี้ได้ทุ กคนต้อง
ทำหน้าที่ของตนในฐานะพลเมืองที่ดีของรัฐไม่ให้บกพร่อง ขงจื้อเสนอหน้าที่ของปัจเจกชน 
(individual duty) ตามหลักสัมพันธภาพ 5 ประการ คือ ผู้ปกครองกับประชาชน บิดามารดากับบุตร
ธิดา สามีกับภรรยา พี่กับน้อง และเพ่ือนกับเพ่ือน (Archie  J.Bahm, 1969)  โดยกล่าวย้ำว่ากษัตริย์
ต้องทำหน้าที่กษัตริย์ ขุนนางต้องทำหน้าที่ขุนนาง พ่อต้องทำหน้าที่พ่อ ลูกต้องทำหน้าที่ลูก  (James 
Legge, 2017)  เมื่อปฏิบัติหน้าที่ได้อย่างไม่บกพร่องความสุขในบ้านเมืองก็จะเกิดข้ึน 
 หลักคำสอนของขงจื้อส่วนใหญ่เป็นเรื่องที่เกี่ยวกับหน้าที่ หรือเป็นหลั กจริยศาสตร์เชิง
คุณธรรม ความสัมพันธ์ระหว่างบุคคลในสังคมตั้งแต่ระดับเล็กสุดคือปัจเจกชน(บทบาทหน้าที่ส่วนตัว)
จนถึงระดับประเทศ(สำนึกรับผิดชอบต่อส่วนรวม)ดังข้อความที่ปรากฏในคัมภีร์ต้าสุ่ยที่ว่า   



74  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 4 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
ในโบราณชนทั้งหลาย ผู้ปรารถนาจะยังความรุ่งโรจน์ให้เกิดขึ้นในอาณาจัก รจะต้องจัด

ระเบียบภายในรัฐให้เรียบร้อยก่อน ผู้ปรารถนาเรียบร้อยในรัฐจะต้องทำความเรียบร้อยให้
เกิดขึ้นในครอบครัวเสียก่อน ผู้ปรารถนาความเรียบร้อยในครอบครัวจะต้องทำตนเองให้
เรียบร้อยเสียก่อน ผู้ปรารถนาตนให้เรียบร้อยต้องทำใจของตนให้บริสุทธิ์ คือ สุจริตต่อตนเอง 
มีความรู้ ใช้ความรู้นั้นด้วยความสุจริตสามารถปกครองตน ปกครองครอบครัว ปกครองรัฐ
และปกครองรัฐของตนให้มีสันติ (เสฐียร  พันธรังษี, 2534)    

 ขงจื้อเสนอหลักการปกครองโดยอาศัยหลักคุณธรรมเป็นหลัก ท่านให้เหตุผลว่า การปกครอง
ประชาชนโดยอาศัยคุณธรรมความดี จะทำให้ประชาชนเกิดจิตสำนึกที่ดี (James Legge, 2017)  แต่
การจะทำเช่นนั้นได้ ผู้ปกครองจะต้องมีคุณธรรม 5 ประการ ซึงประกอบด้วย เมตตา ธรรมา จริยา 
ปัญญา และสัจจา เพราะถ้าผู้ปกครองมีคุณธรรมนำประชาชนไปในทางที่ถูกต้องดีงามแล้ว ประชาชน
ย่อมไม่กล้าออกนอกลู่นอกทาง (James Legge, 2017)  ดังนั้น ในปรัชญาของท่านจึงกล่าวถึง
คุณลักษณะที่ดีของนักปกครองไว้มากมาย เช่น  รู้จักปรับปรุงแก้ไขตนเอง ยกย่องคนดีมีศีลธรรม ดูแล
ทุกข์สุขของเหล่าข้าราชบริพาร มุ่งรับใช้ประชาชนเป็นที่ตั้ง  (Ezra Pound, 1969) การปกครองใน
ความหมายของขงจื้อเป็นเรื่องการปรับปรุงแก้ไขให้ถูกต้อง (Ezra Pound, 1969) จุดมุ่งหมายอยู่ที่
ความมั่นคงทางเศรษฐกิจ ความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน  (Ezra Pound, 1969)  ทำให้
ประชาชนที่ใกล้เกิดความเชื่อถือ อยู่ใกล้ก็มีความสุข อยู่ไกลก็รู้สึกอยากเข้าใกล้ (Ezra Pound, 1969)  
ซึ่งจะประสบผลสำเร็จได้ ต้องอาศัยความร่วมมือจากทุกฝ่าย คือทั้งตัวผู้ปกครอง และผู้ถูกปกครอง คือ
ประชาชน  และเพ่ือให้เป้าหมายดังกล่าวาบรรลุผล ท่านจึงเสนอหน้าที่ของปัจเจกชนตามหลัก
สัมพันธภาพ 5 ประการ คือ ผู้ปกครองกับประชาชน บิดามารดากับบุตรธิดา สามีกับภรรยา พี่กับน้อง 
และเพ่ือนกับเพ่ือน (Archie J. Bahm, 1969) โดยกล่าวว่า กษัตริย์ต้องทำหน้าที่กษัตริย์ ขุนนางต้อง
ทำหน้าที่ขุนนาง พ่อต้องทำหน้าที่พ่อ ลูกต้องทำหน้าที่ลูก (James Legge, 2017) เมื่อปฏิบัติได้อย่าง
นี้ ความสุขในบ้านเมืองก็จะบังเกิดมี 
 จากที่กล่าวมาข้างต้นทำให้เรามองเห็นว่า ขงจื้อมีแนวคิดเรื่องการคือความเจริญรุ่ง เรืองในรัฐ
เป็นหลัก ซึ่งถือเป็นสังคมอุดมคติทางการเมืองของขงจื้อปรากฎในคัมภีร์ประวัติศาสตร์ นอกจากจะ
กล่าวถึงวิถีชีวิตที่ดีงามแล้ว ยังกล่าวถึงรัฐบาลที่ดีและเลวว่าล้วนขึ้นอยู่กับชนชั้นปกครองคือขุนนาง
ระดับต่างๆ เหล่าบรรดาขุนนางจึงไม่ควรที่จะแต่งตั้งเพียงเพราะความใกล้ชิดสนิทสนมโปรดปราน
เท่านั้น แต่ต้องคำนึงถึงความรับผิดชอบความรู้ความสามารถ (James Legge, 2017)  ปฏิบัติตน
ถูกต้องจักโชคดี ปฏิบัติตรงกันข้ามจักโชคร้าย...อย่าดำเนินชีวิตขัดแย้งกับความถูกต้อง (James 
Legge, 2017)  และขงจื้อเองยังกล่าวถึงหลักการบริหารบ้านเมืองในอดีตว่า แบบแผนราชวงศ์โจว
ได้รับการปรับปรุงมาจากราชวงศ์เซี่ยและราชวงศ์ซัง จึงได้มีอารยธรรมที่เจริญรุ่งเรือง ดังนั้น ข้าพเจ้า
จงึเจริญรอยตามราชวงศ์โจว (James Legge, 2017)   



75 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
 จากประเด็นดังกล่าวมาข้างต้นจะพบว่า หลักปกครองการปกครอง สังคมและวัฒนธรรมต่าง
ได้รับอิทธิพลมาจากหลักทางศาสนาทั้งสอง จึงสนใจที่จะศึกษาหน้าที่ของผู้ปกครองของพุทธศาสนา
เถรวาทกับหลักธรรมราชาของของขงจื้อว่ามีรายละเอียดปลีกย่อยอย่างไรและมีวิธีการอย่างไร จึงจะ
สามารถเกิดขึ้นได้อย่างเป็นรูปธรรมได้ ซึ่งบทความนี้จึงต้องการเสนอแนวคิดและเปรียบเทียบหน้าที่
ของผู้ปกครองในพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาขงจื้อต่อไป   

 

แนวคิดเรื่องหน้าที่ของผู้ปกครอง 
 การระบุบุคคลต่างๆ ในสังคมถูกระบุถึงด้วยความแตกต่างไปตามหน้าที่เป็นหลัก โดยจะ
พบว่าคนในสังคมทุกคนต้องมีหน้าที่ หรือหากไร้หน้าที่ก็ถือว่าเป็นคนไร้ค่ าทางสังคม และหน้าที่ที่
สำคัญในสังคมก็คือหน้าที่ของผู้ปกครอง ซึ่งปรากฎตามแนวคิดสำคัญ ดังนี้ 

1. หน้าที่ของผู้ปกครองของพระพุทธศาสนาเถรวาท พุทธศาสนาได้เสนอหลักสัมพันธภาพ
ทางสังคมตามหน้าที่ทางสังคมที่พึงปฏิบัติต่อกันระหว่างบุคคลที่จะต้องเกี่ยวพันธ์กันทางสังคมในฐานะ
ต่างๆ ตามหน้าที่ของตน   ซึ่งในทางพระพุทธศาสนาเรียกว่า ทิศ 6  เป็นหลักที่ตรัสสอนเกี่ยวกับ
หน้าที่ของมนุษย์ต่อบุคคลที่เกี่ยวข้องกับชีวิตของแต่ละคนโดยตรง โดยมีตัวของเราเองเป็นศูนย์กลาง 
หน้าที่ของผู้ปกครอง เมื่อพิจารณาจากคัมภีร์โดยภาพรวมแล้ว สามารถสรุปเป็นประเด็น ๆ ได้ดังนี้ 
 1.1  หน้าที่ของผู้ปกครองที่มีหลักธรรม ซึ่งเป็นหน้าที่ของนักปกครอง ในกูฏทันตสูตรที่
พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้นั้น  ก็ชวนให้ตีความได้ว่า  ปัญหาความมั่นคง  ปัญหาอาชญากรรม  มีความ
เชื่อมโยงกับปัญหาเศรษฐกิจ  ประชาชนจะเลิกก่ออาชญากรรม  ถ้าเขามีความเป็นอยู่ที่ดี พระสูตรนี้
จึงได้เสนอหลักการที่ผู้ปกครองพึงปฏิบัติเพื่อแก้ไขปัญหาทางเศรษฐกิจไว้ 3 ประการด้วยกัน คือ 
 ก. พระราชาต้องพระราชทานพันธุ์พืชและอาหารแก่พลเมืองผู้ขะมักเขม้นในการประกอบ
อาชีพเกษตรกรรม และเลี้ยงปศุสัตว์ 
 ข. พระราชาจะต้องพระราชทานทุนทรัพย์ให้แก่พลเมือง  ผู้ที่ขมักเขม้นในพาณิชยกรรม 
 ค. พระราชาต้องพระราชทานอาหารและเงินเดือนแก่ข้าราชการที่ขยันขันแข็งในการทำงาน 
 นอกจากนั้นยังมีลักษณะที่เป็นรูปแบบสำคัญในการบริหารจัดการให้เกิดความเป็นธรรมใน
ลักษณะของการดำเนินการด้านต่างๆ  
 ก. ธัมมัญญุตา เป็นผู้รู้หลักและเหตุ คือเมื่อดำรงตำแหน่ง หน้าที่รับผิดชอบของตน โดยรู้ว่า
สิ่งนี้เป็นเหตุแห่งสุขและจะให้ความสุขแก่ผู้ใต้ปกครองได้อย่างไร 
 ข. อัตถัญญุตา รู้จักจุดมุ่งหมายและผล คือรู้จุดมุ่งหมายที่ตนกระทำว่ามีจุดมุ่งหมายอะไรใน
การปกครอง คือปรารถนาให้ผู้ใต้ปกครองมีความสุขเป็นหลักในการปกครอง 
 ค. อัตตัญญุตา รู้จักตน โดยหน้าที่ โดยคุณธรรม และความรู้ที่ตนมีอยู่แล้ว จะประพฤติตนให้
สมกับที่เป็นผู้ปกครองว่าสิ่งที่ตนกระทำไปนั้น ให้อะไรแก้ผู้ใต้ปกครอง 
 ง. มัตตัญญุตา รู้จักประมาณ คือรู้จักประมาณในการลงทัณฑ์ และการเก็บเกี่ยวภาษีอากร 
แต่พอควร  



76  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 4 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
 จ. กาลัญญุตา รู้จักกาล คือรู้กาลอันควรในการทำกิจต่าง ๆ  ว่าเวลาไหนควรจะทำอะไร 
 ฉ. ปริสัญญุตา รู้จักชุมชน คือรู้กิริยาที่พึงประพฤติปฏิบัติต่อชุมชนนั้นว่าแต่ละชุมชนมีความ
ต้องการอะไร ควรจะสงเคราะห์อย่างไร  จึงจะเหมาะสม 
 ช. ปุคคลัญญุตา รู้จักบุคคล คือ รู้จริตของแต่ละบุคคลว่ามีความโน้มเอียงไปด้านใด  ย่อม
สามารถช่วยให้ทำงานกับบุคคลที่มีความหลากหลายได้อย่ างเป็นเอกภาพ และมีประสิทธิภาพ 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 1.2 หน้าที่การปกครองตามธรรมเนียม เป็นหน้าที่การปกครองที่เป็นคุณลักษณะเฉพาะ โดย
จะเป็นไปตามหลักปฏิบัติที่สืบทอดกันมาเป็นหลัก ดังที่ปรากฏในรูปแบบที่แตกต่างกัน ดังนี้ 

1.2.1 หลักการในจักกวัตติสูตร โดยประกอบไปด้วย 
1) ธรรมาธิปไตย ถือธรรมเป็นใหญ่ เคารพนับถือบูชายำเกรงธรรม ยึดธรรมเป็นหลัก เป็น

ธงชัย เป็นธรรมาปิไตย  
        2) ธรรมิการักขา จัดการรักษาป้องกันและคุ้มครองอันชอบธรรมและเป็นธรรม  
        ก. อันโตชน มอบการคุ้มครองแก่ชนภายใน ตั้งแต่พระมเหสี โอรส ธิดา จนถึงผู้ปฏิบัติ
ราชการในพระองค์ทั้งหมด คือ คนในปกครองส่วนตัว ตั้งแต่บุตรธิดาเป็นต้นไป ด้วยให้การบำรุงเลี้ยง
อบรมสั่งสอนเป็นต้น ให้อยู่โดยเรียบร้อยสงบสุข และมีความเคารพนับถือกัน  
        ข. พลกาย มอบการคุ้มครองแก่กองทัพ คือ ปวงเสนาข้าทหาร, ข้าราชการฝ่ายทหาร  
      ค. ขัตติยะ มอบการคุ้มครองแก่กษัตริย์ทั้งหลายผู้อยู่ในพระบรมเดชานุภาพ , เจ้าเมืองขึ้น, 
ปัจจุบันสงเคราะห์ชนชั้นปกครองและนักบริหารชั้นผู้ใหญ่ทั้งหลาย, ข้าราชการฝ่ายปกครอง  
        ง. อนุยนต์ มอบการคุ้มครองแก่ผู้ตามเสด็จ คือ ราชบริพารทั้งหลาย, ปัจจุบันควรสงเคราะห์
ข้าราชการฝ่ายพลเรือนเข้าทั้งหมด  
        จ. พราหมณคฤหบดี มอบการคุ้มครองแก่ชนเจ้าพิธี เจ้าตำรา พ่อค้า เจ้าไร่เจ้านา คือ ครูบา
อาจารย์ นักวิชาการ หมอ พ่อค้า ผู้ประกอบอาชีพวิชีพต่างๆ และเกษตรกร ด้วยช่วยจัดหาทุนและ
อุปกรณ์เป็นต้น  
        ฉ. เนคมชานบท มอบการคุ้มครองแก่ชาวนิคมชนบท คือ ราษฎรทั้งปวงทุกท้องถิ่นตลอดถึง
ชายแดนทั่วไปไม่ทอดทิ้ง  
        ช. สมณพราหมณ์ มอบการคุ้มครองแก่พระสงฆ์และบรรพชิตผู้ทรงศีลทรงคุณธรรม  
        ญ.มิคปักษี มอบการคุ้มครองแก่มฤคและปักษี คือ สัตว์อันควรสงวนทั้งหลาย  
        3) อธรรมการนิเสธนา มีการห้ามกั้น มิให้มีการอันอธรรมเกิดขึ้นในพระราชอาณาเขต คือ 
จัดการป้องกัน แก้ไข มิให้มีการกระทำความผิดความชั่วร้ายเดือดร้อนเกิดขึ้นในบ้านเมือง  
        4) ธนานุประทาน มีการแบ่งปันทรัพย์เฉลี่ยให้แก่ชนผู้ไร้ทรัพย์ มิให้มีคนขัดสนยากไร้ในแว่น
แคว้น  
      5) ปริปุจฉา มีการปรึกษาสอบถามปัญหากับสมณพราหมณ์ ผู้ประพฤติดี ปฏิบัติชอบ ผู้ไม่
ประมาทมัวเมา อยู่เสมอตามกาลอันควร เพ่ือให้รู้ชัดการอันดีชั่ว ควรประกอบหรือไม่ เป็นไปเพ่ือ



77 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
ประโยชน์สุขหรือไม่ แล้วประพฤติปฏิบัติให้เป็นไปโดยถูกต้อง ข้อนี้ปัจจุบันสงเคราะห์นักปราชญ์
นักวิชาการผู้ทรงคุณธรรมเข้าด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558)  

1.2.2 หลักการในอปริหายนิยธรรม ประกอบไปด้วยหลักปฏิบัติ ดังนี้ 
1)  หมั่นประชุมกันเนืองนิตย์  

           2)  พร้อมเพรียงกันประชุม พร้อมเพรียงกันเลิกประชุม  
           3)  ไม่บัญญัติสิ่งที่มิได้บัญญัติไว้ไม่ล้มล้างสิ่งที่บัญญัติไว้แล้ว  
           4)  สักการะ เคารพ นับถือ บูชาผู้มีพระชนมายุมากของชาววัชชี และสำคัญถ้อยคำของท่าน
เหล่านั้นว่าเป็นสิ่งควรรับฟัง” 
            5) ไม่ฉุดคร่าขืนใจกุลสตรี หรือกุลกุมารีให้อยู่ร่วมด้วย 
            6) สักการะ เคารพ นับถือ บูชาเจดีย์ในแคว้นทั้งในเมืองและนอกเมือง และไม่ละเลยการ
บูชาอันชอบธรรมที่เคยให้เคยกระทำต่อเจดีย์เหล่านั้นให้เสื่อมสูญไป 
             7) จัดการรักษา คุ้มครอง ป้องกันพระอรหันต์ทั้งหลายโดยชอบธรรมด้วยตั้งใจว่า ‘ทำ
อย่างไร พระอรหันต์ที่ยังไม่มาพึงมาสู่แว่นแคว้นของเรา ท่านที่มาแล้วพึงอยู่อย่างผาสุกในแว่นแคว้น 
(มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

2.  หน้าที่ของผูป้กครองของขงจื้อ ขงจื๊อได้แบ่งลักษระหน้าที่ของผู้ปกครองไว้ 2 แบบคือ 
2.1 หน้าที่ของผู้ปกครองที่มีหลักธรรม ลักษณะหน้าที่ของผู้ปกครองจะมีลักษณะการแสดง

ให้เห็นคุณธรรม คือผู้ปกครองนั้นเองเที่ยงธรรม ไม่ออกคำสั่ง สิ่งต่างๆ ก็ดำเนิน แต่ถ้าผู้ปกครอง
นั้นเองไม่เที่ยงธรรม แม้ออกคำสั่งก็ไม่มีใครปฏิบัติตาม (ขงจื่อ, 2562) ซึ่งผู้ปกครองที่มีธรรมนั้น
ประกอบด้วย 3 ลักษณะคือ 

1) มีความเที่ยงธรรมระหว่างผู้ปกครองกับผู้ใต้ปกครอง โดยความสัมพันธ์ระหว่างปกครอง
เป็นเรื่องของการยอมรับอำนาจที่มีความเที่ยงธรรม มิใช่การยอมจำนนต่ออำนาจหรือการฉ้อฉลใน
จารีตประเพณ ี 

2) ประชาราษฎร์ต้องสามารถรับรู้ได้ว่าผู้ปกครองมีความเที่ยงธรรมจริง หรืออย่างน้อยก็ต้อง
เชื่อว่าจริง โดยจะพบว่า หากเงื่อนไขข้อนี้สำเร็จ ประชาราษฎร์จะทำตามคำสั่ง แต่เป็นการทำโดย
ปราศจากความกลัว ซึ่งมาจากคุณสมบัติทางศีลธรรมของผู้ปกครองจะช่วยพัฒนาศักยภาพทาง
ศีลธรรมของประชาชน 

3) ประชาชนจะสามารถพัฒนาศีลธรรมหรือความเที่ยงธรรมได้ ด้วยการริเริ่มชี้นำจากฝ่าย
ผู้ปกครองเป็นเบื้องต้นก่อนอยู่เสมอ (ขงจื่อ, 2562) 

เมื่อผู้นำปฏิบัติได้ตามนี้จะพบว่า ผู้ถูกปกครองจะสามารถพัฒนาตนเองตามได้ด้วย เกิด
คุณธรรมขึ้นในสถานที่นั้นได้ไม่ยาก ดังข้อความว่า ไอกงถามว่า “ทำอย่างไรให้ประชาราษฎร์ยอมรับ” 
ขงจื๊อตอบว่า “เชิดชูผู้เที่ยงธรรม ขจัดผู้ฉ้อฉล ประชาราษฎร์จะยอมรับ แต่หากเชิดชู ผู้ฉ้อฉล ขจัดผู้
เที่ยงธรรม ประชาราษฎร์จะไม่ยอมรับ” (ขงจื่อ, 2562) 

2.2 หน้าที่ของผู้ปกครองตามธรรมเนียม โดยธรรมเนียมนี้มาจากหน้าที่ที่ถูกจัดแบ่งตาม
ลักษระความแตกต่างกันของแต่ละบุคคล ในแต่ละความสัมพันธ์มีการทำหน้าที่ทางศีลธรรม จาก
บุคคลที่เกี่ยวข้องไปในลักษณะต่างๆ กันดังจะพบว่า คุณธรรมทั้งหลายที่ขงจื๊อสั่งสอน ไม่ว่าจะเป็น
ความซื่อสัตย์ต่อหน้าที่ ความกตัญญูต่อบิดามารดา ความสมานฉันท์ต่อพ่ีน้อง ความมีวาจาจริงใจ



78  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 4 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
น่าเชื่อถือต่อเพ่ือน เหล่านี้เป็นการสั่งสอนที่เกี่ยวกับพันธะหน้าที่ทางศีลธรรมที่บุคคลพึงกระทำต่อ
ผู้อ่ืน ที่อยู่ในความสัมพันธ์แบบใดแบบหนึ่งกับตนทั้งสิ้น เรียกว่าหลักสัมพันธภาพทั้ง 5 โดยขงจื้อให้
ความสำคัญแก่หน้าที่ของแต่ละกลุ่ม โดยเสนอหลักจริยพันธะทางสังคมขึ้น เพ่ือจัดระเบียบเป็นหน้าที่
ให้ปฏิบัติต่อกัน  5 ประการคือ 

1) ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐบาลกับประชาชนซึ่งมีความสัมพันธ์ตามภาระหน้าที่เป็นหลัก 
กษัตริย์พึงปฏิบัติต่อขุนนาง และประชาชนด้วยความเมตตา ขุนนาง และประชาชนพึงปฏิบัติต่อ
กษัตริย์ด้วยความเมตตา ความซื่อสัตย์ ความจงรักภักดี 

2) ความสัมพันธ์ระหว่างบิดามารดากับบุตร มีความสัมพันธ์ทางสายเลือดเป็นหลักบิดา
มารดาพึงปฏิบัติต่อบุตรธิดาด้วยความเมตตา บุตรธิดาพึงมีความเมตตา ความกตัญญูเป็นเครื่องตอบ
แทน 

3) ความสัมพันธ์ระหว่างสามีกับภรรยา มีความสัมพันธ์ตามหน้าที่ต่อกัน สามีภรรยา พึงมี
ความรัก ความซื่อสัตย์ และจริงใจต่อกัน ความรับผิดชอบในหน้าที่ 

4) ความสัมพันธ์ระหว่างพ่ีกับน้อง  มีความสัมพันธ์ตามลำดับอาวุโสเป็นหลักวงศาคณาญาติพ่ี
น้อง พึงสมัครสมาน ปรองดองรักใคร่ต่อกัน ความเคารพต่อกัน 

5) ความสัมพันธ์ระหว่างเพ่ือนกับเพ่ือน  มีสัจจะเป็นหลัก มิตรสหายพึงมีความจริงใจต่อกัน 
หลักความสัมพันธ์ทั้ง 5 ประการนี้ สามารถสรุปลงได้ 3 ระดับคือ ข้อ 1 เป็นความสัมพันธ์ระหว่าง
ผู้ปกครองกับประชาชน ข้อ 2, 3, 4, เป็นความสัมพันธ์ของครอบครัว  ข้อ 5 เป็นความสัมพันธ์ของ
สังคม ความสัมพันธ์เหล่านี้ คือตัวกำหนดหน้าที่ บทบาท และความรับผิดชอบของแต่ละบุคคลโดย
ปริยาย และยังถือเป็นหลักทางจริยธรรมที่สำคัญยิ่งเกี่ยวกับครอบครัว 
 

เปรียบเทียบแนวคิดเรื่องหน้าที่ของขงจื๊อกับพระพุทธศาสนาเถรวาท  
การนำแนวคิดของทั้ง 2 สำนักนี้มาเปรียบเทียบเพ่ือนำเสนอแง่มุมทั้งในแง่ความเหมือนและ

ความต่างกัน ดังนี้ 
1. ด้านความเหมือน จะพบหลักการที่เหมือนกัน ดังนี้ 
1.1 หน้าที่ของผู้ปกครองที่มีธรรม สำหรับพระพุทธศาสนาเถรวาทมีความชัดเจนในแง่ของ

หลักการทางอุดมคติเช่นเดียวกับของขงจื๊อ โดยจะพบว่าหลักธรรมทั้งของพระพุทธศาสนาและขงจื๊อ
มองไปที่ความสำเร็จผลของการมีธรรมของผู้นำมากกว่าผลสำเร็จเชิงรูปธรรมทางสังคม คือทำให้สังคม
อยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข และหันมาปฏิบัติตามผู้นำโดยความรู้สึกท่ีไม่ขัดแย้งหรือกลัว 

1.2 การทำหน้าที่ของผู้ปกครองตามธรรมเนียม เป็นการเชื่อมโยงกันของรูปแบบบุคคล โดย
จะพบว่า การปฏิบัติหน้าที่ของบุคคลนั้นอิงกับหลักการปฏิบัติตามธรรมเนียมที่ถือปฏิบัติกันมาแต่เดิม 
มากกว่าจะเพ่ิมเติมขึ้นเองตามอำเภอใจ ในแง่นี้อาจมองว่า มีหลักปฏิบัติที่เคร่งครัด และไม่สามารถ
ปรับเปลี่ยนหรือยืดหยุ่นได้ ทั้งนี้อาจมาจากข้อปฏิบัติเหล่านี้มีความเกี่ยวข้องกันของบุคคลมากกว่า
หลักการในยุคสมัยต่อมาที่เน้นความสัมพันธ์กันน้อยลง แต่ไปเน้นที่ความปัจเจกบุคคลมากข้ึน โดยจะ
พบหลักการเหล่านี้ผ่านแนวคิดเรื่องสิทธิ เสรีภาพ ความเสมอภาค ซึ่งนำไปสู่การเรียกร้องให้เกิดการ



79 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.4 No.1 (January-June 2021) 

 
ยอมรับและปฏิเสธความสัมพันธ์ในรูปแบบธรรมเนียมดั้งเดิม ที่เน้นให้เกิดการแบ่งกลุ่มคนและมีระดับ
ที่ปฏิบัติต่อกันซึ่งทำให้ไม่เกิดความเสมอภาค ซึ่งตรงนี้ทั้งขงจื๊อกับพระพุทธศาสนาเถรวาทมองเห็นกัน 

2. ด้านความแตกต่าง จะพบหลักการสำคัญ ดังนี้  
2.1 ทั้งขงจื๊อและพุทธปรัชญาเถรวาทต่างก็ให้ความสำคัญที่ตัวบุคลมาก กว่าวิธีการ แต่ทั้งคู่ก็

ยังได้เสนอหลักปฏิบัติ ที่บุคคลจะต้องนำไปปฏิบัติต่อกันและกัน 
2.2 ทั้งขงจื๊อมีเป้าหมายอยู่ในโลกนี้เป็นหลัก เพ่ือตนเอง และเพ่ือสังคม ส่วนพุทธปรัชญาเถร

วาท มีเป้าหมายทั้งในโลกนี้และโลกหน้า ในส่วนตนนั้นรวมไปถึงโลกหน้า ส่วนเพ่ือสังคมนั้นเน้นโลกนี้
เป็นหลัก 

ทั้งขงจื๊อและพระพุทธศาสนาเถรวาท ถือว่า เศรษฐกิจ การเมือง สังคม จะต้องเป็นอันหนึ่ง
อันเดียวกันจะแยกจากกันมิได้และถือว่า คุณธรรมเป็นรากฐานทุกอย่าง หากปราศจากคุณธรรมแล้ว 
ทุกอย่างเป็นไปเพื่อความทุกข์ของมนุษย์ เหตุนี้เองคนแต่ละคนจึงต้องทำหน้าที่ของตนให้สมบูรณ์ 

 

บทสรุป 
 จากการศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องหน้าที่  ของขงจื๊อกับแนวคิดเรื่องหน้าที่ของ
พระพุทธศาสนาเถรวาท ทั้งสองเน้นหนักไปทางปรัชญาสังคม ที่คนในสังคมพึงปฏิบัติต่อกัน ความ
เสื่อมหรือเจริญย่อมขึ้นอยู่กับแต่ละคนทำหน้าที่ของตนว่าสมบูรณ์หรือไม่สมบูรณ์ ขงจื๊อจึงให้
ความสำคัญเรื่องหน้าที่อยู่ที่หลักจริยพันธะทางสังคม 5 ประการ โดย ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐบาลกับ
ประชาชน ซึ่งมีความสัมพันธ์ตามภาระหน้าที่เป็นหลัก, ความสัมพันธ์ระหว่างบิดามารดากับบุตร มี
ความสัมพันธ์ทางสายเลือดเป็นหลัก,ความสัมพันธ์ระหว่างสามีกับภรรยามีความสัมพันธ์ตามหน้าที่ต่อ
กัน,   ความสัมพันธ์ระหว่างพ่ีกับน้อง, มีความสัมพันธ์ตามลำดับอาวุโสเป็นหลัก, ความสัมพันธ์
ระหว่างเพ่ือนกับเพ่ือน  มีสัจจะเป็นหลัก, เป็นที่น่าสังเกตว่า ถ้าทุกคนไม่ทำตามหน้าที่แล้วสังคมจะ
เป็นอย่างไร  
  ส่วนพระพุทธาศาสนาเถรวาทให้ความสำคัญอยู่ที่ทิศ 6 โดยทั้งสองเน้นในเรื่องของคนกับคน
พึงปฏิบัติต่อกัน กษัตริย์พึงปฏิบัติต่อขุนนาง และประชาชนด้วยความเมตตา ขุนนางและประชาชนพึง
ปฏิบัติต่อกษัตริย์ด้วยความซื่อสัตย์ จงรักภักดี , บิดามารดาพึงปฏิบัติต่อบุตรธิดาด้วยความเมตตา  
บุตรธิดาพึงมีความกตัญญูเป็นเครื่องตอบแทน, สามีภรรยา พึงมีความความซื่อสัตย์ และจริงใจต่อกัน, 
วงศาคณาญาติพ่ีน้อง พึงสมัครสมาน ปรองดองรักใคร่ต่อกัน,มิตรสหายพึงมีความจริงใจต่อกัน เมื่อ
หน้าที่เป็นการปฏิบัติระหว่างคนกับคน มีประเด็นที่น่าสนใน 2 ประเด็นด้วยกัน คือ 1. มีความเสมอ
ภาคทางสังคมกันเพียงใดระหว่างคนหนึ่งกับอีกคนหนึ่ง  2. สิทธิที่พึงได้ ของคนในสังคม โดยหน้าที่
ความสัมพันธ์ทั้งขงจื๊อกับพุทธปรัชญานั้นมองว่าคนแต่ละคนมีสถานะที่ไม่เท่าเทียมกันในระบบ



80  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 4 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มิถุนายน 2564) 

 
ความสัมพันธ์ ฝ่ายหนึ่งอยู่ในฐานะผู้ชี้นำ อีกฝ่ายหนึ่งอยู่ในฐานะผู้รับการชี้นำ ระบบความสัมพันธ์นี้
เองจะนำมาซึ่งความประสานสอดคล้องสังคม  
 
เอกสารอ้างอิง 
ขงจื่อ. (2562). หลุนอี่ว์: ขงจื่อสนทนา. แปลโดย สุวรรณา สถาอานนท์. กรุงเทพมหานคร: โอเพ่น โซ 

ไซตี้. 
ชรินทร์  สันประเสริฐ. (2546). เอกสารการสอนชุดวิชา มนุษย์กับสังคม หน่วยที่ 1 – 7. นนทบุรี:  

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. พิมพ์ครั้งที่  

31. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฏกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เสฐียร  พันธรังสี. (2534). ศาสนาเปรียบเทียบ. กรุงเทพมนคร: สมาคมศิษย์เก่ามหาจุฬาลงกรณราช 

วิทยาลัย. 
Archie Bahm. (1969). The Heart of Confucius. New York: John Weatherhill, Inc. 
Ezra Pound. (1969).  The Great Digest, The Unwobbling, The A nalects. New York:  A  

New Directions Book. 
James Legge. (2017). Confucian Analects. (online) from  

http://www.sacred-texts.com/cfu/conf1.htm 
 

 


