
อริยสัจกับการแก้ปัญหาในสังคมไทย 
The Four Noble Truths and Problems Solving in Thai Society 

 
 

1กฤษณ ธาดาบดินทร์ 
Kidsana Thadabodin 

2พระมหาจีรวัฒน์ กนฺตวณฺโณ, ผศ.ดร 
Phramaha Chiravat Kantawanno, Asst.Prof. Dr. 

คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyala University  

 1Corresponding Author, Email: conan-home@hotmail.com 
 
 

Received April 19, 2022; Revised June 25, 2022; Accepted: June 30, 2022 
 
 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาอริยสัจกับการแก้ปัญหาในสังคมไทย ด้วยการศึกษา
เอกสารและหนังสือ ผลการศึกษาพบว่า การแก้ปัญหาสังคมไทยจำเป็นจะต้องใช้อริยสัจเข้ามามีส่วน
ช่วยในการแก้ปัญหา โดยใช้ไตรสิกขาที่อยู่ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจซึ่งเป็นรูปแบบย่อของ
อริยมรรคมีองค์ 8 และการที่จะแก้ปัญหาได้นั้น ต้องนำกิจหรือหน้าที่ในอริยสัจทั้ง สัจญาณ กิจญาณ 
กตญาณเข้ามาร่วมด้วยการปฏิบัติตามไตรสิกขาคือ การฝึกอบรมทางด้านพฤติกรรมหรือศีล ให้มีศีล 5 
ไม่ฆ่าสัตว์ ลักทรัพย์ ประพฤติผิดในกาม พูดคำหยาบ ส่อเสียด เพ้อเจ้อ ไม่ดื่มสุราและเมรัย ฝึกอบรม
ทางด้านสมาธิหรือจิตใจ ให้มีจิตใจที่เป็นสมาธิ ตั้งใจมั่น เป็นจิตใจที่เหมาะแก่การทำงาน และการฝึก
กอบรมทางด้านปัญญา ให้มีปัญญาอย่างถูกต้องและเหมาะสม เมื่อกระทำได้ตามไตรสิกขาแล้ว ปัญหา
สังคมไทยก็จะหมดลงไป 
คำสำคัญ: อริยสัจ; การแก้ปัญหา; สังคมไทย 

 
Abstract 
 The purpose of this article is The Four Noble Truth and social problem 
solving. This is qualitative research done by studying academic documents.  It was 
found that the social problem remedy needs to use The Four Noble Truth for help 
problem remedy by use Threefold Learning which it is the noble Eightfold Path in 
Dukkhanirodhagāminīpaṭipadā–Ariyasacca. Problem remedy need to know duty in 



250  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
The Four Noble Truth both Saccañāna Kiccañāna Katañāna and make Threefold 
Learning: training in higher morality by use the Five Precepts: to abstain from killing, 
to abstain from stealing, to abstain from sexual misconduct, to abstain from false 
speech, to abstain from intoxicants causing heedlessness and training in higher 
mentality and training in higher wisdom. When men make Threefold Learning, the 
social problem will be solved. 
Keywords: The Four Noble Truth; problem solving; Thai Society 
 
บทนำ 

ปัญหาทางสังคมเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ เพราะสังคมคือคนหมู่ใหญ่ที่มารวมตัวกลุ่มกัน ณ ที่
เดียวกัน ใช้ชีวิตอยู่ร่วมกัน ยิ่งประชากรมีจำนวนมากข้ึน สิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ก็คือ ปัญหา โดยเกิดจาก
การที่ผู้คนไม่เข้าใจถึงปัญหา สาเหตุของปัญหา ภาวะที่ปัญหานั้นดับลงและวิธีการนำตนให้เข้าถึง
ภาวะที่สิ้นปัญหาไปได้ โดยจะพบว่า แนวทางในพระพุทธศาสนาเริ่มต้นจากมุมมองในแง่ของอริยสัจ 
4 คือทุกข์ คือสภาพที่ทนได้ยาก บีบคั้น ขัดแย้ง บกพร่อง ทุกขสมุทัย คือเหตุเกิดแห่งทุกข์ ทุกขนิโรธ 
คือความดับทุกข์ และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา คือ ข้อปฏิบัติให้ถึงความดับทุกข์ (พระพรหมคุณา
ภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2558) ซึ่งหลักอริยสัจนี้ถือว่าเป็นจริยศาสตร์ที่ไม่ได้มุ่งแค่ประโยชน์ส่วนตัวแต่
เป็นการสร้างเครื่องมือไปสู่เป้าหมาย โดยอ้างถึงความบริสุทธิ์ทางด้านคุณธรรมที่นำไปสู่ความบริสุทธิ์
ทางใจผ่านการสร้างมุมมองที่จะทำให้เกิดความหลุดพ้นอันเกิดจากการเป็นอิสระทางจิตใจอันนำไปสู่
ชีวิตอันประเสิรฐที่ไม่ใช่แค่อยู่เพ่ือตนเองอย่างเดียวเท่านั้น แต่เป็นการยอมรับการอยู่ร่วมกันเพ่ือ
ประโยชน์และความสุขของสิ่งต่างๆ ภายนอกด้วย ซึ่งกระบวนการพัฒนานี้นำไปสู่รูปแบบหนึ่งของ
วัฒนธรรมประเพณีที่จะช่วยทำให้คนอ่ืนๆ สร้างการอยู่ร่วมกัน และเป็นพ้ืนฐานของสังคม (Peter 
Harvey, 2000) 
 เมื่อกล่าวโดยสรุปแล้ว ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นเพราะไม่เข้าใจอริยสัจทั้ง 4 จึงได้ก่อปัญหาซ้ำ
ไปซ้ำมาอยู่เรื่อยๆ วนเวียนเป็นวงจรของปัญหา และเมื่อจะคิดหาทางออกก็ไม่รู้วิธีที่จะนำตนให้ออก
จากปัญหาได้อย่างถูกต้อง แท้จริง จึงนำไปสู่การเพ่ิมความทุกข์ให้ยิ่งพอกพูนมากขึ้น ตามหลักการ
ของอริยสัจซึ่งเป็นวิธีการแก้ปัญหาและวิธีปฏิบัติการในทำให้เกิดผลต่อการมองปัญหาว่าเป็นสิ่งไม่ดี
ต้องจำจัดออกไป เมื่อไม่ชอบสภาพที่เป็นปัญหาจึงหาวิธีปฏิบัติว่าต้องทำแบบนี้ๆ จึงเป็นการนำหลัก
อริยสัจมาเชื่อมโยงกันระหว่างความจริงของธรรมชาติกับปฏิบัติการของมนุษย์ (พระพรหมคุณาภรณ์ 
(ป.อ.ปยุตฺโต), 2554) ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงมีความต้องการที่จะศึกษาอริยสัจว่าสามารถจะนำไปใช้เพ่ือ
แก่ปัญหาทางสังคมได้อย่างไร และด้วยวิธีการใด 

 
ลักษณะปัญหาในสังคมไทย 

ปัญหาสังคมเป็นเรื่องที่บั่นทอนสังคม ทำให้สังคมดำเนินไปได้ไม่สงบสุข สังคมไทยเป็นอีก
สังคมหนึ่งที่พบเจอกับปัญหามากมาย ทั้งระดับจุลภาคไปจนถึงระดับมหภาค แน่นอนว่าไม่ว่าจะระดับ
ใดก็ไม่เป็นผลดีต่อสังคมไทย ผู้วิจัยได้แบ่งปัญหาเพ่ือให้มองเห็นถึงปัญหาดังนี้ 



251 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
1. ปัญหาการทุจริตคอร์รัปชัน ประเด็นเรื่องการทุจริตคอร์รัปชันนั้น ได้ถูกนำมาเป็นข้อ

ถกเถียงตั้งแต่อดีตจนกระทั่ งมาถึงปัจจุบัน โดยประเทศไทยถูกจัดอยู่ในอันดับที่ 76 จาก 168 
ประเทศของโลก และยังจัดเป็นอันดับที่ 3 ของอาเซียน (พิเชฐ ทั่งโต, 2559) มีการรายงานผลการจัด
อันดับค่าดรรชนีภาพลักษณ์การคอร์รัปชันนั้นของประเทศไทยในอดีต พ.ศ. 2541 จนถึง พ.ศ. 2558 
พบว่า ค่าดรรชนีภาพลักษณ์การคอร์รัปชันยังอยู่ในระดับที่ 32 จากคะแนนเต็ม 100 คะแนน มาโดย
ตลอด สะท้อนได้ว่าประเทศไทยมีปัญหาการคอร์รัปชันในระดับสูงและมีแนวโน้มที่จะสูงขึ้น (จารุ
วรรณ สุขุมาลพงษ์, 2556) และองค์กรเพ่ือความโปร่งใสนานาชาติได้จัดทำดัชนีการรับรู้การทุจริต
ประจำปี 2561 ในการประเมินสถานการณ์การคอร์รัปชันในภูมิภาคต่างๆ ในระดับโลก (ไทยรัฐฉบับ
พิมพ์, 2564) พบว่า ประเทศไทยตกอยู่ในอันดับที่ 99 ด้วยคะแนนความโปรงใส 36 คะแนน ตกลง
ไปจากปี 2560 ที่ไทยถูกจัดอยู่ในอันดับที่ 96 ด้วยคะแนนความโปรงใส 37 คะแนน การทุจริตคอร์
รัปชันในประเทศไทยจึงถูกจัดอันดับเป็นประเทศที่มีการคอร์รัปชันสูงสุดอันดับต้นๆ ของโลกหากเทียบ
กับประเทศอ่ืนๆ (วิทยากร เชียงกูล, 2549) 
 ปัญหาดังกล่าวเป็นการกระทำอันก่อให้เกิดผลประโยชน์ทับซ้อน และก่อความเสียหายทั้ง
ระบบเศรษฐกิจ สังคม การเมือง ตลอดจนถึงวัฒนธรรมของสังคมไทยอย่างรุนแรง อาทิ ระบบนิเวศถูก
ทำลาย เนื่องมาจากการทำลายสภาพแวดล้อม การขาดความสมดุลระหว่างเมืองกับชนบท การกระจาย
รายได้ตลอดจนถึงทรัพย์สินที่ไม่มีความเป็นธรรม ปัญหาเรื่องความยากจน สังคมตลอดจนถึงวัฒนธรรม 
ได้แก่ ค่านิยมการเห็นแก่เงิน เป็นต้น (สุรพล ศรีวิทยา, 2558) 
 2. ปัญหายาเสพติด ข้อความตอนหนึ่งในพระราชดำรัสพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว 
พระราชทานแก่คณะบุคคลต่างๆ ที่เข้าเฝ้าฯ ถวายพระพรชัยมงคลในวโรกาสวันเฉลิมพระชนมพรรษา 
ณ ศาลาดุสิดาลัย สวนจิตรลดา เมื่อวันที่ 4 ธันวาคม พ.ศ. 2545 ว่า 

ยาเสพติดนี่มันก่อให้เกิดความเดือดร้อนหลายอย่างโดยที่ไม่ได้ตั้งใจ ทั้งราชการตำรวจโดย
โรงพยาบาล โดยคน เอกชนต่างๆ เดือดร้อนหมด และสิ้นเปลือง คนทั่วประเทศก็สิ้นเปลือง 
แทนที่จะมีเงินทอง มีทุนมาสร้างบ้านเมืองให้สบาย ให้เจริญ มัวแต่ต้องมาปราบปรามยาเสพติด 
มัวแต่ต้องเสียเงิน ค่าดูแลรักษาทั้งผู้เสพยา ผู้เป็นคนเดือดร้อน อย่างนี้ก็เสียทั้งเงินและเสียทั้ง
ชื่อเสียง ปัญหายาเสพติดเป็นปัญหาที่มีความสำคัญเป็นอย่างยิ่งในสังคมไทย ซึ่งก่อความรุนแรง
และขยายตัวเป็นวงกว้าง และมีแนวโน้มที่จะมีการขยายตัวเพ่ิมสูงขึ้น ทั้งการผลิต การค้าและ
การลำเลียงทำให้เกิดความเสียหายในทางตรงและในทางอ้อมต่อสังคม เศรษฐกิจ การเมือง 
ตลอดจนถึงการบริหารประเทศ อาทิ การก่อคดีอาชญากรรม การเกิดอุบัติเหตุ การนำรายได้
จากการค้ายาเสพติดไปใช้ในกระบวนการเข้าสู่การเมืองทั้งในระดับท้องถิ่น และระดับชาติ ยา
เสพติดไม่ว่าจะเป็นฝิ่น เฮโรอีน กัญชา ยาไอซ์ ยาบ้า ได้แพร่ระบาดลงไปถึงระดับหมู่บ้านหรือ
ระดับชุมชน และสถานศึกษาอันเป็นรากฐานของสังคม ส่งผลทำให้สังคมล่มสลาย และเป็น
อุปสรรคสำคัญในการพัฒนาประเทศ บั่นทอนทำลายความมั่นคงของชาติ  (สำนักงาน
คณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด, 2555) จับกุมผู้ต้องหาได้จำนวน 20,528 คน 
และการจับกุมระหว่าง พ.ศ. 2557 - 2558 จับกุมได้จำนวน 27,548 คน และมีของกลางถึง
ระดับ 1 ล้านเม็ด (สำนักยุทธศาสตร์ สำนักงาน ปปส., 2559) 



252  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
 3. ปัญหาอาชญากรรม  ปัญหาทางอาชญากรรมในสังคมไทยนั้น เป็นปัญหาสำคัญ
ระดับประเทศ ด้วยการเกิดของอาชญากรรมถือเป็นปรากฏการณ์ที่แสดงถึงความสูญเสีย และความ
เสื่อมโทรมของสังคม ไม่ว่าจะเป็น ลักทรัพย์ ชิงทรัพย์ ปล้นทรัพย์ ข่มขืนกระทำชำเรา เป็นต้น ปัจจุบัน
จำนวนของคดีอาชญากรรมเพ่ิมสูงมากข้ึน ดังจะเห็นได้จากรายงานสถิติคดีอาชญากรรมของสำนักงาน
ตำรวจแห่งชาติ แบ่งคดีอาญาตามประเภทความผิดไว้ 5 คดี ( สำนักงานตำรวจแห่งชาติ, 2564) ได้แก่ 
1) คดีอุกฉกรรจ์และสะเทือนขวัญ 2) คดีชีวิต ร่างกายและเพศ3) คดีประทุษร้ายต่อทรัพย์ 4) คดีที่
น่าสนใจ 5) คดีที่รัฐเป็นผู้เสียหาย สถิติคดีอาญามีการรายงานว่า กลุ่มคดีอุกฉกรรจ์ คดีสะเทือนขวัญ 
และคดีประทุษร้ายต่อทรัพย์เท่านั้นที่ได้รับการแจ้งคดีในลักษณะทรงตัว ส่วนคดีกลุ่มอ่ืนมีแนวโน้มการ
เกิดขึ้นของคดีที่ได้รับแจ้งเพ่ิมสูงขึ้น ปี พ.ศ. 2560 และพ.ศ. 2561 มีการรับแจ้งคดีอาชญากรรมทั่ว
ราชอาณาจักร 645,629 คดี กับ 738,812 คดี พบว่า การเกิดขึ้นของคดีเพ่ิมขึ้น 93,183 คดี ปัญหาทาง
อาชญากรรมยังส่งผลกระทบต่อประเทศไทยหลากหลายด้าน (วสันต์ ชัยลา, 2554) 1) ผลกระทบ
ทางด้านเศรษฐกิจ ชาวต่างชาติไม่มั่นใจในสถานการณ์ไม่กล้าเข้ามาลงทุน นักท่องเที่ยวไม่กล้าเข้ามา
เที่ยวด้วยกลัวความไม่ปลอดภัย 2) ผลกระทบทางด้านการเมือง ขาดความมั่นคง ต่างชาติไม่มีความ
มั่นใจ ซึ่งอาจนำไปสู่ปัญหาการเมืองระหว่างประเทศ 3) ผลกระทบทางด้านสังคม คนในสังคมมี
ความรู้สึกไม่มีปลอดภัยทั้งชีวิตและทรัพย์สิน หากตกอยู่ในสถานการณ์เช่นนี้เป็นเวลานาน จะทำให้เกิด
ความเครียด ส่งผลกระทบต่อสภาพจิตใจ เกิดปัญหาสุขภาพจิตซึ่งอาจส่งผลต่อสุขภาพกาย จนทำให้
ประสิทธิภาพในการทำงานลดลง จนในที่สุดจะส่งผลกระทบต่อการพัฒนาประเทศต่อไป 
 จากที่ได้พรรณนามาข้างต้น พอทำให้ทราบได้ว่า ปัญหาของสังคมไทยเป็นสิ่งที่ ไม่สามารถ
หลีกเลี่ยงได้ ด้วยปัจจัยทางสังคมมีความหลากหลาย จึงยากต่อการควบคุมปัจจัยเหล่านั้นได้ มีเพียงการ
หามาตรการป้องกัน หรือแก้ไขปัญหาเหล่านั้น ไม่สามารถจะกำจัดปัญหาเหล่านั้นหมดไปจากสังคมได้ 
แม้ผู้วิจัยจะยกปัญหาขึ้นมาเพียงแค่ 3 ประการ แต่แท้ที่จริงแล้ว ปัญหาในสังคมไทยยังมีอีกมากมาย 
ทั้งที่เป็นปัญหาเล็กๆ อาทิ ปัญหาในครอบครัว ไปจนถึงปัญหาใหญ่โต อาทิ ปัญหาระดับประเทศเป็นต้น 
ปัญหาเหล่านี้เป็นเหมือนหนอนที่คอยจะกัดกินสังคมไทยไปทีละเล็กน้อย หากปัญหาไม่ได้รับการแก้ไข
แล้ว สังคมก็จะพัฒนาไปได้ช้า หรือหากร้ายแรงที่สุด สังคมก็จะไม่ได้รับการพัฒนาเลย และคุณภาพการ
ใช้ชีวิตของคนในสังคมก็จะแย่ลง จนไม่สามารถใช้ชีวิตได้อย่างคนปกติทั่วไปได้ 

 
แนวคิดอริยสัจ: หลักธรรมในการกำจัดความทุกข ์
 อริยสัจเป็นหลักธรรมหนึ่งที่มีความสำคัญต่อพระพุทธศาสนา ด้วยอริยสัจเป็นหลักธรรมที่
แสดงถึงเหตุและผล ความว่า เมื่อทุกข์เกิดขึ้น ทุกข์เกิดขึ้นจากอะไร และเมื่อทุกข์ดับลง ความดับนั้น
จะดับด้วยวิธีการหรือในรูปแบบใด อริยสัจจึงเป็นเรื่องของความทุกข์ล้วนๆ ดังปรากฏข้อความว่า 
“ท้ังในกาลก่อนและในบัดนี้ เราย่อมบัญญัติทุกข์และความดับทุกข์เท่านั้น” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 8 ข้อที่ 411 หน้าที่ 477 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และเมื่อพิจารณาลงลึกแล้ว ก็
จะพบว่า อริยสัจเป็นหลักธรรมที่ประยุกต์ใช้กับการกำจัดความทุกขห์รือปัญหา เพ่ือให้คนทั่วไปเข้าใจ
ง่าย และสามารถนำหลักธรรมนี้ไปปฏิบัติได้อย่างเหมาะสม ประกอบด้วยอริยสัจ 4 ประการคือ ทุกข์ 
สมุทัย นิโรธ มรรค ดังนี้ 



253 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
 1. ทุกข์สู่ ส มุทัย : รู้ทุกข์ เพื่ อสืบสาวไปหาเหตุ  อริยสัจถือได้ว่าเป็นลักษณะทาง
พระพุทธศาสนา เนื่องด้วยอริยสัจเป็นหลักคำสอนที่เน้นการสอนความจริงของชีวิตว่า ชีวิตหรือขันธ์ 
5 เป็นทุกข์ ซึ่งอริยสัจนี้เป็นหลักคำสอนที่นำมาประยุกต์ใช้ให้เกิดประโยชน์ในชีวิตประจำวัน  (พระ
พรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) ขั้นพ้ืนฐานคือให้มนุษย์สามารถกำจัดความทุกข์ที่มีอยู่ให้ดับลง 
ขั้นสูงสุดคือทำให้มนุษย์สามารถทำนิพพานให้แจ้งได้  การปฏิบัติตนต่อหน้าที่อริยสัจอย่างถูกต้อง 
เรียกว่า กิจในอริยสัจหรือญาณทัสสนะ มี 4 ประการ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 19 ข้อที่ 1081 
หน้าที่ 594 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ดังนี้ 1) ทุกขอริยสัจนี้ควรกำหนดรู้ 2) ทุกขสมุท
ยอริยสัจนี้ควรละ 3) ทุกขนิโรธอริยสัจนี้ควรทำให้แจ้ง 4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจนี้ควรเจริญ  
 หลักวิธีคิดเริ่มต้นด้วยกำหนดรู้ทุกข์ ทำความเข้าใจทุกข์และสืบค้นหาสาเหตุของทุกข์ 
เพ่ือที่จะทำการละเหตุของทุกข์ จากนั้นกำหนดเป้าหมายคือ ภาวะความดับทุกข์ เพ่ือกระทำ
เป้าหมายให้แจ้ง และสุดท้ายต้องหาวิธีหรือเส้นทางที่จะพาตนไปสู่เป้าหมายคือ ภาวะของความดับ
ทุกข์ ในที่นี้คือ อริยมรรคมีองค์ 8 การกำจัดความทุกข์นั้น ต้องพิจารณาถึงความสัมพันธ์ระหว่าง
มนุษย์กับโลกหรือมนุษย์กับชีวิต มนุษย์จะเข้าไปสัมพันธ์กับสิ่งเหล่านี้ด้วยอวิชชา ตัณหาและ
อุปาทาน สามตัวนี้จะทำให้เกิดปัญหาขึ้นทันที จากทุกข์ในไตรลักษณ์ ก็กลับกลายมาเป็นทุกข์ในใจ
คน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2547) จนทำให้จิตใจมนุษย์ปรุงแต่งไปต่างๆ ตัวอวิชชา ตัณหาและ
อุปาทานที่เป็นตัวเชื่อมความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับโลกหรือมนุษย์กับชีวิต อวิชชา ตัณหาและ
อุปาทานจัดเป็นตัวเหตุของความทุกข์ พระพุทธองค์ทรงตรัสเพียงแค่ ตัณหาในข้อเหตุแห่งทุกข์
เท่านั้น อาจเป็นเพราะตัณหาเป็นกิเลสที่สามารถรับรู้ได้ ไม่เหมือนตัวอวิชชาที่ยากต่อการสังเกตได้ใน
บุคคลทั่วไป ต้องอาศัยการปฏิบัติวิปัสสนาเท่านั้น จึงจะรู้ถึงความมีอยู่ของอวิชชาได้ ส่วนอุปาทาน
เป็นผลที่เกิดจากตัณหาอีกทีหนึ่ง อาจวิเคราะห์ได้ว่า อวิชชาเป็นเหตุให้เกิดตัณหา ตัณหาเป็นเหตุให้
เกิดอุปาทาน หรือวิเคราะห์ว่า พระพุทธองค์ทรงแสดงต้นเหตุของทุกข์แบบย่อ การแสดงอวิชชา 
ตัณหา อุปาทาน จึงเป็นการแสดงในรูปแบบละเอียด 
 2. อริยมรรค ย่อลงแล้วคือไตรสิกขา วิธีการกำจัดความทุกข์ทำนิโรธให้แจ้ง ความทุกข์
อันเกิดจากอวิชชา ตัณหา อุปาทาน หรืออแสดงในรูปแบบย่อเพียงแค่ ตัณหา สามารถถูกกำจัดได้
ด้วยตัวปัญญาหรือตัววิชชา และจะพบภาวะดับทุกข์คือ นิพพาน การที่จะทำให้ตัววิชชาเกิดขึ้นได้ 
จำเป็นต้องฝึกฝนซึ่งเรียกว่า สิกขา เรียนรู้ ฝึกพัฒนา 3 ด้าน คือ ศีล สมาธิและปัญญา สามด้าน
ดังกล่าวนี้ เมื่อนำมาแยกออกก็จะได้ 8 ประการ เรียกว่า อริยมรรคมีองค์ 8 ศีล สมาธิและปัญญา จึง
เป็นตัวเดียวกันกับอริยมรรคมีองค์ 8 โดยหน้าที่ของศีล สมาธิและปัญญา คน (พระธรรมปิฎก (ป.อ. 
ปยุตฺโต), 2547) สรุปได้ ดังนี้ 
 ก. ศีล เป็นตัวพัฒนาพฤติกรรม เพ่ือให้เกิดความดีงามขึ้นแก่ตนเอง ซึ่งจะต้องมีวินัยเข้ามา
เป็นตัวกำหนดรูปแบบระเบียบแบบแผนในสังคม เพ่ือจัดระบบพฤติกรรมให้บุคคลดำรงอยู่ในวินัย 
แล้วจะทำให้เกิดศีล ศีลจึงหมายถึงคุณสมบัติของคนท่ีตั้งอยู่ในวินัย เรียกว่า อธิศีลสิกขา 
 ข. สมาธิ เป็นการพัฒนาด้านจิตใจ เพ่ือให้จิตใจตั้งมั่นซึ่งจะช่วยให้คุณสมบัติอ่ืนๆ ตั้งอยู่ได้ 
และเจริญงอกงามได้ โดยต้องให้มีธรรมเหล่านี้เกิดขึ้นแก่จิตใจ อาทิ เมตตา กรุณา ศรัทธา กตัญญู
กตเวที ความเพียร ความอดทน ความสุข ตลอดจนการช่วยให้ปัญญาทำงานได้ดี เรียกว่า อธิจิต
สิกขา 



254  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
 ค. ปัญญา เป็นกระบวนการพัฒนาความรู้และความเข้าใจ เรียกว่า อธิปัญญาสิกขาการที่
ชีวิตจะดำรงอยู่ได้ ต้องมีการฝึกฝนศึกษา หรือสิกขาตลอดเวลา หมายความว่าชีวิตคือการศึกษา 
มรรคมีองค์ 8 กับไตรสิกขา และจัดเข้าหมวดได้ดังนี้ หมวดศีล คือ สัมมาวาจา สัมมากัมมันตะและ
สัมมาอาชีวะ หมวดสมาธิ คือ สัมมาวายามะ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ และหมวดปัญญา คือ สัมมาทิฏฐิ
สัมมาสังกัปปะ 
 การพัฒนาชีวิตมนุษย์ตามหลักไตรสิกขาเพ่ือขจัดปัญหาต่างๆ ให้หมดไป ต้องเริ่มต้น
กระบวนการด้วยความรู้เข้าใจวางแนวความคิดถูกต้อง ทั้งเจตจำนง ความเพียรพยายามและสติมา
ตอบสนองแนวความคิด พฤติกรรมมาสนองเจตจำนงและความเพียรพยาม ดำเนินชีวิตด้วยการ
เรียนรู้และปฏิบัติต่อประสบการณ์และขจัดปัญหาต่างๆ ได้อย่างถูกต้อง ไตรสิกขาจึงมาเชื่อมโยงกับ
มรรคในส่วนที่ไตรสิกขาเป็นการพัฒนาชีวิตเพ่ือให้มรรคคือวิถีชีวิตถูกต้องดีงามคน (พระธรรมปิฎก 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2547) และขจัดปัญหาต่างๆ ให้หมดสิ้นไปด้วย 
 สรุปความว่า อริยสัจเป็นหลักธรรมที่สอนเรื่องทุกข์ และความดับทุกข์ อริยสัจจึงสามารถนำมา
ประยุกต์ใช้กับการกำจัดความทุกข์ได้ หลักธรรมนี้จึงเป็นลักษณะทางพระพุทธศาสนาที่เน้นความจริงของชีวิต 
ให้แนวคิด หรือการรู้ การปฏิบัติตนต่อหน้าที่อริยสัจอย่างถูกต้อง เริ่มแรกต้องกำหนดรู้ทุกข์ หรือที่มาของ
ปัญหา ได้แก่ อวิชชา ตัณหา อุปาทาน ซึ่งเป็นสิ่งที่มนุษย์จะเข้าไปสัมพันธ์ระหว่างโลกกับชีวิต ในอริยสัจ
แสดงเพียงแค่ ตัณหาในรูปแบบย่อเท่านั้น การที่จะกำจัดตัวทุกข์ และทำนิพพานให้แจ้งได้ วิชชาต้องเกิดก่อน 
ดังนั้น หลักไตรสิกขาจึงเป็นสิ่งสำคัญมาก ด้วยไตรสิกขาเป็นการฝึกฝนด้านพฤติกรรมคือ ศีล จิตใจคือ สมาธิ 
ปัญญา เมื่อฝึกอบรมทั้ง 3 ด้านแล้ว ความทุกข์หรือปัญหาก็จะหมดสิ้นไป 
 
อริยสัจกับการแก้ปัญหาในสังคมไทย 
 ปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคมไทยเกิดจากสาเหตุหลากหลาย แต่สาเหตุสำคัญที่ก่อปัญหาให้มากมาย 
ได้แก่ ความขาด หรือความบกพร่องในพฤติกรรม และจิตใจของบุคคล อันเกิดมาจากการประกาศใช้
แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ที่มีนโนบายพัฒนาประเทศให้ทันสมัยตามตะวันตก มี
จุดมุ่งหมายให้ชนบทและประเทศไทยมีความเจริญขึ้นในด้านวัตถุ ดังจะเห็นได้จากกระบวนการพัฒนา
ประเทศในช่วงแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ ฉบับที่ 1-2 เน้นการเติบโตด้านเศรษฐกิจด้วย
การลงทุนกระจายการพัฒนาด้านโครงสร้างพ้ืนฐาน ผลปรากฏว่า เกิดปัญหาช่องว่างระหว่างการ
กระจายรายได้ และคุณภาพชีวิตของคนในชนบท แผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 3 ให้ความสำคัญกับการพัฒนา
สังคม ควบคู่กับการพัฒนาเศรษฐกิจ ต่อมาในช่วงแผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 4 เกิดความผันผวนทางด้าน
การเมือง และวิกฤตเกี่ยวกับน้ำมันก่อเกิดปัญหาการขาดดุลทางการค้าและดุลบัญชีเดิมสะพัดอย่าง
รุนแรง แผนพัฒนาฯ ฉบับที่ 5-6 มุ่งรักษาเสถียรภาพทางเศรษฐกิจ รวมไปถึงให้ความสำคัญกับการ
แก้ไขปัญหาความยากจน ซึ่งประเทศไทยได้มีการปรับแผนพัฒนาประเทศเรื่อยๆ แต่ละแผนของการ
พัฒนาล้วนแต่ประสบกับปัญหาในแผนพัฒนา ฉบับที่ 7 เกิดความไม่สมดุลในการพัฒนา กล่าวคือ 
ปัญหาความเลื่อมล้ำของการกระจายรายได้  และผลประโยชน์จากการพัฒนาระหว่างภาค ระหว่าง
ชนบทกับเมือง และระหว่างกลุ่มคนในสังคม และยังมีปัญหาอ่ืนๆ อาทิ ปัญหายาเสพติด และความ
ปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน ทรัพยากรทางธรรมชาติถูกใช้ไปอย่างสิ้นเปลือง เมื่อทรัพยากรลดน้อยลง 



255 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
ก็ย่อมนำไปสู่ปัญหาในเรื่องของความขัดแย้ง (สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม
แห่งชาติ, 2544)  
 เมื่อจะสรุปปัญหาภายในสังคมไทย จะสามารถสรุปได้เป็นดังนี้ (พระวิชัย โพธิ์นอก, 2550) 1) 
ปัญหาด้านเศรษฐกิจ อาทิ ความยากจน การขาดแคลนปัจจัย 4 สวัสดิการและสภาพการทำงาน 
ภาคอุตสาหกรรม ความไม่สมดุลในการกระจายรายได้ เป็นต้น 2) ปัญหาด้านสังคม เป็นปัญหาที่เกิด
ขึ้นกับระบบสังคม หรือโครงสร้างทางสังคม อาทิ การศึกษา ความเสื่อมโทรมทางด้านศีลธรรมและจิตใจ 
อาชญากรรม ยาเสพติด โรคเอดส์ เป็นต้น 3) ปัญหาด้านการเมือง อาทิ การทุจริตคอร์รัปชัน เป็นต้น 
 การที่จะแก้ไขปัญหาต่างๆ ที่ เกิดขึ้นภายในสังคมไทย จำเป็นต้องนำหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนามาประยุกต์ใช้เพ่ือให้เกิดประโยชน์ หลักธรรมทางพระพุทธศาสนามีหลากหลาย
หลักธรรม แต่มีอยู่หลักธรรมหนึ่งที่สามารถช่วยแก้ปัญหาต่างๆ ภายในสังคมไทยได้ หลักธรรมก็คือ 
อริยสัจนั้นเอง การประยุกต์อริยสัจเพ่ือการแก้ไขปัญหานั้น ประเด็นสำคัญต้องมีปัญหาคือ ความทุกข์
ที่จะต้องแก้ไขเสียก่อน แล้วจึงจะหาสาเหตุ และกำหนดเป้าหมายที่จะทำให้ปัญหาหรือความทุกข์นั้น
ดับลง สุดท้ายก็ค่อยหาวิธีการในการแก้ไขปัญหา การแก้ไขปัญหาตามแนวอริยสัจทั้ง 4 จะทำให้เข้า
ปัญหาว่าคืออะไร สาเหตุของปัญหาทางออกอยู่ตรงไหน และจะลงมือแก้ไขปัญหาได้อย่างไรด้วย
วิธีแก้ไขปัญหาแบบอริยสัจ 4 จึงจำเป็นต้องวิเคราะห์ปัญหาต่างๆ ภายในสังคมให้ชัดเจน สังคมไทยก็
จะพบกับความจริงหลายอย่างที่จะนำไปสู่การแก้ไขปัญหาได้อย่างถูกต้อง แต่การจะแก้ปัญหาได้ 
ไม่ใช่แค่ทราบถึงความหมายในแต่ละข้อเท่านั้น จำเป็นจะต้องนำกิจในอริยสัจที่ปรากฏในธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตรมาใช้ควบคู่กับการแก้ไขปัญหาด้วยคือ สัจญาณ กิจญาณ กตญาณ เรียกว่า ญาณทัส
สนะ หรือวนรอบ 3 อาการ 12 อย่าง ดังนี้ 
 ทุกขอริยสัจคือ ความทุกข์หรือปัญหาต่างๆ ในที่นี้หมายถึง ปัญหาภายในสังคมไทยอันเป็น
ผลมาจากความประพฤติทางกาย วาจาและใจที่ไม่ถูกต้อง เป็นผลลัพธ์ที่นำความทุกข์หรือปัญหามา
ให้ทั้งแก่ตนเองและสังคมที่ไม่มีที่สิ้นสุด จึงจำเป็นที่จะต้องทำหน้าที่ทุกขอริยสัจให้ถูกต้อง กล่าวคือ 
การกำหนดรู้ เพราะทุกขอริยสัจมีเพ่ือไว้กำหนดรู้ รู้สภาพตามความเป็นจริงของปัญหานั้นๆ ว่า มัน
เป็นปัญหา ปัญหานี้สามารถก่อทุกข์ ก่อความเดือดร้อนให้แก่ผู้อ่ืนได้จริง รู้ว่าหากไม่แก้ไขปัญหา 
ปัญหาเหล่านั้นก็จะรุกลามจากปัญหาเล็กก็จะทำให้เป็นปัญหาที่ใหญ่โตได้ 
 ทุกขสมุทยอริยสัจ คือ เหตุของความทุกข์ หรือสาเหตุของปัญหา ในที่นี้หมายถึง สาเหตุ
ปัญหาภายในสังคมไทย เป็นต้นเหตุของปัญหา ซึ่งเหตุของปัญหาเกิดจากอวิชชา ความไม่รู้ จึงทำให้
เกิดตัณหา และต่อมาก็เกิดความยึดมั่น หรืออุปาทานขึ้น กิจที่ควรทำในทุกขสมุทยอริยสัจก็คือ การ
ละ อวิชชา ตัณหา อุปาทาน เพราะอวิชชา ตัณหา อุปาทานนี้มีขึ้นที่ใด ย่อมกอ่ทุกข์ให้แก่บุคคลนั้น 
 ทุกขนิโรธอริยสัจคือ ภาวะดับทุกข์ หรือภาวะที่ปราศจากปัญหา ในที่นี้หมายถึงความ
ปราศจากปัญหาภายในสังคมไทยเป็นผลอันเกิดจากการลงมือปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงภาวะดับปัญหา กิจใน
ทุกขนิโรธอริยสัจก็คือ การทำให้แจ้ง  
 ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจคือ ข้อปฏิบัติที่จะพาไปสู่ความดับทุกข์ หรือปัญหาคือนิโรธ
อริยสัจได้ ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจจึงเป็นเหตุของทุกขนิโรธอริยสัจ ซึ่งข้อปฏิบัตินี้มีอยู่ด้วยกัน 
8 ข้อ รวมลงแล้วก็คือไตรสิกขาซึ่งผู้วิจัยจะได้กล่าวต่อไป กิจในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจก็คือ 
การทำให้เจริญ 



256  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
 การประยุกต์ใช้อริยสัจจำเป็นต้องที่จะนำกิจหรือหน้าที่เข้ามามีส่วนช่วยเหลือการแก้ปัญหา
ภายในสังคมไทยด้วย เนื่องจากตัวอริยสัจทั้ง 4 ข้อ ผู้วิจัยวิเคราะห์ว่า ทั้ง 4 ข้อ เป็นแค่เพียงหลักการ
ที่พระพุทธองค์ทรงให้ไว้เพ่ือการดับทุกข์ หรือการดับปัญหา เท่านั้น ตัวอริยสัจทั้ง 4 ข้อ ไม่สามารถท่ี
จะแก้ปัญหาได้ด้วยตัวของมันเอง กล่าวคือ ทุกขอริยสัจจนถึงทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจเป็น
เพียงการแสดงความหมายให้คนทั่วไปได้ทราบว่า ความหมายของแต่ละข้อคืออะไร หากจะให้อริยสัจ
ทั้ง 4 ข้อ สามารถช่วยแก้ไขปัญหาหรือความทุกข์ต่างๆ ได้ ต้องนำกิจคือ ญาณทัสสนะหรือวนรอบ 3 
อาการ 12 อย่าง เข้ามามีส่วนร่วมในการสนับสนุน คอยเป็นตัวขับเคลื่อนให้อริยสัจทั้ง 4 ข้อ ดำเนิน
ไปได้ตามจุดมุ่งหมายของอริยสัจข้อนั้น ๆ โดยกิจในอริยสัจ มี 3 ประการคือ สัจญาณ กิจญาณ
และกตญาณ กิจทั้ง 3 ประการนี้จะมีอยู่ในอริยสัจทั้ง 4 ทุกข้อ กิจหรือหน้าที่ เมื่อวิเคราะห์แล้วก็จะ
ทรายได้ว่า สัจญาณคือ การรู้ความจริงในอริยสัจว่า ทุกขอริยสัจควรกำหนดรู้ ทุกขสมุทยอริยสัจควร
ละ ทุกขนิโรธอริยสัจควรทำให้แจ้งและทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจควรเจริญ กิจญาณคือ การรู้
หน้าที่ต่ออริยสัจที่พึงกระทำว่า ทุกขอริยสัจ เราต้องกำหนดรู้ ทุกขสมุทยอริยสัจเราต้องละ ทุกขนิโรธ
อริยสัจ เราต้องทำให้แจ้งและทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ เราต้องเจริญ กตญาณ คือ การรู้หน้าที่
ในอริยสัจว่าทำกิจเสร็จแล้วว่า ทุกขอริยสัจ กำหนดรู้เรียบร้อยแล้ว ทุกขสมุทยอริยสัจ ละได้
เรียบร้อยแล้ว ทุกขนิโรธอริยสัจ ทำให้แจ้งเรียบร้อยแล้ว และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ได้
เจริญเรียบร้อยแล้ว อาการ 12 อย่าง ได้แก่ อาการที่กิจในอริยสัจแต่ละข้อวนเพ่ือทำหน้าที่ของตน
ครบทั้ง 4 ข้อ กิจข้อละ 3 ประการ รวมเป็นอาการ 12 อย่าง 
 การนำกิจในอริยสัจมาประยุกต์ใช้เพ่ือแก้ไขปัญหาสังคม ผู้วิจัยวิเคราะห์ว่า ต้องประยุกต์ใช้
ดังนี้ 1) ทุกขอริยสัจ ปัญหาคืออะไร หน้าที่ที่สามารถทำได้ในข้อนี้คือ รู้ จักว่า ปัญหา นี้คือปัญหา  
(สัจญาณ) แล้วก็ต้องทำตามกิจนั้นในทุกขอริยสัจ เข้าไปกำหนดรู้ตัวปัญหาที่เกิดขึ้น (กิจญาณ) และเมื่อ
กำหนดรู้ว่า ปัญหานี้คือปัญหาที่เกิดมาแล้ว สร้างความเดือดร้อนแล้ว เมื่อรู้เช่นนั้น จึงได้ชื่อว่า กำหนดรู้
เรียบร้อยแล้ว (กตญาณ) 2) ทุกขสมุทยอริยสัจ สาเหตุของปัญหาคืออะไร รู้จักว่านี้คือสาเหตุ (สัจญาณ) 
แล้วก็ต้องทำตามกิจนั้นในทุกขสมุทยอริยสัจ เข้าไปละสาเหตุของปัญหา (กิจญาณ) และเมื่อได้ทำการ
ละสาเหตุว่า สาเหตุของปัญหาคืออะไรได้แล้ว ชื่อว่า ละได้เรียบร้อยแล้ว (กตญาณ) 3) ทุกขนิโรธอริยสัจ 
ภาวะที่ปราศจากปัญหา ภาวะที่ปัญหานั้นดับลง หน้าที่ที่สามารถทำได้ในข้อนี้คือ รู้จักว่านี้คือความดับ
ของปัญหา (สัจญาณ) แล้วก็ต้องทำตามกิจนั้นในทุกขนิโรธอริยสัจ เข้าไปทำให้แจ้ง หรือทำให้ภาวะ
ความดับของปัญหามีขึ้น เป็นขึ้น ในข้อนี้กล่าวให้เข้าใจอย่างยิ่งขึ้นคือ การตั้งเป้าหมายในการทำให้
บรรลุความดับของปัญหา (กิจญาณ) และเมื่อได้ทำให้แจ้ง หรือทำให้ภาวะดับบัญหามีขึ้น เป็นขึ้นแล้ว 
จึงชื่อว่า ทำให้แจ้งเรียบร้อยแล้ว (กตญาณ) 4) ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ หนทางที่นำไปสู่ความ
ดับของปัญหา หน้าที่ที่สามารถทำได้ในข้อนี้คือ รู้จักว่านี้คือทางดำเนินให้พ้นจากปัญหา (สัจญาณ) แล้ว
ก็ต้องทำตามกิจนั้นในทุกขนิโรธอริยสัจคือ ทำให้หนทางในความดับของปัญหานั้นเจริญหรือเพ่ิมพูน
ยิ่งขึ้น (กิจญาณ) และเม่ือได้ทำให้เจริญคือ หาวิธีการดับปัญหาได้เรียบร้อยแล้ว จึงชื่อว่า ทำให้เจริญ
แล้ว (กตญาณ)  
 การแก้ไขปัญหาตามแนวอริยสัจ จึงต้องนำกิจที่อยู่ในอริยสัจมาประยุกต์ใช้ควบคู่กับตัว
อริยสัจทั้ง 4 ข้อ แต่ถึงกระนั้น การที่จะรู้ ละ ทำให้แจ้ง ทำให้เจริญเพียงอย่างเดียว ไม่สามารถที่จะ
แก้ไขปัญหาใดๆ ได้ ต่อเมื่อนำมรรค หรือทางในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจมาเป็นตัวขับเคลื่อน



257 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
ให้ความดับทุกข์ หรือความดับของปัญหาบรรลุแล้ว ปัญหาทั้งหมดย่อมสิ้นไปด้วยอริยมรรคมีองค์ 8 
ได้แก่ สัมมาทิฏฐิไปจนถึงสัมมาสมาธิ ในส่วนของทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ผู้วิจัยนั้นมี
ความเห็นว่า ทั้ง 8 ที่พระพุทธเจ้าทรงให้ไว้นั้น เป็นเพียงการอธิบายไว้เป็นหลัก กล่าวคือ พระพุทธ
องค์ทรงอธิบายไว้เพียงว่า การปฏิบัติเพ่ือทำความสิ้นทุกข์หรือปัญหาได้นั้น ต้องปฏิบัติตามทั้ง 8 ข้อ
ที่หนึ่ง สัมมาทิฏฐิคืออะไร ไปจนถึงสัมมาสมาธิคืออะไร 
 แท้จริงแล้ว ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ก็สามารถนำมาปฏิบัติตามหลักไตรสิกขาหรือ
อริยมรรคมีองค์ 8 ฉบับย่อ จึงเป็นหัวใจสำคัญในการปฏิบัติเพ่ือทำความสิ้นทุกข์หรือปัญหาให้บัง
เกิดขึ้น โดยไตรสิกขา เป็นหลักธรรม และเป็นกระบวนการเรียนรู้ทางพระพุทธศาสนาเพ่ือให้ได้พบ
กับความสุข ด้วยการเรียนรู้จากการสัมผัสกับสิ่งแวดล้อม ปัญหาและสถานการณ์ต่างๆ จนเกิดความ
ชำนาญคล่องตัวในการแก้ปัญหารอบตัวที่เกิดขึ้นในสังคมไทย มีคุณธรรม สามารถดำเนินชีวิตที่ดีได้
ตามอริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งการเรียนรู้ตามไตรสิกขา เป็นการศึกษาปฏิบัติเพ่ืออบรมกาย วาจา ใจหรือ
อาจเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า อบรมสติปัญญาให้เพ่ิมพูนสูงยิ่งขึ้น จนเกิดการพัฒนาอย่างเต็มรอบและมี
คุณภาพ เมื่ออบรมทั้งกาย วาจา ใจจนสมบูรณ์แล้ว ก็จะทำให้สังคมไทยเกิดความสงบสุข เป็น
ระเบียบเรียบร้อย สังคมดำเนินต่อไปได้ด้วยความราบรื่น  

พระพุทธองค์ทรงให้ความสำคัญกับไตรสิกขา ดังปรากฏข้อความในพระพุทธพจน์  ใน
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 143 หน้าที่ 89 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ความ
ว่า ศีลมีลักษณะอย่างนี้ สมาธิมีลักษณะอย่างนี้ ปัญญามีลักษณะอย่างนี้ สมาธิอันบุคคลอบรมโดยมีศีล
เป็นฐาน ย่อมมีผลมาก มีอานิสงส์มาก ปัญญาอันบุคคลอบรมโดยมีสมาธิเป็นฐาน ย่อมมีผลมากมี
อานิสงส์มาก จิตอันบุคคลอบรมโดยมีปัญญาเป็นฐาน ย่อมหลุดพ้นโดยชอบจากอาสวะทั้งหลาย คือ 
กามาสวะ ภวาสวะ และอวิชชาสวะ  

ความสัมพันธ์ของชีวิตทั้ง 3 ด้านคือ ศีล สมาธิและปัญญา (สุมานพ ศิวารัตน์, 2560) มีดังนี้ 1) 
ด้านพฤติกรรม จะสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทั้งทางด้านวัตถุและสังคม ตั้งแต่ปัจจัย 4 ธรรมชาติและ
สิ่งแวดล้อมต่างๆ รวมไปถึงเทคโนโลยีสารสนเทศ ตลอดจนถึงมนุษย์ด้วยกัน ด้วยพฤติกรรมทั้งทางกาย
และวาจา 2) ด้านจิตใจ เป็นความสัมพันธ์กับพฤติกรรมทั้งหมด กล่าวคือ การรับรู้เข้ามาและการ
แสดงออกแต่ละครั้งไม่ว่าจะเป็นการกระทำ การพูดหรือแม้แต่การคิด ย่อมเกิดจากความตั้งใจ อาทิ 
ความรัก ความเมตตา ความโกรธ ความเกลียดชัง เป็นต้น ความสัมพันธ์กับพฤติกรรมเป็นการดำเนิน
ชีวิตด้านจิตใจ เป็นเรื่องของคุณธรรม จริยธรรม ความดีงามหรือความชั่วที่แสดงถึงสมรรถภาพและ
ประสิทธิภาพของจิตใจว่า มีความเข้มแข็ง อดทน เพียรพยายามและมีสติสมาธิเพียงใด 3) ด้านปัญญา 
เป็นการแสดงออกของพฤติกรรมทั้งหมดว่า มีการแสดงออกภายในขอบเขตอย่างไร พฤติกรรมที่แสดง
ออกมาทั้งหมดนั้นขึ้นอยู่กับความรู้และข้อมูลที่มี หากมีความรู้แค่ไหนเราก็มีพฤติกรรมแค่นั้น จึง
หมายความว่า เรามีพฤติกรรมภายในขอบเขตของความรู้ที่เรียกว่า ปัญญา ฉะนั้น หากัญญาได้ขยาย
ออกไปมีปัญญามากขึ้น พฤติกรรมก็จะขยายกว้างขึ้นซับซ้อนมากขึ้นและเกิดผลยิ่งขึ้นในการดำเนินชีวิต 

จากข้อความที่กล่าวมาข้างต้น หากพิจารณาแล้ว ก็จะพบว่า การแก้ไขปัญหาภายในสังคม
ด้วยการนำไตรสิกขามาเป็นตัวขับเคลื่อนการขจัดปัญหานั้น ก็จะพบว่า การที่จะแก้ไขปัญหาภายใน
สังคมไทยได้ ต้องมีการอบรมพฤติกรรม จิตใจและปัญญา ดังนั้น การแก้ไขปัญหาต้องแก้ไขที่ตัว
บุคคล กล่าวคือ ต้องพัฒนาที่ตัวบุคคลเสียก่อน ได้แก่ ศีลหรือตัวพฤติกรรม ต้องให้มนุษย์มีศีล ในที่นี้



258  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
ก็จะกล่าวเพียงแค่ศีล 5 เท่านั้น หากสังคมไทยไม่มีศีลเป็นเครื่องคุ้มครองแล้ว สังคมไทยก็จะไม่ต่าง
อะไรกับสังคมของสัตว์เดรัจฉาน ไม่ใช่สังคมของสัตว์ที่ประเสริฐ เพราะสังคมย่อมมีแต่ความเดือดร้อน
ซึ่งมนุษย์ต้องประกอบด้วย 1) ปาณาติปาตา เวรมณี เว้นจากการปลงชีวิต เพ่ือให้มนุษย์มีความ
เมตตา กรุณาต่อเพ่ือนมนุษย์ด้วยกัน และสัตว์เดรัจฉาน 2) อทินฺนาทานา เวรมณี เว้นจากการถือเอา
ของที่เขามิได้ให้ เพ่ือให้มนุษย์เคารพในกรรมสิทธิ์ของผู้อ่ืน ประกอบสัมมาชีพ ไม่ประกอบมิจฉาชีพ
เลี้ยงชีพผิดทาง 3) กาเมสุมิจฺฉาจารา เวรมณี เว้นจากการประพฤติผิดในกาม เพ่ือให้มนุษย์สร้าง
ความสามัคคีไม่มีความแตกแยกต่อกันและกัน ไม่สำส่อนกันเยี่ยงสัตว์เดียรัจฉาน หรือเป็นผู้มักมากใน
กาม เรียกอีกอย่างว่า บ้ากาม 4) มุสาวาทา เวรมณี เว้นจากการพูดเท็จ โกหก หลอกลวง เพ่ือ
ป้องกันการทําลายประโยชน์ของตนและผู้อ่ืนด้วยการพูดเท็จ 5) สุราเมรยมชฺชปมาทฏฺฐานา เวรมณี 
เว้นจากน้ำเมาคือสุราและเมรัยอันเป็นที่ตั้งแห่งความประมาท  เพ่ือให้คนมีสติไม่ประมาท รักษาสติ
ของตนไว้ ปฏิบัติงานประจำเพ่ือดำรงชีวิตโดยราบรื่น  สมาธิหรือจิตใจ มนุษย์ควรจะต้องมีสมาธิคือ 
ความตั้งใจมั่นทั้งในเรื่องของการเล่าเรียนศึกษา หรือการทำงานต่างๆ อาทิ ต้องมีสมาธิในการอ่าน
หนังสือ มีสมาธิในการเขียนหนังสือ มีสมาธิในการฟังบรรยาย ด้วยหากไม่มีสมาธิในการทำกิจการ
งานต่างๆ กิจการงานนั้นๆ ก็จะไม่ประสบผลสำเร็จ และปัญญา มนุษย์จะต้องมีการพิจารณาให้เกิด
ความรู้แจ้งเห็นจริง โดยลำดับในการฝึกฝนอบรมปัญญามีอยู่ 3 ระดับ (พระพงศ์พิณันป์ ปิ่นพาน, 
2564) ดังนี้ 1) สุตมยปัญญา ปัญญาที่เกิดจากการฟัง ปัญญาที่เกิดจากการฟังมาจากผู้อ่ืน อาทิ 
การศึกษาเล่าเรียนจากอาจารย์ จากการอ่านหนังสือ จากการฟังบรรยาย 2) จินตามยปัญญา ปัญญา
เกิดจากการคิดพิจารณาหาเหตุผลด้วยตนเอง ด้วยการคิดค้นทดลองหาเหตุผลด้วยตนเอง จนเกิด
ปัญญารู้ชัดในเรื่องนั้นขึ้น อาทิ นักวิทยาศาสตร์เป็นต้น 3) ภาวนามยปัญญา ปัญญาเกิดจากการ
ฝึกอบรม หรือปัญญาที่เกิดแต่การฝึกลงมือปฏิบัติ ภาวนามยปัญญาที่เกิดจากการเจริญภาวนา เป็น
ปัญญาที่เกิดขึน้ได้จากการสัมผัสต่อสิ่งทั้งหลายด้วยตัวของเราเอง 

เมื่อมนุษย์ได้มีการฝึกอบรมด้านศีลหรือพฤติกรรม ด้านสมาธิหรือจิตใจและด้านปัญญาตาม
ไตรสิกขาแล้ว มนุษย์ก็จะมีการดำเนินชีวิตอยู่ในสังคม ในที่นี้คือสังคมไทยได้อย่างสงบสุขและมีความ
เรียบร้อย ไม่ก่อความเดือดร้อน เพราะมีศีลเป็นเกราะป้องกันพฤติกรรมทางกายและวาจาไว้แล้ว แต่
แม้ว่าศีลจะสมบูรณ์แล้วก็ตาม ก็ไม่ใช่ว่าจะหยุดอยู่เพียงแค่ระดับของศีลเท่านั้น ควรที่จะพัฒนาจิตใจ
คือ พัฒนาสมาธิเป็นหลักสำคัญ เพราะหากมนุษย์มีสมาธิดีแล้ว กิจการงานต่างๆ ก็จะสำเร็จ 
ไม่ประสบกับปัญหา และสุดท้ายต้องพัฒนาปัญญา 3 ระดับ ระดับที่ 1 คือ ปัญญาเกิดเกิดจากการฟัง 
พูด อ่านเขียน ระดับที่ 2 คือ ปัญญาเกิดจากความคิด วิเคราะห์ ระดับที่ 3 คือ ปัญญาที่เกิดจากการ
ประจักษ์ด้วยตนเอง หากฝึกฝนอบรมตามไตรสิกขา ปัญหาภายในสังคมไทยก็จะไม่เกิดขึ้น  จาก
ปัญหาที่มี อวิชชา ตัณหา อุปาทานหรือตัณหาในรูปที่ปรากฏในทุกขอริยสัจอย่างเดียวนั้น ก็จะถูก
การฝึกฝนอบรมขัดเกลาด้วยไตรสิกขาจนกลายเป็นวิชชา หรือจากมิจฉามีมิจฉาทิฏฐิเป็นต้นให้
กลายเป็นสัมมาทิฏฐิ สังคมไทยก็จะสงบสุข ไม่เกิดปัญหาใดๆ ขึ้น 

สรุป การแก้ปัญหาต่างๆ ภายในสังคมไทย จำเป็นที่จะต้องนำกิจในอริยสัจ หรือหน้าที่ใน
อริยสัจเข้ามาประยุกต์ควบคู่กับอริยสัจทั้ง 4 ข้อ คือ ทุกขอริยสัจ กำหนดรู้ ทุกขสมุทยอริยสัจ ควร
ละ ทุกขนิโรธอริยสัจ ควรทำให้แจ้ง ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ควรให้เจริญ และต้องเข้าไป
รับทราบในกิจนั้น ทุกขอริยสัจ รู้ว่าปัญหาคืออะไร ทุกขสมุทยอริยสัจ ละเหตุของปัญหา ปัญหานั้น



259 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
เกิดจากอะไรก็ละตรงจุดนั้น ทุกขนิโรธอริยสัจ ตั้งจุดหมายไว้ว่า ความดับทุกข์นี้ต้องทำให้ได้ และ
ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ทำวิธีที่จะทำให้ปัญหาดับลง ในที่นี้คืออริยมรรคมีองค์ 8 หรือ
ไตรสิกขา เมื่อทราบว่ากิจต่างๆ ในอริยสัจทั้ง 4 ข้อ ทำเสร็จสิ้นแล้ว ก็รู้ว่ากิจต่างๆ ในอริยสัจนั้นไม่มี
แล้ว กิจในอริยสัจมีสัจญาณ กิจญาณ กตญาณจึงจะสมบูรณ์ ขั้นต่อมาก็เป็นวิธีการนำความดับของ
ปัญหาให้บังเกิดขึ้น ซึ่งอยู่ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ได้แก่ อริยมรรคมีองค์ 8 ย่อลงแล้วเป็น
ไตรสิกขา ศีล สมาธิ ปัญญา ขั้นแรกก็ต้องพัฒนาศีลหรือความประพฤติทางกายและวาจา ข้อปฏิบัติก็
คือต้องมีศีล 5 ขันที่สองก็ต้องพัฒนาที่สมาธิหรือจิตใจ ให้มีจิตใจที่ตั้งมั่น ตั้งใจทำภารกิการงาน ข้อ
สุดท้ายก็ต้องพัฒนาที่ปัญญา 3 ขั้น หากทำได้ครบทั้งหมด 3 ข้อ ปัญหาก็จะหมดลงไปในที่สุด 

 

บทสรุป 
 การนำอริยสัจมาประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหา จะต้องนำกิจในอริยสัจ สัจญาณ กิจญาณ กต
ญาณ เพ่ือรู้หน้าที่ในอริยสัจเข้ามาประยุกต์ควบคู่กับอริยสัจทั้ง 4 ข้อ คือ ทุกขอริยสัจ กำหนดรู้ 
ทุกขสมุทยอริยสัจ ควรละ ทุกขนิโรธอริยสัจ ควรทำให้แจ้ง ทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ควรให้
เจริญ และต้องเข้าไปรับทราบในกิจนั้น ทุกขอริยสัจ รู้ว่าปัญหาคืออะไร ทุกขสมุทยอริยสัจ ละเหตุ
ของปัญหา ปัญหานั้นเกิดจากอะไรก็ละตรงจุดนั้น ทุกขนิโรธอริยสัจ ตั้งจุดหมายไว้ว่า ความดับทุกข์นี้
ต้องทำให้ได้ และทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ทำวิธีที่จะทำให้ปัญหาดับลง ด้วยปฏิบัติตาม
อริยมรรคมีองค์ 8 ในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทาอริยสัจ ซึ่งย่อลงแล้วก็คือไตรสิกขา ปฏิบัติตามศีล 
สมาธิและปัญญาเพ่ือทำปัญหาภายในสังคมไทยให้หมดไป 

 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺ โต). (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่  39.

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2558). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม พิมพ์ครั้ง

ที่ 30. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.ปยุตฺ โต). (2554). แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา. พิมพ์ครั้งที่  17. 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2547). ทุกข์สำหรับเห็น แต่สุขสำหรับเป็น. กรุงเทพมหานคร: ธรรมสภา. 
พระวิชัย โพธิ์นอก. (2550). อวิชชาในพระสุตตันตปิฎกที่มีผลต่อปัญหาและแนวทางแกไขปัญหาใน

สังคมไทย. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต สาขาไทยศึกษา. บัณฑิตวิทยาลัย: 
มหาวิทยาลัยราชภัฎธนบุรี.  

พระพงศ์พิณันป์ ปิ่นพาน. (2564). แนวความคิดในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ตามหลักไตรสิกขา. โดย 
พันโท อเนก คงขุนทด. วารสารศิลปะการจัดการ. (5) 1 มกราคม - เมษายน, 170-171. 

พิเชฐ ทั่งโต. (2559). พุทธธรรมกับการป้องกันปัญหาการทุจริตคอร์รัปชันในสังคมไทย. วารสาร
จันทรเกษมสาร. (22) 43 กรกฎาคม – ธันวาคม 2559, 3. 



260  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
จารุวรรณ  สุขุมาลพงษ์ . (2556). แนวโน้มของคอร์รัปชัน ในประเทศไทย (The Trend of 

Corruption in Thailand)”. รายงานวิ จั ย . กรุ ง เทพฯ : สำนั ก งาน เลขาธิการสภ า
ผู้แทนราษฎร. 

วสันต์ ชัยลา. (2554). การมีส่วนร่วมของประชาชนตามโครงการชุมชนและมวลชนสัมพันธ์. 
วิทยานิพนธ์รัฐประศาสนศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชารัฐประศาสนศาสตร์. คณะรัฐ
ประศาสนศาสตร์: มหาวิทยาลัยราชภัฎบ้านสมเด็จเจ้าพระยา. 

วิทยากร เชียงกูล. (2549). แนวทางปราบคอร์รัปชั่นอย่างได้ผล. กรุงเทพฯ: สายธาร. 
สุรพล ศรีวิทยา. (2558). หลักนิติธรรมกับการสร้างความปรองดองสมาฉันท์ โดยแนวทางพุทธวิถีใน

สังคมไทย”. วารสารสันติศกึษาปริทรรศน์ มจร. (3) 2 กรกฎาคม – ธันวาคม, 20-22. 
สุมานพ ศิวารัตน์. (2560). การพัฒนาคุณภาพชีวิตด้วยไตรสิกขา. วารสารสถาบันวิชาการป้องกัน

ประเทศ. (8) 1 มกราคม - เมษายน 2560, 44. 
สำนักงานคณะกรรมการป้องกันและปราบปรามยาเสพติด. (2552).  ผลการปราบปรามยาเสพติดทั่ว

ประเทศประจำปี พ.ศ. 2555. กรุงเทพมหานคร: บางกอก บล็อก. 
สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติ. (2554). แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม

แห่งชาติฉบับที่ 9. กรุงเทพมหานคร: คุรุสภาลาดพร้าว. 
สำนักยุทธศาสตร์ สำนักงาน ปปส. (2554). กรอบแผนปฏิบัติการและแก้ไขปัญหายาเสพติด ปี 

2559. สืบค้น เมื่อ วันที่  15 มกราคม 2563 จาก http://www.ppb.moi.go.th [16 
กันยายน]. 

สำนักงานตำรวจแห่งชาติ. ( 2554). รายงานสถิติอาชญากรรม. สืบค้นเมื่อ วันที่ 15 มกราคม 2563 
จาก http://www.rtpoc.police.go.th/file2.php?f=5 [5 ตุลาคม]. 

Peter Harvey. (2000) .  An Introduction to Buddhist Ethics: Foundations, Values and 
Issues. Cambridge: Cambridge University University Press. 

 
 

 
 


