
การศึกษาเปรียบเทียบสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า 
A Comparative Study of Santosa in Theravada Buddhism and Taoism 

 
พระครูปลัดดุสิต แสงย่อย 

Phrakhrupalad Dusit Sangyoy 
คณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding Author, Email: 6301201005@gmail.com 

 
 

Received May 30, 2022; Revised June 23, 2022; Accepted: June 30, 2022 
 

 
 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือเปรียบเทียบความสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับ
ศาสนาเต๋า ซึ่งงานวิจัยนี้ เป็นการศึกษาข้อมูลเชิงเอกสาร แล้วนำมาวิเคราะห์ถึงความเหมือนและ
ต่างกัน โดยวิธีวิจัยเชิงเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า สันโดษทั้งพระพุทธศาสนาเถรวาทและศาสนาเต๋ามี
ความเหมือนกันคือ สอนให้ศาสนิกของตนคือรู้จักมมัธยัสถ์ อดออม พอใจตามมี ยินดี ตามได้เท่า
ความสามารถของตนหามาได้ ส่วนที่ความต่างกันนั้น ทางพระพุทธศาสนาเถรวาทเน้นไปที่พระสงฆ์
เป็นหลัก เพื่อให้พอใจในปัจจัย 4 ส่วนคฤหัสถ์ให้สันโดษในอาชีพ เต๋าเน้นไปที่ให้บุคคลในสังคมให้รู้จัก
มัธยัสถ์ อดออมเพ่ือดำเนินชีวิต 
คำสำคัญ: ความสันโดษ; พระพุทธศาสนา; ศาสนาเต๋า 
 
Abstract  

This research article entitled to comparatively study of the contentment in 
Theravada Buddhism and Taoism. This study is by using documentary researches.  
The results of the study were as follow: Contentment according both Theravada 
Buddhism and Taoism has similar point, i.e., intending to teach the devotees knowing 
frugality rigidity, satisfying as they have got, and gratifying as they have ability to get 
it, the difference was that Theravada Buddhism emphasizes mainly on the Buddhist 
monks for the gratifying with four prerequisites, and the lay persons for contentment 
in career, whereas Taoism emphasizes on knowing frugality and rigidity for living. 
Keywords: Santosa; Buddhism; Taoism 

mailto:6301201005@gmail.com


106  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
บทนำ 

มนุษย์ทุกคนบนโลกใบนี้ ล้วนแต่ต้องการมีสิ่งที่ตอบสนอง ความต้องการของตนเองเสมอ คือ 
ความอยากได้ อยากมี และอยากเป็นอยู่ร่ำไป บางคนมีแล้วไม่รู้จักคำว่าพอ ยิ่งต้องการเพ่ิมมากขึ้น 
น้อยคนที่คิดที่จะหยุดยั้งใจของตน ให้รู้จักคำว่า สันโดษ หรือพอประมาณ มนุษย์มีความต้องการที่ไม่
สิ้นสุด มีความใฝ่ฝันอยู่เสมอ บางคนต้องเป็นหนี้สิน เพราะว่า ไม่รู้จักคำว่าสันโดษพอประมาณ ไม่รู้จัก
พอเพียงในการใช้ชีวิต จึงทำให้เป็นหนี้สินขึ้นมาอย่างมากมาย บางคนถึงขนาดฆ่าตัวตายเพราะว่า
ความไม่รู้จักสันโดษพอประมาณ ในปัจจุบันสังคมไทยกำลังประสบปัญหานี้อย่างมาก ไร้หนทางที่จะ
เยียวยาได้ มีครั้งหนึ่งที่ประเทศไทยเคยเป็นหนี้สินมากจนมีข่าวออกมาว่า มีคนฆ่าตัวตายจากเรื่องเงิน
เฟ้อ ค่าเงินบาทลอยตัวเศรษฐกิจตกต่ำย่ำแย่ การค้าขายไม่ดี การลงทุนกับต่างประเทศก็ขาดทุนบาง
คนจะเอาตัวไม่รอด ต้องเป็นหนี้สินก้อนโต เพราะว่าคนในสังคม ไม่ตระหนักถึงหลักของความสันโดษ 
ความพอประมาณ จึงเป็นเหตุให้ต้องลำบาก พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 9 พระองค์ทรงมี
พระราชดำรัสสอนคนไทยให้รู้จักคำว่า พอเพียง คือการมีชีวิตอยู่รอดในสังคม แบบไม่เดือดร้อนให้พอ
อยู่ พอกิน พอใช้ พอดี พอประมาณ ในการดำเนินชีวิตให้ราบรื่นเรียบง่าย และให้รู้จักกับคำว่า 
ความสุขแบบติดดิน ถ้าสังคมรู้จักสันโดษพอประมาณแล้ว สังคมก็จะมีความเจริญรุ่งเรืองก้าวหน้าโลก
ก็จะมีแต่ความสงบร่มเย็น 

ในพระพุทธศาสนาเถรวาท พระพุทธเจ้ามุ่งเน้นให้พระภิกษุมีความสันโดษในปัจจัย 4อย่าง 
เนื่องจากพระวินัยคือ กฎระเบียบและข้อบังคับอันดีงามที่พระภิกษุในพระพุทธศาสนาพึงปฏิบัติ
พระพุทธเจ้าจึงทรงบัญญัติโดยมีจุดมุ่งหมายเพ่ือให้ภิกษุเกิดความสันโดษในปัจจัย 4 เท่าที่มีความ
จำเป็นต่อการดำเนินชีวิตประจำวันกล่าวคือ 1) สันโดษในเครื่องนุ่งห่ม 2) สันโดษในอาหาร 3) สันโดษ
ในที่อยู่อาศัย 4) สันโดษในยารักษาโรค (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 127 หน้าที่ 207, 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ความสันโดษ คือ ความยินดี ความพอใจ คือความรู้จักพอดี ความรู้จักพอเพียงมีลักษณะ คือ
ยินดีพอใจในสิ่งที่มีที่ได้มา ด้วยเรี่ยวแรงของตนในทางชอบธรรม ไม่ดิ้นรนอยากได้จนทำให้ เกิดความ
เดือดร้อนยินดีพอใจกำลังของตน ใช้กำลังที่มีอยู่ เช่น ความรู้  ความสามารถให้เกิดผลเต็มที่ ไม่ย่อ
หย่อนบกพร่องยินดีพอใจแต่ไม่เกินเลย คือ รู้จักพอเป็น อ่ิมเป็น แบ่งปันส่วนที่เกินเลยไปเอ้ือเฟ้ือผู้อ่ืน
ตามสมควร ยินดีพอใจแต่ไม่เกินเลย คือ รู้จักพอเป็น อ่ิมเป็นแบ่งปันส่วนที่เกินเลยไปเอ้ือเฟ้ือผู้อื่นตาม
สมควร (พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ราชบัณฑิต, 2548) สันโดษ เป็นแนวปฏิบัติเพ่ือให้เกิด
ความพอดีในชีวิตประจำวัน ไม่ฟุ้งเฟ้อเกินไป ไม่เขียมเกินไป ไม่ฟุ้งซ่านจนเกิดเดือดร้อน เป็นแนวทาง
ปฏิบัติกลางๆ เพ่ือให้ชีวิตมีความอ่ิมไม่พร่อง เป็นเหตุให้มีความสุขดังคำกล่าวที่ว่า รู้จักพอก่อสุขทุก
สถาน 

ลักษณะของความสันโดษ ผู้ที่เป็นผู้ที่มีความสันโดษ ต้องประกอบด้วยลักษณะ 3 อย่าง คือส
เกนะสันโดษ คือ ยินดีกับของของตน สันเตนะสันโดษ คือ ยินดีกับสิ่งที่ได้มา สเมนะสันโดษ คือ ยินดี
โดยมีใจสม่ำเสมอ ยินดีกับของของตน หมายถึง ยินดีกับสิ่งที่ตนมีอยู่แล้ว พอใจกับของของตนไม่ว่าจะ
เป็นพ่อแม่ของเรา ลูกเมียของเรางานของเรา ประเทศชาติของเรา ถึงจะมีข้อบกพร่องอย่างไรก็ค่อยๆ 
แก้ไขกันไปให้ดีขึน้ ไม่คิดไขว่คว้าแย่งชิงเอาของคนอ่ืนเขามาเป็นของตนคำสอนของพระสัมมาสัมพุทธ
เจ้า ในเรื่องสันโดษนั้น ไม่ได้สอนให้คนเกียจคร้านท้อถอยไม่ทำการงาน หรือทำงานเฉื่อยแฉะ เป็นภัย



107 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
ต่อความเจริญความก้าวหน้าอย่างที่เข้าใจกัน ตรงกันข้าม มงคลข้อนี้ชี้ให้เห็นอย่างเด่นชัดว่า ถ้าแต่ละ
คนรู้จักสถานภาพของตนเอง สำนึกในฐานะความสามารถ และความมีคุณธรรมของตนอยู่เสมอแล้ว
ความมีสันโดษจะเกิดขึ้นเองโดยอัตโนมัติ (พระมหาสมชาย านวุฑฺโฒ, 7452 ) จะทำให้ทุกคนพอใจ
กับของของตน พอใจกับของที่ตนได้มา พอใจกับของที่สมควรแก่ตนจะไม่มีการเบียดเบียน แก่งแย่งชิง
ดี อิจฉาริษยา ให้ร้ายป้ายสี ฉ้อโกงกัน การแก่งแย่งชิงดีกันจนถึงทำลายกัน ใส่ร้ายป้ายสีกัน การทุจริต
และมิจฉาชีพต่างๆ ที่ระบาดในสังคมทุกวันนี้ก็เพราะใจของคนเหล่านั้นไม่มีสันโดษมุ่งจะเอาแต่ได้ ไม่
คำนึงถึงผิดชอบชั่วดี ความเห็นแก่ตัวของผู้มีอำนาจการกอบโกยฉวยโอกาสของพ่อค้านักธุรกิจ โดยไม่
คำนึงถึงความเดือดร้อนของคนส่วนมาก ความเร่าร้อนใจเพราะโลภจัด ได้เท่าไรก็ไม่รู้จักพอ จน
กลายเป็นมัวเมาในวัตถุ ทะเยอทะยานจนเกินกำลังความสามารถของตน ได้มาโดยสุจริตไม่ทันใจ ก็ลง
มือประกอบการทุจริตต่างๆ เพ่ือสนองความอยากอันเผาลนจิตใจอยู่  ดำเนินชีวิตไปอย่างไร้เหตุผลก็
เพราะขาดสันโดษนั่นเอง การพัฒนาสังคมจำเป็นต้องมีทั้งสันโดษและความเพียร เพราะความเพียร
พยายามที่ไม่มีสันโดษควบคุมย่อมเกินพอดี จะนำไปสู่ทางที่ผิดได้ง่าย ล่อแหลมต่ออันตรายเหมือนรถ
ไม่มีเบรก ย่อมตกหลุมตกบ่อลงเหวข้างทางได้ง่ายบังคับให้หยุดไม่ได้ตามความปรารถนา ฉะนั้นจึง
กล่าวได้ว่า สันโดษเป็นคุณธรรมอันประเสริฐ เป็นไปเพ่ือความเจริญสุขทั้งแก่ตนเองครอบครัว สังคม
ประเทศชาติ หัวใจของผู้มีความสันโดษเท่านั้นจึงจะเหมาะแก่การปลูกฝังคุณธรรมอ่ืน คนมีสันโดษ
เท่านั้นจึงจะทำความดีได้ยั่งยืนไม่จืดจาง และทำดีด้วยความสุจริตใจ ที่สังคมพัฒนาไปได้ช้าเพราะคน
ขาดสันโดษนั่นเองพระพุทธศาสนาจึงสอนให้ทุกคนมีความสันโดษ  

ในคัมภีร์เต๋า เต็ก เกงได้กล่าวถึงลักษณะแห่งคุณธรรมว่ามาจากเต๋า เหลาจื้อ มองเห็นคุณค่า
ความสำคัญของสรรพสิ่งทั้งปวงเป็นเอกภาพ ว่าจะต้องหวนกลับคืนมาสู่ต้นกำเนิดของมันเอง ดังนั้น 
จุดมุ่งหมายในหลักคำสอนของเหลาจื้อเพ่ือสอนให้มนุษย์มีความอ่อนน้อมถ่อมตน (humbly) มีความ
อ่อนโยน (yielding) มีความสุภาพเรียบร้อย (gentleness) และความสงบทางจิตใจ (serenity) จึงจะ
ทำให้สรรพสิ่งแวดล้อมในโลกอาศัยอยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข (Fung Yu-Lan, 1964) นอกจากนี้ใน
คัมภีร์เต๋า เต็ก เกง ยังได้กล่าวถึงคุณค่าเกี่ยวกับเรื่อง “การโดยไม่กระทำ และการกระทำ หรือการ
หยุดของรัฐในการทำอันไม่สมควร” (สุวรรณา สถาอานันท์, 2548) ได้วิเคราะห์ให้เห็นคุณค่าแห่ง
อำนาจในความหมายใหม่ เป็นพลังเกื้อหนุนส่งเสริม เป็นพลังอ่อนและทรงชีวิต มิใช่อำนาจตาม
ความหมายที่เข้าใจทั่วไป ซึ่งมักมองพลังอำนาจเพียงการยึดครอง ควบคุม บังคับ การลงโทษ ดังคำ
กล่าวที่ว่า “เมื่อคนเกิดมาใหม่ๆ นั้นร่างกายมักอ่อนนุ่ม เมื่อตายกลับแข็งกระด้าง” (สุวรรณา  
สถาอานันท,์ 2548) 

คุณค่าสำคัญของสันโดษของคัมภีร์เต๋า เต็ก เกง ก็คือ การรู้จักจิตของตนเอง อาจจะด้วย
วิธีการที่ไม่แสดงตนตนเป็นเจ้าของสรรพสิ่งในทำนองที่ว่า เป็นของตนเอง เรียกว่า WU WEI วู เหวี่ย  
เป็นลักษณะคำสอนเรื่องการไม่กระทำ (inaction) ตามแนวคำสอนของเหลาจื้อนี้ เชื่อว่าย่อมมีคุณค่า
มากนำความสุขมาให้สังคม โดยไม่ต้องรื้อฟ้ืนระเบียบหรือพิธีกรรมบางอย่างของสังคม เน้นที่การ
ปฏิบัติทำเพียงสักว่าทำ ไม่หวังผลตอบแทน เหลาจื้อจึงจัดคุณค่าของสันโดษประกอบด้วย ความนิ่ง 
(still) ความสงบ (quiet) เป็นผู้รับ (water) หุบเขา (valley) และเพศหญิง (Female) ทั้งหมดที่กล่าว
มานี้เป็นลักษณะคุณค่าแห่งการรู้จักตนเองและการรู้จักเต๋าอย่างแท้จริง (ปานทิพย์ ศุภนคร, 2525) 



108  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
จากหลักการที่กล่าวมาทั้งหมด ก็คือคำสอนหลักในการดำรงชีวิตของเหลาจื้อ ซึ่ งเป็นแบบ

ธรรมชาตินิยม ความดี และความสุขอย่างแท้จริง นั่นคือการดำเนินชีวิตไปตามธรรมชาติที่เหลาจื้อ 
กลา่วว่า “จงทำตัวให้สมกับธรรมชาติ และคอยยึดเอาเต๋าเป็นแนวทาง” (ทองหล่อ วงศ์ธรรมา, 2538) 
หากพิจารณาจากแนวความคิดและหลักการดั งกล่าวแล้ว วิถีดำเนินชีวิตของเหลาจื้อ สามารถ 
สรุปได้เป็นข้อๆ ดังนี้  (1) การรู้จักตนเองให้ถูกต้อง (2) ชนะตัวของเราเอง (3) รู้จักคำว่า พอ ไม่
ทะเยอทะยาน และ (4) มีเต๋าเป็นอุดมคติ 

คำสอนของเหลาจื้อ มีจุดมุ่งหมายชี้ชวนให้หลีกเลี่ยงสังคม ให้หันไปสู่วิถีชีวิตที่ สงบเพ่ือ
แสวงหาความหลุดพ้นมนุษย์มีความสัมพันธ์กับธรรมชาติ ความสัมพันธ์นี้จะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อมนุษย์
พยายามเข้าถึงเต๋าศาสนาเต๋าไม่พูดถึงเรื่องโลกหน้า เชื่อว่าคนเราควรจัดการกับชีวิตปัจจุบันให้ดีที่สุด 
ตั้งสติให้อยู่ในขณะจิตปัจจุบันเสมอ ความตายเป็นปรากฏการณ์ธรรมชาติอย่างหนึ่งของชีวิตหลักธรรม
ของศาสนาเต๋าก็คือการดำรงชีวิตให้กลมกลืนกับธรรมชาติ หรือการพยายามทำให้ถูกหลักของเต๋า 
ได้แก่ การบำเพ็ญคุณงามความดี ไม่ฟุ้งเฟ้อเห่อเหิม อยากเป็นใหญ่เป็นโต ทำจิตใจให้สงบ ถ่อมตัว 
พยายามอยู่ในที่ต่ำเสมอหลักคำสอนของศาสนาเต๋ามีทั้งฝ่ายโลกและฝ่ายธรรม แต่เน้นหนักไปทางฝ่าย
ธรรม คือ ความสันโดษ การใช้ชีวิตอยู่อย่างกลมกลืนกับธรรมชาติ การใช้ชีวิตด้วยความเป็นสุขความ
สงบทางใจ เหล่านี้ล้วนแล้วแต่ เป็นคำสอนในทางศาสนาเต๋าโดยทั้งสิ้น 

บทความวิจัยนี้ต้องการเสนอเรื่องความสันโดษ ในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า ด้วย
วิธีการเปรียบเทียบทั้งสองศาสนา จึงสามารถตอบโจทย์ และอธิบายความหมายเรื่องความสันโดษใน
ศาสนาทั้งสองได้อย่างชัดเจน ดังนั้น ความสันโดษ ในพระพุทธศาสนาเถรวาท คือ ความพอเพียง 
ความยินดี ความพอใจ ความรู้จักพอดี และความสันโดษ ในศาสนาเต๋า คือ การใช้ชีวิตอยู่กับธรรมชาติ 
การอยู่อย่างกลมกลืนกับธรรมชาติ การดำรงชีพให้กลมกลืนกับธรรมชาติการเป็นอยู่อย่างง่ายๆ การ
ทำจิตให้สงบ การกระทำโดยไม่กระทำ การปราศจากการยึดมั่นในผลของการกระทำเรื่องความ
สันโดษในทั้งสองศาสนา จึงเป็นเรื่องที่ควรแก่การศึกษาค้นคว้าเอาใจใส่ และควรปฏิบัติตามเพ่ือให้
บังเกิดเป็นผลดีต่อตนเอง ครอบครัว สังคม ประเทศชาติ บ้านเมือง และเพ่ือบรรลุเป้าหมายสูงสุดของ
แต่ละศาสนาสืบต่อไป 

 

วัตถุประสงคก์ารวิจัย  
 เพ่ือเปรียบเทียบความสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า 

 
ระเบียบวิธีวิจัย  
 การวิจัยเรื่อง “การศึกษาเปรียบเทียบความสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า”  
นี้ เป็นการศึกษาวิจัยเอกสาร มีดังนี้ 
 1. ข้อมลูด้านเนื้อหา 
 1.1) เนื้อหางานวิจัยทางพระพุทธศาสนา รวบรวมข้อมูลเอกสารขั้นปฐมภูมิ ทุติยภูมิ ได้แก่ 
คัมภีร์พระไตรปิฎก รวมถึงดุษฎีนิพนธ์ วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์ หนังสือ ตำรา บทความโดยการเก็บ
รวบรวมข้อมูลต่างๆ ที่มีเนื้อหาเก่ียวข้องกับเรื่องท่ีวิจัย  



109 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
 1.2) เนื้อหางานวิจัยทางศาสนาเต๋า รวบรวมข้อมูลเอกสารขั้นปฐมภูมิ ทุติยภูมิ ได้แก่คัมภีร์
เต๋า เต็ก เกง รวมถึงดุษฎีนิพนธ์ วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์ หนังสือ ตำรา บทความ และเอกสารต่าง ๆ 
ทีมี่เนื้อหาเก่ียวข้องกับเรื่องท่ีวิจัย  
 2. รวบรวมข้อมูลจากเอกสาร  
 2.1) เปรียบเทียบความเหมือนและความต่าง 
 2.2) สรุปผลของการวิจยั 

 
ผลการศึกษา  
 วัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า จากการศึกษาพบว่า สันโดษในพระพุทธศาสนา หมายเอาความไม่
โลภ ความยินดีหรือพอใจ ความยินดีพอใจด้วยปัจจัย 4 คืออาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย และยา
รักษาโรค ตลอดถึงเครื่องยังชีพอ่ืนๆ โดยพระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนหลักสันโดษกับคนสองกลุ่มคือ
สันโดษสำหรับพระภิกษุโดยทรงสอนให้เป็นผู้มักน้อย เลี้ยงง่าย รู้จักประมาณ รู้จักพอใจปัจจัย 4 
ได้แก่ จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัชตามมี ตามได้ และตามสมควร สันโดษเช่นนี้มีข้อปฏิบัติ
เคร่งครัดและมุ่งเฉพาะพระภิกษุสงฆ์  ส่วนสันโดษสำหรับคนทั่วไปทรงเน้นไปที่หลักสันโดษ 3  
(พระธรรมโสภณ (ฟ้ืน ปาสาทิโก), 2519) ได้แก่ 1) ยถาลาภสันโดษ คือ ยินดีพอใจตามที่ตนหาได้มา 
2) ยถาพลสันโดษ คือ ยินดีพอใจตามกำลังความสามารถของตน และ 3) ยถาสารุปสันโดษคือ ยินดี
พอใจตามสมควรแก่ฐานะความเป็นอยู่ของตนแท้ทีจ่รงิ มีอธิบายความหมายดังนี้ 
 1) ยถาลาภสันโดษ คือความยินดีตามที่ได้ หมายถึงได้สิ่งใดมาด้วยความเพียรพยายามของตน
โดยถูกต้องตามทำนองคลองธรรมก็ยินดีพอใจในสิ่งนั้นไม่เดือดร้อนเพราะสิ่งที่ไม่ได้ หมายความว่าเมื่อ
ได้ทำอย่างเต็มที่แล้ว หากไม่ได้ตามที่ต้องการก็ไม่กระวนกระวาย ไม่วิ่งตามความอยาก ต้องระงับ
ยับยั้งความอยากให้ได้ โดยให้นึกถึงข้อเท็จจริงว่าไม่มีสิ่งใดสนองความต้องการแห่งจิตใจให้พอได้อย่าง
แท้จริง เหมือนไฟไม่อาจให้เต็มได้ด้วยเชื้อ มหาสมุทรไม่อาจให้เต็มได้ด้วยน้ำ หรือคนมักมากไม่อาจ
เต็มไปด้วยปัจจัยทั้งหลายนั้นเอง 
 2) ยถาพลสันโดษ คือความยินดีตามกำลังที่มีอยู่ หมายถึงมีความยินดีหรือพอใจเพียงพอแก่
กำลังกายกำลังทรัพย์กำลังสติปัญญาและกำลังความสามารถของตน ไม่ควรให้น้อยหรือเกินขอบเขต
กำลังเพราะเป็นเรื่องที่ไม่เหมาะสม คนแต่ละคนมีกำลังหรือความสามารถไม่เท่ากัน ดังนั้นจึงต้องรู้จัก
ตนเองอย่าสำคัญตนผิดและอย่าดูถูกตนเอง สิ่งที่บุคคลพึงได้รับนั้นควรเหมาะสมแก่สมรรถภาพและ
ความสามารถของตน 
 3) ยถาสารุปสันโดษ คือความยินดีตามสมควร หมายถึง มีความยินดีหรือความพอใจตาม
สมควรแก่ฐานะ ภาวะและความเป็นอยู่ของตน เป็นที่รู้กันว่าคนเราย่อมมีฐานะและความเป็นอยู่ที่
แตกต่างกัน บุคคลในสังคมย่อมมีความเป็นอยู่ที่แตกต่างกัน บางคนยากจน บางคนร่ำรวย การที่
บุคคลพยายามขวนขวายเพ่ือจะให้เป็นเรื่องที่ดี แต่ทั้งนี้ต้องรู้จักและตระหนักในความสามารถของตน
ต้องพยายามขวนขวายเปลี่ยนแปลงฐานะภาวะและความเป็นอยู่ให้ดีขึ้นเท่าที่จะเป็นได้ ผู้ที่ขวนขวาย
ในสิ่งที่เป็นไปไม่ได้นั้น เรียกว่าไม่สันโดษ สิ่งของใดๆ ก็ตามถ้าพิจารณาตามฐานะก็ดี พิจารณาตาม
สมรรถภาพก็ดี ประจักษ์แล้วว่าเมื่อตนมีได้ เมื่อตนทำได้ แต่สิ่งนั้นเมื่อมีหรือทำไปแล้วทำให้ครอบครัว
เสียเกียรติภูมิ เสียชื่อเสียง เสียศักดิ์ศรี บุคคลก็ไม่ควรยินดีในสิ่งเหล่านั้น เช่น ค้าของหนีภาษี หรือฉ้อ



110  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
ราษฎร์บังหลวง แม้ว่าจะมีฐานะตำแหน่งหน้าที่เอ้ืออำนวย มีความสามารถพอที่จะทำได้ ก็ไม่สมควร
ทำ ไม่ยนิดีเพราะเปน็หนทางนำมาซึ่งความเสื่อมเสียทั้งต่อตนเองและวงศ์ตระกูล 
 หลักสันโดษนั้นปรากฏอยู่ในหลักธรรมหลายแห่ง เช่น สันโดษในพระวินัยของพระภิกษุสงฆ์ 
สันโดษในอริยวงศ์ สันโดษในนาถกรณธรรม สันโดษในกถาวัตถุ ซึ่งเหมาะสำหรับพระภิกษุสงฆ์ 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 24 ข้อที่ 69 หน้าที่ 152 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ส่วน
สันโดษ 3 นั้นสามารถนำมาประยุกต์ใช้กับคฤหัสถ์ได้ นอกจากนั้น สำหรับคฤหัสถ์ที่ครองเรือนแล้ว ก็
ยังมีอีกข้อหนึ่ง คือ สทารสันโดษหมายถึงความพึงพอใจในสามีและภรรยาของตนเท่านั้น และสิ่งที่ทั้ง
บรรพชิตและคฤหัสถ์ไม่ควรสันโดษ คือ การกระทำความดีทางกาย วาจา ใจ เรียกว่ากุศลกรรมบถ 10 
ส่วนความหมายที่มักเข้าใจผิดอีกประการหนึ่ง คือ อัปปิจฉตา คือ ความมักน้อย หลักธรรมนี้เป็น
หลักธรรมหนึ่งในกถาวัตถุ 10 มักใช้คู่กับสันโดษเสมอเรียกว่า “มักน้อยสันโดษ” แต่แท้ที่จริงมี
ความหมายและการนำมาใช้ต่างกนัความมักน้อยนั้นใช้กับบรรพชิตมากกว่าคฤหัสถ์ 
 สันโดษสามารถใช้ได้ทั้งคฤหัสถ์และบรรพชิต (พระมหาจรัญ วิจารณเมธี, 2541) ซ่ึงหากสรุป
โดยภาพรวมแล้วพุทธศาสนิกชนควรสันโดษในปัจจัย  4 ตามความจำเป็นในการดำรงชีพโดยมี
เป้าหมาย มีความมุ่งหมายในเชิงลบ คือช่วยขจัดความโลภ ช่วยทำให้ไม่เกิดความกระวนกระวาบยใน
ความอยากจนไม่รู้จักพอ และเป็นเครื่องป้องกันการทุจริตอันเนื่องมาจากความโลภไม่รู้จักพอ ใน
ทางบวกสันโดษช่วยทำให้เกิดความสุขความพอใจ อันเนื่องมาจากความภูมิใจในผลสำเร็จ บุคคลไม่ว่า
จะเป็นบรรพชิตหรือคฤหัสถ์ หากขาดสันโดษจะเต็มไปด้วยความโลภ เมื่อเป็นเช่นนั้น จะพากัน
ประพฤติอกุศลจริตต่างๆ นานา นำความทุกข์ร้อนมาสู่ตน ที่ไม่เป็นเช่นนั้นก็เพราะอานุภาพของ
สันโดษที่ยังคุ้มครองจิตใจให้เป็นคนดีอยู่  สันโดษเมื่อทำให้เกิดขึ้นแล้วย่อมมีคุณธรรมอ่ืนๆ ตามมา 
ดังนั้น สันโดษจึงเป็นเครื่องป้องกันความโลภ ความริษยาได้ เป้าหมายหลักของหลักสันโดษมุ่งหมาย
เอาตามพระวินัยสำหรับพระภิกษุสงฆ์ แต่ก็สามารถอนุโลมมาใช้กับสังคมคฤหัสถ์ได้เช่นกัน 
 วัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า สันโดษ ในศาสนาเต๋าท่านไม่ได้กล่าวไว้โดยตรง แต่หมายถึง การ
ประหยัดมัธยัสถ์ ใช้จ่ายเท่าที่จำเป็น ให้เป็นไปตามธรรมชาติ เป็นการรู้จักความจริงของธรรมชาติ
และการดำรงชีวิตเป็นแบบธรรมชาตินิยม เรื่องเกี่ยวกับความดีและความสุขอย่างแท้จรงิจะเกิดได้โดย
การดำเนินชีวิตตามหลักธรรมและความเหมาะสม ไม่ฝืนธรรมชาติ (ลำดวน ศรีมณี, 2548) เหลาจื้อ ได้
กล่าวถึงกระเหม็ดกระแหม่เหมือนกับสีทั้งห้า มีสีน้ำเงิน เหลือง แดง ขาว และดำ ซึ่งแปลความได้ว่า 
บุคคลที่เป็นปราชญ์ เพียรพยายามทำตนเองเพ่ือความอ่ิมท้องเท่านั้น เพราะการกระเหม็ดกระแหม่ใน
การบริโภคสิ่งทั้ง 5 ได้แก่ รสหวาน รสเปรี้ยว รสขม รสเผ็ด และรสเค็ม เพ่ือดำรงตนอยู่ได้ เป็นการ
รู้จักตนเองเพ่ือเห็นแจ้งสิ่งที่มีอยู่ในภายนอกและภายในมากระทบกับตนเองทำให้เกิดเวทนาอารมณ์  
(พจนา จันทรสันติ, 2525) 
 สันโดษหรือมัธยัสถ์หรือความกระเหม็ดกระแหม่ในคัมภีร์เต๋า เต็ก เกง มองในแง่ของจริย
ศาสตร์ เหลาจื้อไม่ได้ทอดทิ้งหลักจริยธรรมทางสังคม หากพิจารณาเนื้อหาแล้ว เหลาจื้อสอนเน้นใน
เรื่องจริยธรรม แต่จริยธรรมของเหลาจื้อนั้นถือว่าเป็นอันเดียวกับเต๋าหรือกฎธรรมชาติ ผู้ที่ไม่รู้
จริยธรรมจะไม่สามารถเขา้ถึงเต๋าได้ จึงพอสรุปหลักจริยธรรมตามคำสอนของเต๋าได้ 3 ประการ คือ 
 1) ความเมตตากรุณา ถือเป็นคำสอนให้คนมีความเมตตากรุณา มีความรักต่อผู้อ่ืน มีความ
สงสารผู้อ่ืน ถ้าหากคนเรามีความรัก มีความสงสารในบรรดาสรรพสัตว์ทั้งหลายย่อมเป็นที่รัก เป็นที่



111 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
เคารพนับถือของคนทั่วๆ ไป ในเวลาที่จะเป็นฝ่ายรุก ก็สามารถเอาชนะได้ทุกสิ่ง ทุกอย่าง ในเวลาที่
เป็นฝ่ายรับ ก็มีความเข้มแข็ง เพราะว่าคนที่มีเมตตานั่นย่อมสามารถเอาชนะทุกสิ่งทุกอย่างได้ด้วย
อำนาจเมตตานี้ หากคนเรามีความรัก มีความนับถือ มีความสงสารกัน จะเป็นสิ่งที่ผูกมัดจิตใจของกัน
และกนั เพราะฉะนั้น ท่านจึงถือว่าเป็นคุณธรรมประการหนึ่งหรือหลักธรรมประการหนึ่งในศาสนาเต๋า 
การรู้จักคนอ่ืนเป็นสิ่งที่ดี ผู้นำที่ฉลาดควรเข้าถึงพฤติกรรมของคนอ่ืนด้วยการเรียนรู้เพ่ือให้เข้าใจ  แต่
การเรียนรู้เพ่ือรู้จักตนเองต้องใช้สติปัญญา การจัดการเพ่ือควบคุมชีวิตและความเป็นอยู่ของผู้อ่ืนต้อง
อาศัยซึ่งพลังและอำนาจ โดยการปลูกฝังคุณธรรมในตนเอง ครอบครัว ในประชาคม ให้เกิดคุณธรรม
ขึ้น จะทำให้ประชาคมมีชีวิตและเจริญยิ่งๆ ขึ้นไป (มีเต๋า) แต่การจัดการกับชีวิตของตนเองย่อม
ต้องการพลังที่แท้จริง โดยฝึกฝนจิตใจ ทำจิตให้ว่าง สงบนิ่ง เมื่อพบความสงบสุขแล้ว ก็จะทำให้
จุดมุ่งหมายครบถ้วนสมบูรณ์ เมื่อได้บรรลุถึงจุดมุ่งหมายครบถ้วน สมบูรณ์แล้ว ก็จะเป็นคนที่มั่นคง ผู้
นั้นได้ชื่อว่ารู้แจ้งเต๋า 
 2) ความกระเหม็ดกระแหม่ ถือเป็นคำสอนคนให้รู้จักกระเหม็ดกระแหม่ ไม่ได้สอนให้เป็นคน
มีความตระหนี่ถี่เหนียว ซึ่งความตระหนี่กับความกระเหม็ดกระแหม่ไม่เหมือนกัน เพราะความ
กระเหม็ดกระแหม่ หมายถึง เมื่อถึงคราวจักใช้ก็รู้จักใช้ ไม่ใช้จ่ายแบบฟุ่มเฟือยเกินไป ส่วนความ
ตระหนี่แม้มีอยู่ก็ไม่ใช้จ่าย ถ้าหากว่าคนเราไม่มีทรัพย์สินก็รู้สึกเป็นทุกข์ ชีวิตของคนเราที่เป็นปุถุชนมี
กิเลสนั้น ก็มีความสุขอยู่ที่การมีทรัพย์ มันกไ็ม่ก่อความสุขให้แก่เรามีแต่ก่อความทุกข์ยิ่งๆ ขึ้นไป  
 3) ความอ่อนน้อมถ่อมตน ลักษณะของความอ่อนน้อมถ่อมตนนั่น ถ้าคนเรามีความถ่อมตน
แล้ว ย่อมส่งเสริมความเป็นมงคลมหาศาล เพราะปรกติคนอ่อนน้อมถ่อมตนไม่ใช่หมายความว่า เป็น
คนอ่อนแอ แต่เป็นคนที่มีความอ่อนโยน มีสุขภาพแข็งแรง แต่ไม่แข็งกระด้าง แข็งแรงกับแข็งกระด้าง
ก็ไม่เหมือนกัน และความอ่อนโยนกับความอ่อนแอก็ไม่เหมือนกัน ความอ่อนโยนก็มิได้หมายถึงความ
อ่อนแอ แต่เป็นคนที่มีความอ่อนน้อมถ่อมตน คนที่มีความอ่อนน้อมถ่อมตนจะไปทางไหนก็เป็นที่รัก
และท่ีเคารพนับถอืของคนท่ัวๆ ไป (จำนงค ์ทองประเสริฐ, 2515) 
 หลักธรรมทั้ง 3 ประการที่กล่าวมานี้ เป็นหลักเกี่ยวกับการดำเนินชีวิตประจำวันของมนุษย์ 
เหลาจื้อเชื่อว่า ทุกคนเกิดมาต้องมีหน้าที่ที่จะต้องทำไม่เว้นแต่ละคน ทุกคนต้องทำหน้าที่ ของตนไม่ใช่
เพราะว่า ตนจะต้องผูกพันโดยกฎหมาย หรือศีลธรรมต้องทำเช่นนั้น แต่เพราะด้วยความรู้สึกว่าเป็นสิ่ง
ที่จะละเลยไม่ได้ในการมีชีวิตอยู่ต่อไป เพราะว่าทุกคนจะได้รับการตอบแทนไม่โดยตรงก็โดยอ้อมเสมอ
ในไม่ช้านี้ 
 ในคัมภีร์เต๋า เต็ก เกงได้กล่าวถึงลักษณะแห่งคุณธรรมว่ามาจากเต๋า ดังนั้น มนุษย์เราดำเนิน
ชีวิตตามแบบวิถีชีวิตเต๋า ก็ย่อมเรียกได้ว่าใช้ชีวิตแห่งคุณธรรม แต่เหลาจื้อยังกล่าวย้ำให้มีคุณธรรมต่อ
กัน มีความมักน้อย ไม่ทำตัวเด่นจนเกินไป สามสิ่งนี้เรียกได้ว่าเป็นคุณสมบัติสำคัญยิ่งที่จะช่วยมนุษย์
เรามีความกล้า มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อกัน และเป็นผู้นำที่ดีได้ เพราะผู้มีความเมตตาต่อผู้อ่ืนเป็นนิจ 
ย่อมไม่มีเหตุผลที่จะต้องกลัวใครๆ ทั้งสิ้น และเมื่อเราเป็นผู้มักน้อย ไม่โลภ ไม่โมโห  เราก็ย่อมจะมี
โอกาสจุนเจือเผื่อแผ่ต่อผู้อ่ืนได้ ในทำนองเดียวกัน ถ้าเราไม่หยิ่ง ถือดี หรือทำตัวเป็นผู้นำจนเกินไป 
เราก็จะเป็นผู้นำที่ดีได้ เพราะผู้นำจะต้องเป็นผู้สุขุมรอบคอบ พิจารณาและระมัดระวังผลประโยชน์
ของคนในการปกครอง และพร้อมรับฟังคำติชม (ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงฆ์ ษัฏเสน, 2530) 



112  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
 การวางตนอย่างสันโดษ จะต้องรู้จักตนเองต้องสุภาพ อ่อนโยน อ่อนน้อมถ่อมตน ไม่เย่อหยิ่ง
ถือตัว ไม่แข่งดีกับใคร ที่ใจโอบอ้อมอารี พร้อมจะตัดสินใจรับผิดชอบ ไม่ยึดมั่นเป็นเจ้าข้าวเจ้าของ มี
ชีวิตเป็นอยู่อย่างเรียบง่าย สันโดษ แสวงหาเฉพาะสิ่งที่จำเป็นต่อชีวิต ไม่ละโมบโลภมาก ไม่เห็นแก่ตน 
ทำงานเพ่ือส่วนรวมและใส่ใจผู้ร่วมงานและบุคคลรอบข้างพร้อมทั้งมีจิตเมตตา เห็นอกเห็นใจผู้อ่ืน 
รู้จักเสียสละ มีคำสัจจะน่าเชื่อถือไว้ใจได้ หลักวิธีปฏิบัติตนอย่างสันโดษเกี่ยวกับการเข้าถึงสภาวะ
แท้จริง เหลาจื้อได้สอนเรื่องสิ่งที่สัมบูรณ์แห่งจักรภพที่มิ ใช่พระเจ้าที่มีตัวตน อย่างศาสนาประเภท
เทวนิยมทั่วๆ ไป แต่เป็นสิ่งสมบูรณ์อันเป็นเอกภาพของจักรวาล  
 วัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า การศึกษาเปรียบเทียบความหมายสันโดษ มีทั้งความเหมือนกัน ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า ต่างก็มีคำสอนให้บุคคลรู้จักการพอใจตามมี ยินดีตามได้ ตาม
กำลังตน ไม่โลภ ข้อปฏิบัติเพ่ือตนเองโดยตรง พระพุทธศาสนาเถรวาทเริ่มตั้งแต่พิจารณาปัจจัย 4 
(วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยา, 2522) ศาสนาเต๋าให้มนุษย์ปฏิบัติตนตามกฎ
แห่งธรรมชาติ (ทองหล่อ วงศ์ธรรมา, 2538) ดำเนินชีวิตให้กลมกลืนกับสภาพธรรมชาตินั่น คือให้
ดำเนินชีวิตดุจเดียวกับน้ำ พระพุทธศาสนาเถรวาทสอนให้ทำความดีทั้งปัจจุบันและชีวิตหลังความตาย
ความดีก็ปรากฏ ส่วนศาสนาเต๋ามองว่าความดีจะปรากฏเฉพาะตนในสังคมเท่านั้น ไม่ได้สอนให้คนพึง
ระวังหลังความตาย  ถือเป็นกฎเกณฑ์ธรรมชาติคล้ายกับสังสารวัฏในพระพุทธศาสนาเท่านั้น 

การศึกษาเปรียบเทียบคุณค่าของการสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า
ประกอบด้วย (1) คุณค่าที่เป็นคุณธรรมต่อตนเอง ถือเป็นหลักในการดำเนินชีวิต ในพระพุทธศาสนา
เถรวาทมีข้อปฏิบัติพ้ืนฐานคือความเพียร การประกอบอาชีพสุจริต ส่วนศาสนาเต๋ามีการดำเนินชีวิต
อยู่กับธรรมชาติ ปราชญ์มิได้อยู่เพ่ือตนเอง สรรพสิ่งในโลกเกิดจากสิ่งมีอยู่ในตัวของมันเอง (2) คุณ
ค่าที่เป็นคุณธรรมต่อผู้อ่ืน ถือเป็นการรู้จักตนเองในสังคม มีความเหมือนกันอยู่ 2 ประการ คือ การ
ปฏิบัติตนเพ่ือตามดัในสังคมกับการปฏิบัติตนเพ่ือสร้างคุณธรรมในสังคม (3) คุณค่าที่เป็นสภาวธรรม  
ถือเป็นการพัฒนาจิตให้ก้าวเข้าสู่ความหลุดพ้น มีความเหมือนกันคือความหลุดพ้ืนแห่งจิต ความ
แตกต่างลักษณะการเรียกและวิธีปฏิบัติ ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีการพัฒนาจิตเข้าสู่พระนิพพาน
ส่วนศาสนาเต๋ามีเพียงการศึกษาเรียนรู้ละความละโมบ ความหลุดพ้นแห่งจิต มีจิตอยู่เหนือธรรมชาติ 
เป็นอัมตะ ซึ่งเปรียบได้กับหลักแนวความคิดลัทธิพราหมณ์ ภาวะแท้จริงสูงสุดคือพรหมัน อมตะ 
นิรันดร์ 

การศึกษาเปรียบเทียบวิธีปฏิบัติสันโดษ ด้วยการจัดแยกประเด็นออกเป็น 3 ระดับ เพ่ือง่าย
ต่อการวิเคราะห์คือ (1) หลักคำสอนในการดำเนินชีวิตเพ่ือตนเอง ถ้ากล่าวถึงความสัมพันธ์เชิงสังคมไม่
แตกต่างกัน ส่วนที่แตกต่างกันก็เป็นเพียงข้อปฏิบัติย่อย ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีความเพียรและ
การเอาชนะความชั่วด้วยความดี ก็คือการทำกุศลให้ถึงพร้อม ในศาสนาเต๋ามีการรู้จักความดีและความ
ชั่ว รู้จักพอ รู้จักละ (2) หลักปฏิบัติตนในสังคม ทั้งสองแนวความคิดไม่แตกต่างกัน แต่ได้เสนอข้อวัตร
ปฏิบัติเหมือนกัน 2 ประการ คือ การปฏิบัติเพ่ืออยู่ในสังคมก็คือหลักคุณธรรม กับการปฏิบัติหน้าที่ต่อ
สังคม (3) หลักปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้นหรือสภาวธรรม ซึ่งแนวความคิดมีทั้งสองท่านมีความ
เหมือนกัน คือสภาวธรรมสูงสุดเป็นสภาพที่ว่างเปล่าเหมือนกัน และเชื่อว่าจิตของมนุษย์สามารถ
พัฒนาได้เหมือนกัน ส่วนที่มีความแตกต่างกันคือพระพุทธศาสนาเถรวาทแบ่งจิตออกเป็น 2 ระดับ คือ 
จิตระดับโลกียะ กับจิตระดับโลกุตตระ คือสภาวะแห่งความหลุดพ้น “พระนิพพาน” ส่วนศาสนาเต๋า 



113 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
จิตนั้นคือความว่างเปล่า อมตะ เวิ้งวาง หวนกลับคืนไปสู่ความเป็นเต๋า ก็คือสภาวะธรรมชาติแห่งสรรพ
สิ่งไม่มีที่สิ้นสุด 

 
อภิปรายผลการวิจัย  
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า สันโดษคือความยินดีพอใจด้วยปัจจัย 4 คืออาหาร 
เครื่องนุ่งห่มที่อยู่อาศัยและยารักษาโรคตลอดถึงเครื่องยังชีพอ่ืนๆ โดยพระพุทธเจ้าทรงตรัสสอนหลัก
สันโดษกับคนสองกลุ่มคือสันโดษสำหรับพระภิกษุโดยทรงสอนให้เป็นผู้มักน้อย เลี้ยงง่ายรู้จักประมาณ 
รู้จักพอใจปัจจัย 4 ได้แก่จีวร บิณฑบาต เสนาสนะ และเภสัชตามมี ตามได้ และตามสมควร 
สอดคล้องกับบทความวิจัยของ (สุชน ประวัติดี, 2562) ได้ศึกษาเรื่อง “รูปแบบการพัฒนาความ
สันโดษในกระบวนการเสริมสร้างพฤติกรรมเชิงจิตสังคมของเยาวชนไทย” พบว่า รูปแบบการพัฒนา
ความสันโดษ ในกระบวนการเสริมสร้างพฤติกรรมเชิงจิตสังคมของเยาวชนไทย ของกลุ่มตัวอย่างมี
หลักความสันโดษ คือ 1. ยินดีตามได้ 2. พอใจตามมีกำลังทำ 3. ยินดีตามสมควรแก่ตนเป็นหลักธรรม
ที่จะต้องน้อมนำมาช่วยส่งเสริมเพราะถ้าเยาวชนมีพฤติกรรมสันโดษแล้ว จะทำให้เกิดฉันทะซึ่งมุ่งเข้าสู่
อิทธิบาท 4 อันเป็นทางแห่งความสำเร็จ โดยต้องผ่านกระบวนการพฤติกรรมเชิงจิตสังคมการวางแนว
ปฏิบัติที่ดีจากแผนยุทธศาสตร์ระดับชาติ และการจะพัฒนาสิ่งที่เกี่ยวข้องกับคนต้องอาศัยฐานคือ
สถาบันที่เยาวชนเข้าไปเกี่ยวข้องในการดำเนินชีวิตอยู่เป็นประจำ คือสถาบันทั้ง 5 ได้แก ่1. ครอบครัว 
2. ศาสนา 3. ชุมชน 4.โรงเรียน5.สื่อ จึงทำให้เกิดองค์ความรู้เชิงนวัตกรรม ในด้านการเสริมสร้าง
ครอบครัวให้เกิดความสันโดษ ศาสนาเสริมสร้างตระหนักรู้ชีวิตพอเพียง ชุมชนเสริมเสร้างการเรียนรู้
พฤติกรรมเร้ากุศล โรงเรียนเสริมสร้างกิจกรรมชีวิตดีงาม และด้านสื่อเสริมสร้างทักษะสื่อธรรมะสู่ใจ 
ดังนั้นการบูรณาการความสันโดษนั้นเกิดจากครอบครัวเป็นส่วนใหญ่ พ่อแม่ควรอบรมปมนิสัยลูกด้วย
การไม่ฟุ้งเฟ้อ ฟุ่มเฟือย เห็นคุณค่าของสิ่งอุปโภคบริโภค รวมทั้งการบ่มเพาะคุณธรรมจริยธรรมทาง
พระพุทธศาสนาด้วยการพาเข้าวัดเพ่ือเข้าใจหลักความสันโดษที่พระสงฆ์ได้ทำให้ดูเป็นต้นแบบว่าเป็น
การฝึกสันโดษอย่างแท้จริง 
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า หลักวิธีปฏิบัติตนอย่างสันโดษเกี่ยวกับการเข้าถึง
สภาวะแท้จริง เหลาจื้อได้สอนเรื่องสิ่งที่สัมบูรณ์แห่งจักรภพที่มิใช่พระเจ้าที่มีตัวตน อย่างศาสนา
ประเภทเทวนิยมทั่วๆ ไป แต่เป็น สิ่งสมบูรณ์อันเป็นเอกภาพของจักรวาล เหลาจื้อสมมตินามให้ก็คือ 
เต๋า คำว่า เต๋า โดยความหมายทั่วๆ ไปแล้ว มีความหมายหลายนัย เช่น หมายถึง หนทาง คุณสมบัติ 
วิธีการ กฎ จารีต ธรรมชาติ เป็นต้น ไม่มีเบื้องต้น ท่ามกลางและที่สุด สรรพสิ่งที่เกิดขึ้นและดับลงใน
เต๋า สอดคล้องกับบทความวิชาการชองเทวฤทธิ์ ศรีไชยพล เรื่อง “การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่อง
ความสุขของปรัชญาลัทธิ์เต๋า” (เทวฤทธิ์ ศรีไชยพล, 2563) ตามคัมภีร์ เต๋า เต๋อ จิง ในบทที่ 33 ว่า 
บุคคลควรอยู่ตามธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ด้วยการดำรงตนอยู่แบบเรียบง่าย มีความสันโดษ รู้จัก
ตนเอง ผู้ที่เข้าใจคนอ่ืนคือผู้รอบรู้ ผู้ที่เข้าใจตนเอง คือผู้รู้แจ้งจริง ผู้ที่มีชัยต่อคนอ่ืน คือผู้มีกาลัง ผู้ที่มี
ชัยต่อตนเอง คือผู้ที่เข้มแข็ง ผู้ที่มักน้อย คือผู้ที่ร่ำรวย ผู้ที่อยู่ในสถานะอันเหมาะสมแก่ตน ย่อมอยู่ได้
ยาวนาน ถึงแม้ผู้นั่นจะสิ้นชีวิตไปแล้ว แต่คุณความดียังอยู่สืบไปหลักการปฏิบัติสู่ความสุขในด้านสังคม
นั้น เล่าจื้อได้สอนให้รู้จักตนเองทางสังคม คือให้รัฐหรือผู้ปกครอง จะต้องปกครองด้วยระบบเสรีนิยมคู่
กับธรรมชาตินิยม ด้วยการให้เสรีภาพแก่ประชาชนเต็มที่ในการดำเนินชีวิต และให้สอดคล้องกลมกลืน



114  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
กับธรรมชาติ ระดับความสุขในทรรศนะของเล่าจื้อ ที่เป็นระดับจริยธรรมประกอบด้วยการรู้จักสิ่งที่มี
อยู่ภายนอกคือสังคมสิ่งแวดล้อม และสิ่งที่มีอยู่ภายในกายและจิต ต้องรู้จักปรับตนเองให้เข้ากับ
สภาพแวดล้อม จึงจะชื่อว่าการปฏิบัติเพื่อตนเอง ผู้อื่น และสังคม 
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า พระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า ต่างก็มีคำ
สอนให้บุคคลรู้จักการพอใจตามมี ยินดีตามได้ ตามกำลังตน ไม่โลภ ข้อปฏิบัติเพ่ือตนเองโดยตรง 
พระพุทธศาสนาเถรวาทเริ่มตั้งแต่พิจารณาปัจจัย 4 ศาสนาเต๋าให้มนุษย์ปฏิบัติตนตามกฎแห่ง
ธรรมชาติ  ดำเนินชีวิตให้กลมกลืนกับสภาพธรรมชาตินั่น  คือให้ดำเนินชีวิตดุจเดียวกับน้ ำ 
พระพุทธศาสนาเถรวาทสอนให้ทำความดีทั้งปัจจุบันและชีวิตหลังความตายความดีก็ปรากฏ ส่วน
ศาสนาเต๋ามองว่าความดีจะปรากฏเฉพาะตนในสังคมเท่านั้น ไม่ได้สอนให้คนพึงระวังหลังความตายถือ
เป็นกฎเกณฑ์ธรรมชาติคล้ายกับสังสารวัฏในพระพุทธศาสนาเท่านั้น สอดคล้องกับบทความวิจัยของ
(บุรินทร์ ศรีสมถวิล, 2564) เรื่อง “ “พุทธ” “เต๋า” “ขงจื่อ” เสมือนหนึ่งเดียว? ใน “ห้องสิน” 
วรรณกรรมเอกสมัยราชวงศ์หมิง” พบว่า กงล้อเฟิงเสินปั่ง นี้ ฉายภาพการประสมประสานระหว่างคติ 
“เต๋า” และ “ขงจื่อ” ออกมาได้อย่างน่าสนใจ โดยมี “เคราะห์กรรม” เป็น “สายพานเชื่อม” ให้
บรรดาเซียนผู้วิเศษแห่งศาสนาเต๋าจำเป็นต้องช่วยเหลือเจียงจื่อหยาร่วมทำสงครามล้มล้างราชวงศ์ซัง 
เพ่ือให้เกิดการผลัดเปลี่ยนราชวงศ์ตามลิขิตสวรรค์ ทำให้การประสมประสานระหว่างคติ “เต๋า” และ 
“ขงจื่อ”ได้แจ่มชัดขึ้นในวรรณกรรม “ห้องสิน” จากการศึกษายังพบอีกว่า เดิมทีที่  “เต๋า” และ 
“ขงจือ่” ได้ปะทะสังสรรค์กันอยู่แล้วในกงล้อเฟิงเสินปั่ง ยังมีการปะทะสังสรรค์ของ “พุทธ” เข้ามาอีก
ด้วย โดย “แม่เหล็ก” ที่ดึงดูด“พุทธ” เข้ามาใน กงล้อเฟิงเสินปั่ง มาร่วมปะทะสังสรรค์กับ “เต๋า กับ 
ขงจื่อ” คือ “มูลเหตุบุญสัมพันธ์ที่มีต่อกัน” และ“นำทางให้หลุดพ้นจากการเกิด แก่ เจ็บ ตาย” เริ่ม
จากการให้ยืมของวิเศษของศาสนาพุทธ จนถึงมุนีทั้งสองแห่งศาสนาพุทธเดินทางมาดินแดนอาคเนย์
ด้วยตัวเอง แสดงถึง “พัฒนาการ” ของการเข้าร่วมปะทะสังสรรค์ของศาสนาพุทธกับ “เต๋า” และ 
“ขงจือ่” ที่แรกเริ่มเดิมทีผสมกันอยู่แล้วใน กงล้อเล็ก หรือ กงล้อเฟิงเสินปั่ง (ประกาศิตแต่งตัง้เทพเจ้า) 
การเดินทางมาดินแดนอาคเนย์ด้วยตัวเองของมุนีทั้งสอง นอกจากจะสามารถช่วยสำนักฉ่านเจี้ยวท
ลายค่ายกลหมื่นเซียนของสำนักเจี๋ยเจี้ยวสำเร็จลงได้อย่างราบคาบแล้ว ยังทำให้การแต่งทัพไปล้มล้าง
ราชวงศ์ซังของเจียงจื่อหยาสะดวกโยธิน ไร้ซึ่งขวากหนาม ที่สำคัญยังมีโอกาสพบเจอและรับผู้มีบุญ
สัมพันธ์เป็นศิษย์ นำพาผู้มีบุญสัมพันธ์เหล่านั้นกลับไปดินแดนสุขาวดีศึกษาพระธรรมคำสั่งสอนใน
ศาสนาพุทธได้อย่างมากมายถึง “สามพันชีวิต”  
 
องค์ความรู้ใหม่จากการวิจัย 
 จากการศึกษาเปรียบเทียบสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า 

พระพุทธศาสนา ศาสนาเต๋า ความสันโดษ คุณค่า/ผลกระทบ 
-ความเพียร 
-เอาชนะความชั่วด้วย
ความด ี

- การรู้จักความด ี
- การรู้จักความชั่ว 

หลักคำสอนในการ
ดำเนินชีวิตเพ่ือตนเอง 

รู้จักความดีและความ
ชั่ว รู้จักพอ รู้จักละ 

-การปฏิบัติตนเพ่ืออยู่ใน
สังคม 

-การปฏิบัติตนเพ่ืออยู่
ในสังคม 

หลักปฏิบัติตนในสังคม การปฏิบัติ เพ่ืออยู่ ใน
สังคม กับการปฏิบัติ



115 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
-การปฏิบัติต่อสังคม -การปฏิบัติต่อสังคม หน้าที่ต่อสังคม 
- จิตระดบัโลกียะ  
- จิตระดับโลกุตตระ 

จิตนั้ นคือความว่าง
เปล่า อมตะ เวิ้งวาง 
ห ว น ก ลั บ คื น ไป สู่
ความเป็นเต๋า 

หลักปฏิบัติเพื่อความ
หลุดพ้นหรือ
สภาวธรรม 

สภาวธรรมสูงสุดเป็น
ส ภ า พ ที่ ว่ า ง เป ล่ า
เหมือนกัน 

 
จากแผนภูมิขั้นต้นสามารถอธิบายสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า ใน 2 

ลักษณะคือ 
1. หลักคำสอนในการดำเนินชีวิตเพ่ือตนเอง ถ้ากล่าวถึงความสัมพันธ์เชิงสังคมไม่แตกต่างกัน 

ส่วนที่แตกต่างกันก็เป็นเพียงข้อปฏิบัติย่อย ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีความเพียรและการเอาชนะ
ความชั่วด้วยความดี ก็คือการทำกุศลให้ถึงพร้อม ในศาสนาเต๋ามีการรู้จักความดีและความชั่ว รู้จักพอ 
รู้จักละ 

2. หลักปฏิบัติตนในสังคม ทั้งสองแนวความคิดไม่แตกต่างกัน แต่ได้เสนอข้อวัตรปฏิบัติ
เหมือนกัน 2 ประการ คือ การปฏิบัติเพ่ืออยู่ในสังคมก็คือหลักคุณธรรม กับการปฏิบัติหน้าที่ต่อสังคม  

3. หลักปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้นหรือสภาวธรรม ซึ่งแนวความคิดมีทั้งสองท่านมีความ
เหมือนกัน คือสภาวธรรมสูงสุดเป็นสภาพที่ว่างเปล่าเหมือนกัน และเชื่อว่าจิตของมนุษย์สามารถ
พัฒนาได้เหมือนกัน ส่วนที่มีความแตกต่างกันคือพระพุทธศาสนาเถรวาทแบ่งจิตออกเป็น 2 ระดับ คือ 
จิตระดับโลกียะ กับจิตระดับโลกุตตระ คือสภาวะแห่งความหลุดพ้น “พระนิพพาน” ส่วนศาสนาเต๋า 
จิตนั้นคือความว่างเปล่า อมตะ เวิ้งวาง หวนกลับคืนไปสู่ความเป็นเต๋า ก็คือสภาวะธรรมชาติแห่งสรรพ
สิ่งไม่มีที่สิ้นสุด 

 
บทสรุป 
 การศึกษาเปรียบเทียบคุณค่าของการสันโดษในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า
ประกอบด้วย (1) คุณค่าที่เป็นคุณธรรมต่อตนเอง  ถือเป็นหลักในการดำเนินชีวิต ในพระพุทธศาสนา
เถรวาทมีข้อปฏิบัติพ้ืนฐานคือความเพียร การประกอบอาชีพสุจริต ส่วนศาสนาเต๋ามีการดำเนินชีวิต
อยู่กับธรรมชาติ ปราชญ์มิได้อยู่เพ่ือตนเอง สรรพสิ่งในโลกเกิดจากสิ่งมีอยู่ในตัวของมันเอง (2) คุณ
ค่าที่เป็นคุณธรรมต่อผู้อ่ืน ถือเป็นการรู้จักตนเองในสังคม มีความเหมือนกันอยู่ 2 ประการ คือ การ
ปฏิบัติตนเพ่ือดำรงตนในสังคมกับการปฏิบัติตนเพ่ือสร้างคุณธรรมในสังคม (3) คุณค่าที่ เป็น
สภาวธรรม  ถือเป็นการพัฒนาจิตให้ก้าวเข้าสู่ความหลุดพ้น มีความเหมือนกันคือความหลุดพื้นแห่งจิต 
ความแตกต่างลักษณะการเรียกและวิธีปฏิบัติ ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีการพัฒนาจิตเข้าสู่พระ
นิพพาน  ส่วนศาสนาเต๋ามีเพียงการศึกษาเรียนรู้ละความละโมบ ความหลุดพ้นแห่งจิต  มีจิตอยู่เหนือ
ธรรมชาติ เป็นอัมตะ 
 วิธีปฏิบัติสันโดษจัดแยกออกเป็น 3 ระดับ คือ (1) หลักคำสอนในการดำเนินชีวิตเพ่ือตนเอง 
ถ้ากล่าวถึงความสัมพันธ์เชิงสังคมไม่แตกต่างกัน ส่วนที่แตกต่างกันก็เป็นเพียงข้อปฏิบัติย่อย ใน
พระพุทธศาสนาเถรวาทมีความเพียรและการเอาชนะความชั่วด้วยความดี ก็คือการทำกุศลให้ถึงพร้อม 
ในศาสนาเต๋ามีการรู้จักความดีและความชั่ว รู้จักพอ รู้จักละ (2) หลักปฏิบัติตนในสังคม ทั้งสอง



116  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 5 ฉบบัที่ 2 (เมษายน-มิถนุายน 2565) 

 
แนวความคิดไม่แตกต่างกัน แต่ได้เสนอข้อวัตรปฏิบัติเหมือนกัน 2 ประการ คือ การปฏิบัติเพ่ืออยู่ใน
สังคมก็คือหลักคุณธรรม กับการปฏิบัติหน้าที่ต่อสังคม (3) หลักปฏิบัติเพ่ือความหลุดพ้นหรือ
สภาวธรรม ซึ่งแนวความคิดมีทั้งสองท่านมีความเหมือนกัน คือสภาวธรรมสูงสุดเป็นสภาพที่ว่างเปล่า
เหมือนกัน และเชื่อว่าจิตของมนุษย์สามารถพัฒนาได้เหมือนกัน ส่วนที่มีความแตกต่างกันคือ
พระพุทธศาสนาเถรวาทแบ่งจิตออกเป็น 2 ระดับ คือ จิตระดับโลกียะ กับจิตระดับโลกุตตระ คือ
สภาวะแห่งความหลุดพ้น “พระนิพพาน” ส่วนศาสนาเต๋า จิตนั้นคือความว่างเปล่า อมตะ เวิ้งวาง 
หวนกลับคืนไปสู่ความเป็นเต๋า ก็คือสภาวะธรรมชาติแห่งสรรพสิ่งไม่มีที่สิ้นสุด 

 
ข้อเสนอแนะ  
 ผลการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ทำให้ผู้วิจัยพบแนวความคิดใหม่ที่ได้รับมาจากผลการวิจัย เพ่ือใช้เป็น
แนวทางศึกษาเรียนรู้การรู้จักตนเอง และการวิจัยครั้งต่อไป 
 1. ควรศึกษาเปรียบเทียบวิธีการละความโกรธในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาเต๋า 
 2. อิทธิพลของหลักธรรมที่มีผลต่อการดำเนินชีวิตสังคมปัจจุบันตามหลักศาสนา 
 3. ควรมีการศึกษาวิจัย การศึกษาเปรียบเทียบตวามเพียรในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับ
ศาสนาเต๋า 
 
เอกสารอ้างอิง 
จำนงค์ ทองประเสริฐ. (2515). ปรัชญาประยุกต์ชุดจีน. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์แพร่พิทยา. 
ฉัตรสุมาลย์ กบิลสิงฆ์ ษัฏเสน. (2530). คัมภีร์เต๋าฉบับสมบูรณ์พร้อมอรรถกถา. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์สยาม. 
ทองหล่อ วงศ์ธรรมา. (2538). ปรัชญาจีน. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์โอ.เอส.พ้ินติ้งเฮ้าส์. 
เทวฤทธิ์ ศรีไชยพล. (2563). “การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องความสุขของปรัชญาลัทธิ์เต๋า”. วารสาร

สังคมศาสตร์ปัญญาพัฒน์. 2563; 2(1): 17-27. 
บุรินทร์ ศรีสมถวิล (2564). “พุทธ” “เต๋า” “ขงจื่อ” เสมือนหนึ่งเดียว? ใน “ห้องสิน” วรรณกรรม

เอกสมัยราชวงศ์หมิง. วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 2564; 21(2): 117-
156. 

ปานทิพย์ ศุภนคร. (2525). ปรัชญาจีน. กรุงเทพมหานคร: ศรีเมืองการพิมพ์. 
พจนา จันทรสันติ. (2525). วิถีแห่งเต๋า. พิมพ์ครั้งที่ ๕. กรุงเทพมหานคร: เคล็ดไทยการพิมพ์. 
พระธรรมกิตติวงศ์ (ทองดี สุรเตโช) ราชบัณฑิต. (2548). พจนานุกรมเพ่ือการศึกษาพุทธศาสน์ ชุดคำ

วัด. กรุงเทพมหานคร: วัดราชโอรสาราม, 8452 . 
พระธรรมโสภณ  (ฟ้ืน ปาสาทิโก). (2519). สันโดษทำให้ไทยล้าหลังหรือ . กรุงเทพมหานคร : 

สำนักพิมพ์ไทยเกษม. 
พระมหาจรัญ วิจารณเมธี. (2541). การศึกษาวิเคราะห์ปรัชญาเรื่องสันโดษในพระพุทธศาสนาเถร

วาท. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 



117 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.5 No.2 (April-June 2022) I 

 
พระมหาสมชาย านวุฑฺโฒ. (2547). หนังสือมงคลชีวิต 83  ประการ ฉบับทางก้าวหน้า. ปทุมธานี: วัด

พระธรรมกาย.  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ลำดวน ศรีมณี. (2548). จริยธรรมและจริยศาสตร์ตะวันออก. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์สหธรรมิก. 
วชิรญาณวโรรส, สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยา. (2522). วินัยมุขเล่ม 2. กรุงเทพมหานคร: โรง

พิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 
สามารถ มังสัง. (2557). ความสันโดษท่ีมาแห่งความพอเพียง. กรุงเทพมหานคร: ม.ป.พ. 
สุชน ประวัติดี. (2562). รูปแบบการพัฒนาความสันโดษในกระบวนการเสริมสร้างพฤติกรรมจิตสังคม

ของเยาวชน. วารสารมหาจุฬาวิชาการ. 2562; 6(2): 31-45. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2548). กระแสแห่งปรัชญาจีนข้อโต้แย้งเรื่องอำนาจและจารีต. พิมพ์ครั้งที่ 3. 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
Fung Yu-Lan. (1964). A Short History of Chinese Philosophy. New Yok: The Macmillian 

Co.,. 
Pierra.  ( 2 5 6 5 ) .  ทุ จ ริ ต .  สื บ ค้ น เ มื่ อ วั น ที่ ด  2 0  ม ก ร า ค ม  2 5 6 5  จ า ก 

http://www.oknation.net/blog/pierra. 
Pierra.  ( 2 5 6 5 ) .  สั น โ ด ษ .  สื บ ค้ น เ มื่ อ วั น ที่ ด  2 0  ม ก ร า ค ม  2 5 6 5  จ า ก 

www.oknation.net/blog/pierra. 
 

 
 

http://www.oknation.net/blog/pierra
http://www.oknation.net/blog/pierra

