
269 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 

 
พุทธจริยศาสตร์ว่าด้วยปาณาติบาตกับกรณีโทษประหารชีวิต 

Buddhist Ethics on Killing with the case of death penalty 
 
 

1พระธนกฤต เขมธมฺโม  
Phratanakit  Khemathammo 

2พระมหายุทธนา นรเชฏฺโฐ 
Phramaha Yutthana Narajettho 

คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University  

1Corresponding Author, Email: tanakit5555@hotmail.com   
 

Received November 17, 2022; Revised March 20, 2023; Accepted: March 25, 2023 
 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้ต้องการนำเสนอแนวคิดที่เกี่ยวกับจริยศาสตร์เชิงพุทธว่าด้วยปาณาติบาตกับกรณี
โทษประหารชีวิต มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาแนวคิดและการวิเคราะห์เรื่องปาณาติบาตในพุทธจริย
ศาสตร์ และแนวคิดตามทฤษฎีสากลกับกรณีประหารชีวิตนักโทษ ผลการศึกษาพบว่า พุทธจริยศาสตร์
มุ่งเอาความไม่เบียดเบียนกันเป็นหลักประกันในความสงบสุขของสังคม โทษประหารชีวิตถือเป็นโทษ
สูงสุดที่กฎหมายกำหนดไว้เพ่ือมุ่งกระทำต่อ ชีวิตนักโทษเป็นกระบวนการทางกฎหมายซึ่งรัฐลงโทษ
อาชญากรรมแก่บุคคลผู้กระทำความผิดโดยใช้วิธีการต่างๆ เพ่ือทำลายชีวิตหรือเพ่ือฆ่าให้ตายเป็นการ
กำจัดผู้กระทำความผิดออกจากสังคมอย่างเด็ดขาด การประหารชีวิตเป็นปาณาติปาตหรือไม่นั้น มี
เกณฑ์การวินิจฉัยเกี่ยวกับการฆ่าสัตว์ตามหลักพระพุทธศาสนาว่า การมีเจตนาฆ่าเป็นปาณาติบาต 
ตรงข้ามไม่มีเจตนาในการฆ่าไม่นับเป็นปาณาตบิาต  
คำสำคัญ: พุทธจริยศาสตร;์ ปาณาติบาต; โทษประหารชีวิต 
 
Abstract 
 This article presents the concept of Buddhist ethics in the case of the death 
penalty. The objective is to study the concept and analysis of panatibat in Buddhist 
ethics versus the concept of international theory base on the death penalty. The 
results of the study showed that Buddhist ethics aims to use non oppression as a 
guarantee of social peace. The death penalty is the highest penalty level to punish 
on prisoners live. It is a legal process in which the state punishes a person who 



270  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
commits a crime by means of various method to destroy life or to kill, on the 
purpose of eliminate the perpetrator from society completely. Whether or not the 
execution was a panatipat. There is a diagnostic criterion regarding the killing of 
animals according to Buddhist principles that having the intent to kill is a panatibat, 
on the contrary, there is no intent to kill, not counting as a panatibat. 

Keywords: Buddhist Ethics; Killing in Buddhism; Capital Punishment 
 
บทนำ 
 ปัญหาอาชญากรรมมีควบคู่กับสังคมไทยและทั่วโลกมาเป็นเวลานานและมาตรการหนึ่งใน
การป้องกนัและยับยั้งอาชญากรรมของสังคมท่ัวโลกนับตั้งแต่อดีตมาสู่ปัจจุบัน คือ การลงโทษประหาร
ชีวิต อันมีวัตถุประสงค์สำคัญเพ่ือมุ่งเน้นการตัดโอกาสผู้กระทำผิด การแก้แค้นทดแทน และการยับยั้ง
อาชญากรรมในสังคมเป็นสำคัญ ซึ่งรูปแบบของการประหารชีวิตในอดีตของประเทศต่างๆ รวมทั้ง
ประเทศไทยมักมีลักษณะที่มีความโหดร้ายทารุณเพ่ือตอบสนองต่อวัตถุประสงค์ของการลงโทษ คือ
การแก้แค้นทดแทนเป็นสำคัญ หากแต่ปัจจุบันประเทศต่างๆ ทั่วโลกได้มุ่งเน้นการลงโทษผู้กระทำผิด
เพ่ือการแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำผิดให้สามารถกลับคืนสู่สังคมเป็นทรัพยากรบุคคลที่มีคุณค่าของสังคม 
รวมทั้งกระแสของการให้ความคุ้มครองสิทธิมนุษยชนของประชาชนในสังคมที่มีมากขึ้น อันส่งผลให้
ประเทศต่างๆ ส่วนใหญ่ทั่วโลกได้มีการยกเลิกโทษประหารชีวิต รวมทั้งแม้หากจะยังคงโทษประหาร
ชีวิต แต่ได้มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบของการประหารชีวิตให้มีวิธีการทีม่ีมนุษยธรรมมากข้ึน 

 ประเทศไทยเป็นหนึ่งในประเทศที่มีการใช้โทษประหารชีวิตมาเป็นระยะเวลานาน ปัจจุบัน
ประเทศไทยเป็นหนึ่งในประเทศที่ยังคงมีโทษประหารชีวิตเป็นโทษสูงสุดสำหรับลงโทษผู้กระทำผิดใน
คดีร้ายแรง เพียงแต่ได้มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบของการประหารชีวิตให้มีความนุ่มนวลมากขึ้น โดย
เปลี่ยนจากรูปแบบของการประหารชีวิตในอดีตที่มีความโหดร้ายทารุณ อาทิ การประหารชีวิตด้วย
การตัดศีรษะ การยิงเป้า ไปสู่ รูปแบบการประหารชีวิตด้วยการฉีดสารพิษในปี  พ.ศ. 2546 
(คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ, 2557) ในสังคมบ้านเมืองเราปัจจุบันมีข่าวปรากฏทาง
สื่อมวลชนว่ามีเหตุการณ์การกระทำความผิดทางอาญาร้ายแรงเกิดขึ้นจนเป็นเหตุให้ผู้ถูกกระทำนั้น
เสียชีวิตเช่น ข่าวการทำร้ายร่างกายชายพิการจนเป็นเหตุให้เสียชีวิต การฆ่าข่มขืน การฆ่าหั่นศพ หรือ
การชิงทรัพย์เป็นเหตุให้ผู้อ่ืนถึงแก่ความตาย เป็นต้น ข่าวในลักษณะดังกล่าวนี้ล้วนแล้วแต่เป็นการ
ปลุกกระแสสังคมเพ่ือเรียกร้องให้มีการลงโทษประหารชีวิตผู้กระทำความผิดอยู่เสมอ โดยให้เหตุผลว่า
เพ่ือเป็นการลงโทษที่สาสมกับการกระทำความผิดนั้นๆ เพราะเชื่อว่าหากมีการลงโทษประหารชีวิต
แล้วจะเป็นการปรามเพ่ือมิให้มีการกระทำความผิดเช่นนั้นเกิดขึ้นอีก แต่อย่างไรก็ดี การลงโทษ
ประหารชีวิตนั้นนักสิทธิมนุษยชนมกัมองว่าเป็นการละเมิดศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์และขัดกับหลักสิทธิ
มนุษยชน จนกระทั่งหลายๆ ประเทศต่างก็ได้มีการยกเลิกโทษประหารชีวิตไปแล้วเพราะเห็นว่าขัดกับ
หลักสิทธิมนุษยชน และมองว่าการโทษประหารชีวิตนั้นไม่มีผลใดๆ กับการเพ่ิมข้ึนหรือลดลงของอัตรา
อาชญากรรมที่เกิดข้ึนในสังคม โดยปัจจุบันมีโทษประหารชีวิตถือว่าเป็นโทษที่ร้ายแรง และเป็นการทำ
ให้ชีวิตหนึ่งชีวิตต้องตายลงไป ในทางกฎหมายอาจมองว่าสมควร เพราะเป็นไปตามกระบวนการด้าน



271 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 

 
ความยุติธรรม แต่ในทางศีลธรรมย่อมเกิดคำถามว่าเหมาะสมแล้วหรือ เพราะชีวิตทุกชีวิตย่อมมีค่าเท่า
เทียมกัน การประหารชีวิตเป็นปาณาติบาตหรือไม่นั้น ให้พิจารณาองค์ประกอบสำคัญ 5 ประการ 
ได้แก่ (1) สัตว์ที่ถูกฆ่ามีชีวิต (2) ผู้ฆ่ารู้ว่าสัตว์มีชีวิต (3) มีเจตนา จงใจหรือมีจิตคิดจะฆ่า (4) มีความ
พยายามที่จะฆ่า (5) สัตว์ตายด้วยความพยายามนั้น (พระไตรปิฎกอรรถกถาภาษาไทย เล่มที่ 26 ข้อที่ 
2 หน้าที่ 472 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) หากการกระทำดังกล่าวขาดองค์ประกอบข้อใด
ข้อหนึ่งถือว่า “ไม่ผิดศีล” หรือ “ไม่เป็นปาณาติบาต”  

 บทความนี้ผู้เขียนหวังว่าข้อมูลที่ได้มาจะสามารถวิเคราะห์ พิจารณา และตัดสินในบทลงโทษ
ที่ได้รับรู้ในพุทธจริยศาสตร์ที่ว่าด้วยข้อปาณาติบาตกับการลงโทษประหารชีวิตในยุคปัจจุบันได้อย่าง
เหมาะสมและเกิดความยุติธรรมในสังคมไทยได้อย่างแท้จริง 

 
บทบัญญตัิและการวินิจฉยัเกี่ยวกับศีลข้อที่ 1 ปาณาติบาตของศาสนาพุทธ  
 1. บทบัญญัติในพระไตรปิฎก 

อะไรชื่อว่าศีล ศีลมีเท่าไร ศีลมีอะไรเป็นสมุฏฐาน ศีลเป็นที่รวมแห่งธรรมอะไร 
อะไรชื่อว่าศีล เจตนาชื่อว่าศีล เจตสิกชื่อว่าศีล ความสำรวมชื่อว่าศีล ความไม่ล่วงละเมิด  

และการงดเว้นจากความชั่ว ชื่อว่าศีล 
ศีลมเีท่าไร ศีลมี 3 คือ (1) กุศลศีล (2) อกุศลศีล (3) อัพยากตศีล 

 ศีลมีอะไรเป็นสมุฏฐาน กุศลศีลมีกุศลจิตเป็นสมุฏฐาน อกุศลศีลมีอกุศลจิตเป็นสมุฏฐานและ
อัพยากตศีล มีอัพยากตจิตเป็นสมุฏฐาน 

ศีลเป็นที่รวมแห่งธรรมอะไร ศีลเป็นที่รวมแห่งความสำรวม เป็นที่รวมแห่งความไม่ล่วงละเมิด 
เป็นที่ รวมแห่ งเจตนาที่ เกิดในขณะสำรวมและไม่ล่ วงละเมิดนั้น  (พระไตรปิฎกภาษาไทย  
เล่มที่ 31 ข้อที่ 62 หนา้ที ่41 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 ศีล 5 ประเภท คือ (1) การละปาณาติบาต ชื่อว่าศีล (2) การเว้นปาณาติบาต ชื่อว่าศีล  
(3) เจตนาที่เป็นข้าศึกต่อปาณาติบาต ชื่อว่าศีล (4) ความสำรวมปาณาติบาต ชื่อว่าศีล (5) ความไม่
ล่วงละเมิดปาณาติบาต ชื่อว่าศีล 

ศีลดังกล่าวนี้ ย่อมเป็นไปเพ่ือความไม่เดือดร้อนใจ เพ่ือปราโมทย์ เพ่ือปีติ เพ่ือปัสสัทธิ  
เพ่ือโสมนัส เพ่ือการปฏิบัติโดยเอ้ือเฟ้ือ เพ่ือความเจริญ เพื่อทำให้มาก เพ่ือเป็นเครื่องประดับ เพ่ือเป็น
เครื่องป้องกัน เพ่ือเป็นเครื่องแวดล้อม เพ่ือความสมบูรณ์ ย่อมเป็นไปเพ่ือความเบื่อหน่ายโดยส่วน
เดียว เพ่ือคลายกำหนัด เพ่ือดับ เพ่ือระงับ เพ่ือรู้ยิ่ง เพ่ือตรัสรู้ เพ่ือนิพพาน (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 31 ข้อที่ 90 หน้าที่ 62 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

สิกขาบท 5 คือ (1) ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท (2) อทินนาทานาเวรมณีสิกขาบท  
(3) กาเมสุมิจฉาจาราเวรมณีสิกขาบท (4) มุสาวาทาเวรมณีสิกขาบท (5) สุราเมรยมัชชปมาทัฏฐานา
เวรมณสีิกขาบท บรรดาสิกขาบท 5 นั้น ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท ด้ังต่อไปนี้ 

ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท หมายถึง จิตที่เป็นกามาวจรซึ่งเป็นกุศล สหรคตด้วยโสมนัส 
สัมปยุตด้วยญาณ เกิดขึ้น แก่บุคคลผู้งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ ในสมัยใด สมัยนั้น การงดเว้น การเว้น



272  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
ขาดจากการฆ่าสัตว์ การไม่ทำ การเลิกทำ การไม่ล่วงละเมิด การไม่ล้ำเขต การกำจัดต้นเหตุแห่งการ
ฆ่าสัตว์ ก็เกิดขึ้น นี้เรียกว่า ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท สภาวธรรมที่เหลือชื่อว่าสัมปยุตด้วยเวรมณี 
 ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท หมายถึง จิตที่เป็นกามาวจรซ่ึงเป็นกุศล สหรคตด้วยโสมนัส 
สัมปยุตด้วยญาณ เกิดขึ้น แก่บุคคลผู้งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ ในสมัยใด ในสมัยนั้น ความจงใจ กิริยาที่
จงใจ ภาวะที่จงใจ ก็เกิดข้ึน นี้เรียกว่า ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท สภาวธรรมที่เหลือชื่อว่า สัมปยุต
ด้วยเจตนา 
 ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท หมายถึง จิตที่เป็นกามาวจรซึ่งเป็นกุศล สหรคตด้วยโสมนัส 
สัมปยุตด้วยญาณ เกิดขึ้น แก่บุคคลผู้งดเว้นจากการฆ่าสัตว์ ในสมัยใด ในสมัยนั้น ผัสสะ ฯลฯ ปัคคา
หะ และอวิกเขปะ ก็เกิดขึ้น นี้เรียกว่า ปาณาติปาตาเวรมณีสิกขาบท (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
35 ข้อที่ 703-704 หน้าที่ 447 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 2. การวินิจฉัยศีลข้อปาณาติบาต 
 ศีลมีหลักที่ควรทราบเบื้องต้น คือ หลักหรือองค์แห่งการวินิจฉัยตัดสินว่า การกระทำนั้นมี
ความผิดหรือไม่ มีอยู่ 5 ประการ ถ้าครบทั้งองค์ 5 (สัมภาระ) จึงถือว่าล่วงละเมิดศีล เป็นบาปและมี
โทษ หากไม่ครบถือว่าไม่เข้าข่ายของความผิด และโทษหลักวินิจฉัยมีอยู่ว่า ดังนี้ (1) สัตว์นั้นมีชีวิต 
(2) รู้ว่าสัตว์นั้นมีชีวิต (3) มีจิตคิดจะฆ่า (4) ทำความเพียรที่จะฆ่า (5) สัตว์ตายลงเพราะความเพียรนั้น 
(พระไตรปิฎกอรรถกถา ภาษาไทย เล่มที่ 26 ข้อที่ 2 หน้าที่ 472 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539)  
 ปาณาติบาต เวรมณี แปลว่า เจตนาเป็นเครื่องงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ คือ การงดเว้นจากการ
ทำสัตว์นั้นให้ตายก่อนจะถึงกำหนดอายุของตน หมายถึง ความประพฤติหรือการดำเนินชีวิตที่
ปราศจากการเบียดเบียนผู้อ่ืนทางด้านชีวิตร่างกาย สิกขาบทนี้มีความมุ่งหมายเพ่ือให้มนุษย์มีเมตตา
กรุณาต่อกัน ตามนัยนี้ถือว่า ปาณาติบาตจะสมบูรณ์ก็ต่อเมื่อครบองค์ประกอบทั้ง 5 นี้ บุคคลจะ
กระทำด้วยตนเอง หรือใช้ให้ผู้อ่ืนทำศีลย่อมจะขาดเหมือนกัน แต่ถ้าองค์ประกอบไม่ครบเพียงแต่ด่าง
พร้อย  
 3. การวินิจฉัยศีลข้อปาณาติบาตโทษหนักเบา 
 การฆ่าไม่ว่าจะฆ่ามนุษย์ หรือสัตว์เป็นบาปเหมือกัน แต่จะบาปหนักหรอืเบาท่านกำหนดหลัก
วินิจฉัยไว้ 3 หลัก ดังนี้  
 1) กำหนดโดยวัตถ ุถ้าเป็นมนุษย์ ฆ่าผู้มีคุณมาก มีโทษมาก ฆ่าผู้มีคุณน้อยมีโทษน้อย เช่น ฆ่า
พระอรหันต์ บิดาและมารดามีโทษมาก เพราะพระพุทธเจ้าเพียงแต่ทำร้ายให้ห้อพระโลหิต มี โทษ
เท่ากับฆ่าบิดามารดา ส่วนคนที่ไม่มีคุณก็มีโทษน้อยลดหลั่นกันลงไป ถ้าเป็นสัตว์ ก็กำหนดด้วยคุณ  
ถ้าไมม่ีคุณเหมือนกนั กำหนดด้วยรูปร่างใหญ่เล็กกว่ากัน ถ้าใหญ่มีโทษมากถ้าเล็กมีโทษน้อย  
 2) กำหนดด้วยเจตนา คือการตั้งใจฆ่า มีโทสะมากหรือน้อยกว่ากัน ถ้าโทสะมาก โทษมาก
โทสะน้อย โทษน้อย (อุทัย กมลศิลป์, 2561) 
 3) กำหนดโดยประโยค คือความพยายามที่จะฆ่าให้ตายใช้ความพยายามมากมีโทษมากให้
ความพยายามน้อย มีโทษน้อย (สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส, 2538) 
 หลักการปรับโทษของปาณาติบาตนั้น จะมีโทษมากหรือน้อยพระพุทธเจ้าได้ทรงแสดงโทษ
ของการล่วงละเมิดปาณาติบาตไว้ในสัพพหุลสูตร มีใจความว่า “ภิกษุทั้งหลาย ปาณาติบาต  



273 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 

 
(การฆ่าสัตว์) ที่บุคคลเสพแล้ว เจริญแล้ว กระทำให้มากแล้ว ย่อมยังสัตว์ได้เป็นไปเกิดในนรก  
ในกำเนิดของสัตว์เดรัจฉาน ในเปรตวิสัย วิบากแห่งปาณาติบาตอย่างเบาที่สุด ย่อมยังความเป็นผู้มี
อายุน้อยให้เป็นไปแก่ผู้ที่เกิดมาเป็นมนุษย์” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 23 ข้อที่ 40 หน้าที่ 301 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) นอกจากนี้ผู้ทำปาณาติบาตเนืองๆ กระทำเป็นอาจิณยังต้อง
ประสบกับโทษอีกหลายอย่าง เช่น ทำตนให้เป็นที่หวาดหวั่นของคนอ่ืน สัตว์อ่ืน ไม่เป็นที่เย็นใจแก่ผู้
เข้าใกล้ สั่งสมอกุศลกรรมทีห่มักหมมด้วยอาสวะ (วิศิน อินทสระ, 2527) 
 สรุป ศีล 5 เป็นหลักที่พระพุทธเจ้าทรงวางไว้เป็นหลักจริยธรรมขั้นพ้ืนฐานสำหรับการอยู่
ร่วมกันอย่างสงบ ทั้งนี้ ประเด็นในการศึกษาหลักศีลข้อหนึ่งที่ว่า ปาณาติบาต (การฆ่าสัตว์) ต้อง
ประกอบด้วยองค์ 5 คือ (1) สัตว์ที่ถูกฆ่ามีชีวิต (2) ผู้ฆ่ารู้ว่าสัตว์มีชีวิต (3) มีเจตนา จงใจหรือมีจิตคิด
จะฆ่า (4) มีความพยายามที่จะฆ่า (5) สัตว์ตายด้วยความพยายามนั้น หากขาดองค์ประกอบ 5 อย่างนี้ 
ก็ไม่สำเร็จเป็นกรรม คือ ไม่ใช่ฆ่าสัตว์ ไม่เป็นปาณาติบาต ส่วนจะมีโทษหนักหรือเบานั้น ให้พิจารณา
ตามองค์ประกอบร่วม คือ (1) กำหนดโดยวัตถุ (2) กำหนดโดยเจตนา และ (3) กำหนดโดยประโยค 
หรือถ้าผู้กระทำปาณาติบาต รู้ว่าการกระทำเช่นนี้เป็นอกุศลกรรม มีโทษ ไม่ควรกระทำ แต่ก็ได้กระทำ
ลงไปด้วยเหตุหนึ่งเหตุใดก็ตาม ย่อมมีโทษน้อยกว่า ผู้กระทำปาณาติบาต โดยไม่รู้ว่า การกระทำเช่นนี้
เป็นอกุศลกรรมมีโทษไม่ควรทำ แต่ก็ได้กระทำลงไป ทั้งนี้เพราะความไม่รู้ว่าเป็นอกุศลกรรม ย่อมเป็น
ผู้ประกอบด้วยมิจฉาทิฐิอย่างแรงกล้า ฉะนั้นจึงต้องรับโทษมาก  อุปมาเหมือนช่างตีเหล็ก เผาเหล็กจน
ร้อนจัด แล้วเอาออกจากเตามาวางไว้ ช่างตีเหล็กนั้น ย่อมรู้ว่าก้อนเหล็กนั้นร้อน ฉะนั้น เมื่อจำเป็น
จะต้องเอามือไปจับก้อนเหล็ก ก็ย่อมรู้ประมาณในความร้อน ไม่จับเหล็กนั้นลงไปเต็มที่ แต่ถ้าผู้มา
ภายหลัง ไม่รู้ว่าก้อนเหล็กนั้นร้อน มีความอยากรู้ ย่อมจับก้อนเหล็กนั้นอย่างเต็มที่ จนทำให้มื้อ ไหม้
เกรียมไป ข้อนี้ฉันใด ผู้ที่รู้ว่า การกระทำเช่นนี้ เป็นอกุศลกรรมกับผู้ที่ไม่รู้ว่า การกระทำเช่นนี้เป็น
อกุศลกรรม โทษที่พึงได้รับของทั้ง 2 คนย่อมมากน้อยต่างกัน 
 
แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับโทษประหารชีวิต 
 แนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับโทษประหารชีวิตการลงโทษผู้กระทำผิดเกิดขึ้นควบคู่กับ
สังคมมาเป็นเวลานาน ตามหลักอาชญาวิทยาวัตถุประสงค์ของการลงโทษผู้กระทำผิดที่เกิดขึ้นในยุค
ต่างๆ ทีผ่่านมาจนถึงปัจจุบัน สรุปไดดั้งนี้ 
 1. ทฤษฎีการลงโทษเพื่อแก้แค้นทดแทน (Retribution Theory) 
 ทฤษฎีการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนเป็นทฤษฎีการลงโทษที่เก่าแก่ที่สุด โดยมีความเชื่อว่าผู้
ถูกประหารชีวิตจะต้องได้รับโทษที่มีความรุนแรงสาสมกับความผิดที่ได้กระทำลงไป จึงมีการใช้โทษ
ประหารชีวิตมาต้ังแต่ยุคโบราณซึ่งส่วนหนึ่งความเชื่อว่าผู้กระทำเป็นผู้ที่มีความชั่วร้ายในตัวเอง ดังนั้น 
จึงควรได้รับโทษประหารชีวิตเพ่ือกาจัดความชั่วร้ายออกจากลังคม โดยแบ่งย่อยได้เป็น 2 ทฤษฎี คือ 
 1.1 ทฤษฎีสัญชาตญาณ (Instinct Theory) การลงโทษกระทำผิดเป็นการแสดงออกของ
สัญชาตญาณของคนในสังคมเพ่ือแก้แค้นหรือทดแทนการกระทำผิด จากประมวลกฎหมายของกษัตริย์
ฮีมมูราบีแห่งกรุงบาบิโลนเมื่อประมาณ 1500 ปี ก่อนพุทธศักราช ได้ปรากฏบทการลงโทษแบบตาต่อ
ตา ฟันต่อฟัน (an eye for an eye and a tooth for a tooth) และกฎหมายไทยในสมัยกรุงศรี
อยุธยามาจนถึงก่อนสมัยรัชกาลที่ 5 แห่งกรุงรัตนโกสินทร์ การลงโทษผู้กระทำผิดมีลักษณะที่รุนแรง



274  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
เช่นกัน อาทิกฎหมายลักษณะอาญาหลวง พ.ศ. 1895 ได้กำหนดโทษอาญาไว้ 10 สถาน แต่ในที่นี้ขอ
กล่าวถึงโทษอาญาเพียงแค่ 4 สถาน คือ 1) ให้ฟันคอ ริบเรือน ริบราชบาทว์ เอาลูกเมีย ทรัพย์หรือ
สิ่งของเอาเข้าห้องพระคลัง 2) ให้ใส่มือ ใส่เท้า เข้าตรุไว้ 3) ให้ทวนด้วยลวดหนัง ไม้หวาย ยกหนึ่ง 
สองยก สามยก แล้วประจานใส่ตรุไว้หนึ่งเดือน สองเดือน สามเดือน และ 4) ให้ตัดปาก แหวะปาก 
เอามะพร้าวห้าวยัดปาก 
 ตามกฎหมายนี้ โทษทางกายมี 3 ประการด้วยกัน คือ ประหารชีวิต จำคุก และการทำ
อันตรายต่อส่วนใดส่วนหนึ่งของร่างกาย โดยเฉพาะโทษประหารชีวิตมีการลงโทษอย่างโหดร้ายทารุณ 
ซึ่งต่อมาตามกฎหมายลักษณะกบฏศึก พ.ศ. 1978 เรียกว่า โทษกรรมกร 21 สถาน เช่น ต่อยกะโหลก
ศีรษะ เลิกออกแล้วเอาคีมคีบเหล็กเผาไฟจนแดงใส่ลงบนมันสมอง เป็นต้น  
 การลงโทษสู้กระทำผิดเพ่ือแก้แค้นกแทนตามทฤษฎีสัญชาตญาณยังคงใช้อยู่ในปัจจุบัน โดยมี
การลงโทษที่ไม่โหดร้ายดังเช่นในอดีตที่ผ่านมา จากข้อเขียนของชู ติตัส เร็ด (Sue Titu Reid) ศาล
ฎีกาของประเทศสหรัฐอเมริกาได้ยอมรบัการลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนเป็นเหตุผลที่เหมาะสมในการ
ประหารชีวิตจำเลย โดยระบุไว้ด้วยว่า ถึงแม้การลงโทษเพ่ือแก้แค้นทดแทนจะไม่ใช่วัตถุประสงค์ที่
สำคัญที่สุด แต่ก็ไม่ใช่วัตถุประสงค์ทีต่้องห้ามและไม่ขัดต่อการส่งเสริมความเคารพในศักดิ์ศรีของความ
เป็นคนและเป็นการแสดงออกของสังคม ซึ่งแสดงความโกรธแค้นต่อพฤติกรรมที่เหี้ยมโหดที่ผู้กระทำ
ผิดได้กระทำลงไป (สุพจน์ สุโรจน์, 2550) 
 1.2 ทฤษฎีผู้กระทำผิดสมควรถูกลงโทษ (Just Desert Theory) การลงโทษเพ่ือแก้แค้น
ทดแทนผู้กระทำผิด โดยไม่ได้สนใจต่ออนาคตของผู้กระทำหรือสังคม คงให้ความใส่ใจเฉพาะ
พฤติกรรมหรือการกระทำในอดีตของผู้กระทำผิดเท่านั้น โดยเมื่อมีการกระทำผิดเกิดขึ้น สังคมมี
ปฏิกิริยาตอบโต้ผู้กระทำผิดในเชิงแก้แค้นทดแทนประการหนึ่ง และเนื่องจากกระทำผิดสมควรถูก
ลงโทษอีกประการหนึ่ง ดังนั้น จึงจำเป็นต้องมีการใช้โทษประหารชีวิตในสังคม เพราะมีความเชื่อมันว่า
ผู้กระทำผิดที่พฤติกรมโหดร้ายทารุณสมควรจะได้รับการลงโทษที่มีความรุนแรงเช่นเดียวกันกับพฤติ
กรมที่กระทำต่อเหยื่อ เนื่องจากผู้กระทำผิดเป็นผู้ที่ก่อให้เกิดพฤติกรรมที่มีความโหดร้ายทารุณ 
ผู้กระทำผิดจึงควรได้รับบทลงโทษโดยเฉพาะการประหารชีวิต อันเป็นการสนใจเพียงพฤติกรรมการ
กระทำผิดของอาชญากรเท่านั้น ไม่ได้ใส่ใจสภาพแวดล้อมหรือปัจจัยที่หล่อหลอมให้อาชญากรต้อง
กระทำผิด รวมทั้งไม่ได้มีความสนใจต่อผลกระทบของการลงโทษประหารชีวิตต่อสังคมแต่ประการใด 
(วันชัย ศรีนวลนัด, 2557) 
 2. ทฤษฎีที่ เกี่ยวข้องกับสำนักอาชญาวิทยาคลาสสิค (The Classical School of 
Criminology) 
 ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับสำนักอาชญาวิทยาคลาสสิคเป็นทฤษฎีที่เกิดขึ้นในยุโรปสมัยศตวรรษที่ 
18 โดยแนวคิดของสานักอาชญาวิทยาคลาสสิคตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของทฤษฎีอรรถประโยชน์นิยม 
(Utlitarianicm Philosophy) ทฤษฎีสัญญาประชาคม (Social Contract) และทฤษฎีเจตจำนงอิสระ 
(Free Will) กล่าวคือ 
 ทฤษฎีเจตจำนงอิสระ (Free Will) เชื่อว่ามนุษย์ทุกคนมีอิสระที่จะคิด กระทำสิ่งต่างๆ ด้วย
ตนเอง โดยมนุษย์ความสามารถในการใช้เหตุผล ดังนั้น เมื่อมนุษย์กระทำสิ่งใดลงไป โดยการตัดสินใจ
และการใช้ดุลพินิจของตนองแล้ว จะต้องรับผิดชอบในสิ่งที่ได้กระทำลงไป ซึ่งหากบุคคลใดได้กระทำ



275 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 

 
ความผิดย่อมต้องได้รับการลงโทษ การที่สังคมลงโทษบุคคลนั้นเนื่องจากการกระทำผิด และเป็นสิ่งที่
ผู้กระทำผิดสมควรจะได้รับ ในปี ค.ศ. 1764 ซีชาร์ เเบ็คคาเรีย (Cesare Beccaria) เขียนบทความ
เป็นภาษาอิตาเลียน ซึ่งเป็นผลงานชิ้นสำคัญในหนังสือชื่อ “Dei delitti e delle pene” ตรงกับ
ความหมายในภาษาอังกฤษว่า “On Crimes and Punishments” ซึ่งเป็นข้อเขียนที่จุดประกาย
ความคิดของนักปราชญ์ในอิตาลีและทั่วภาคพ้ืนยุโรป เเบ็คคาเรียได้แสดงทัศนะคัดค้านต่อการลงโทษ
ประหารชีวิตอย่างไม่เป็นธรรม โดยได้ต่อต้านการลงโทษประหารชีวิต (Capital Punishment) ที่รัฐ
และผู้ปกครองลงโทษประชาชนโดยไม่มีหลักกฎหมาย ไม่มีบรรทัดฐาน และไม่มีความแน่นอน อาศัย
อคติการตัดสินด้วยความรู้ลึก และความเชื่อทางศาสนาที่ขาดความชอบธรรม เเบ็คคาเรียเรียกร้องให้
มีการปฏิรูปกระบวนการยุติธรรมทางอาญา 
 หลักการของเเบ็คคาเรียเกี่ยวกับการลงโทษนั้นมีแนวคิดพ้ืนฐานมาจากทฤษฎีอรรถประโยชน์
นิยม (Utilitarianism Philosophy) คือ ประโยชน์สูงสุดของปวงชนจำนวนมากที่สุด โดยการลงโทษ
ในสังคมมีวัตถุประสงค์สำคัญเพ่ือ “การมุ่งคุ้มครองประโยชน์สูงสุดของคนส่วนใหญ่ในสังคมเป็น
สำคัญ” ซึ่งเเบ็คคาเรียนำมาใช้ในข้อเสนอเกี่ยวกับอาชญากรรมและการลงโทษ โดยมุ่งป้องกันสังคม
จากภยันตรายของอาชญากรรมด้วยการข่มขวัญยับยั้ง ความคิดของเเบ็คคาเรียตามที่ปรากฏใน
ห นั งสื อ  “On Crimes and Punishments” ใน เรื่ อ ง เกี่ ย ว กั บ ก ารล งโท ษ เพ่ื อก ารป้ อ งกั น 
(Preventive Punishment) มีดังนี้ 
 1. การลงโทษมีความจำเป็น เนื่องจากมนุษย์ยังมีความเห็นแก่ตัว พร้อมที่จะฝ่าฝืนสัญญา
ประชาคม ถ้าหากการกระทำนั้นก่อให้เกิดประโยชน์ส่วนตัว สำหรับเเบ็คคาเรีย เห็นว่ามนุษย์ทุกคน
สามารถมีพฤติกรรมอาชญากรไดเ้สมอ 
 2. เมื่อเป็นดังนั้น การลงโทษจึงไม่ควรปฏิเสธต่อความเห็นแก่ตัวของมนุษย์หากแต่ควร
ส่งเสริม “แรงจูงใจ” ไม่ให้ประโยชน์ของมนุษย์ถูกทำลายโดยกฎหมาย 
 3. การลงโทษ ควรจะมีไว้เพ่ือเป็นการป้องกัน โดยการใช้ความคิดเรื่องการข่มขู่ยับยั้ง 
(Deterrence) ซึ่งการข่มขู่ยับยั้ง แบ่งออกเป็นดังนี้ (1) การการข่มขู่ยับยั้ง โดยเฉพาะ (Specific 
Deterrence) เป็นการลงโทษผู้กระทำผิดรายบุคคลเพ่ือยับยั้งมิให้เขากระทำผิดซ้ำ (2) การการข่มขู่
ยับยั้ง โดยทั่วไป (General Deterrence) เป็นการลงโทษผู้กระทำผิดเพ่ือเป็นตัวอย่างแก่บุคคลอ่ืนใน
สังคมทั่วไปได้เห็นผลร้ายของการกระทำผิด เพ่ือขับยั้งให้บุคคลกระทำผิด เพราะเกรงกลัวโทษที่จะ
ได้รับ 
 4. การข่มขู่ยับยั้ง (Deterrence) เป็นการลงโทษเพ่ือข่มขู่ขับยั้งการกระทำผิดขึ้นอยู่กับ
เงื่อนไข 2 ประการ คือ การลงโทษจะต้องได้สัดส่วนกับอาชญากรรม และสาธารณชนจะต้องได้รับรู้ 
เขา้ใจอย่างแน่ชัดเกี่ยวกับการลงโทษนั้น 
 สรุป จากทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับสำนักอาชญาวิทยาคลาสสิค (The Classical School of 
Criminology) ซึ่งประกอบด้วยทฤษฎีอรรถประโยชน์นิยม (Utilitarianism Philosophy) ทฤษฎี
สัญญาประชาคม (Social Contract) และทฤษฎีเจตจำนงอิสระ (Free Will) มีความเกี่ยวข้องกับการ
ใช้โทษประหารชีวิตในสังคมโดยตรง เนื่องจากทฤษฎีที่ เกี่ยวข้องกับสำนักอาชญาวิทยาคลาสสิค ซึ่ง
ประกอบด้วย ทฤษฎีเจตจำนงอิสระ (Free Will) เชื่อว่ามนุษย์ทุกคนมีเจตจำนงอิสระในการกระทำสิ่ง
ที่ก่อให้เกิดประโยชน์มากกว่าเสียประโยชน์เสมอ โดยมนุษย์จะมีเหตุผลในการเลือกการกระทำ และ



276  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
สอดคล้องทฤษฎีอรรถประโยชน์นิยม (Utilitarianism Philosophy) ที่เชื่อว่าพฤติกรรมของมนุษย์
เกิดขึ้นเนื่องจากได้พิจารณาถึงผลที่จะก่อให้เกิดประโยชน์สูงสุด ดังนั้น การลงโทษด้วยการประหาร
ชีวิตในสังคมจะมีความสอดคล้องกับทฤษฎีเจตจำนงอิสระ (Free Wiil) ทฤษฎีอรรถประโยชน์นิยม 
(Utilitarianism Philosophy) และสัญญาประชาคม (Social Content) ที่การลงโทษประหารชีวิต 
เพ่ือให้บุคคลในสังคมเห็นว่าไม่ควรประกอบอาชญากรรม หรือการละเมิดต่อสัญญาประชาคมที่ได้
กำหนดไว้ เพราะโทษประหารชีวิตเป็นสิ่งที่ไม่ก่อให้เกิดประโยชน์ต่อการกระทำผิด หากแต่ยังทำให้
มนุษย์ต้องเสียประโยชน์อันสูงสุดของชีวิต คือ การสูญเสียชีวิตเพ่ือแลกกับการละเมิดสัญญาประชาคม
ที่ได้กำหนดไว้ (วันชัย ศรีนวลนัด, 2557) ดังนั้น การใช้โทษประหารชีวิตตามแนวคิดทฤษฎีดังกล่าว
ข้างต้นจึงจำเป็นต้องมีในสังคม เพ่ือให้สมาชิกของสังคมได้เกิดความเกรงกลัวอันจะนำไปสู่ความสงบ
สุขของสังคมเป็นสำคัญ  
 3. ทฤษฎีการลงโทษเพื่อยับยั้งหรือป้องกันอาชญากรรม หรือปรับปรุงผู้กระทำผิด 
(Restraint Theory) 

นั กปรัชญ าและนั กกฎหมายในยุ โรป  อาทิ  ซี ซ าร์  เบ็ คตาเรีย  (Cesare Beccaria,  
1728-1794) และเจเรมี เบนแรม (Jeremy Bentham, 1748-1832) ซึ่งเป็นผู้นำของสำนักอาชญา
วิทยาและทัณฑวิทยา สำนักอาชญาวิทยาคลาสสิค และนีโอ-คลาสสิค ได้เสนอแนวคิดและทฤษฎี
เกีย่วกับอาชญากรม และการลงโทษผู้กระทำผิดขึน้ใหม่ โดยเชื่อว่าผู้กระทำผิดได้กระทำผิดโดยเจตนา
เพ่ือแสวงหาความสุข และหลีกเลี่ยงความทุกข์ ดังนั้น รัฐควรจะบัญญัติกฎหมายไว้ให้ชัดเจนว่าการ
กระทำเป็นความผิด และมีโทษบัญญัติไว้โดยชัดแจ้ง เพ่ือให้ทุกคนในสังคมได้รับทราบ เมื่อกฎหมาย
บัญญัติไว้แล้วเช่นนี้ ผู้ที่ผ่าฝืนกจ็ะมคีวามผิดและต้องรับโทษตามกฎหมาย (วันชัย ศรีนวลนัด, 2557)  

สรุป แนวคิดและทฤษฎีที่ เกี่ยวข้องกับการลงโทษผู้กระทำผิดและการประหารชีวิตทั้ง  
3 ทฤษฎีนี้ เป็นเพียงความคิดหรือความเชื่อของสังคมในยุคต่าง ๆ ซึ่งสะท้อนให้เห็นจากวิธีการปฏิบัติ
หรือการลงโทษผู้กระทำผิด อย่างไรก็ตาม แนวคิดในการลงโทษทั้ง 3 ทฤษฎีนี้ ยังคงมีอยู่ในปัจจุบัน 
หากแต่จุดเน้นได้เปลี่ยนแปลงไปตามสถานการณ์ 

 
พัฒนาการของรูปแบบการประหารในประเทศไทย 
 1. พัฒนาการการประหารชีวิต 
 สำหรับในประเทศไทย การเปลี่ยนแปลงวิธีการประหารมาเป็นการฉีดยานั้น ขั้นตอนการ
ประหารจะแตกต่างจากในสหรัฐ เพราะการประหารชีวิตของไทยจะกระทำโดยทันทีที่ได้รับคำสั่ง  
โดยปกติจะเป็นเวลาเย็น นักโทษประหารจะไม่รู้ตัวล่วงหน้า เมื่อเจ้าหน้าที่เดินเข้าไปในแดนประหาร
และนำตัวผู้ใดออกมา เมื่อนั้นจึงจะรู้ตัว และเมื่อผ่านพิธีการด้านการตรวจสอบบุคคล พิธีกรรมทาง
ศาสนาและอ่ืนๆ แล้ว จะถูกนำตัวเข้าสู่แดนประหาร ซึ่งในช่วงนี้แทนที่จะเป็นการนำไปผูกกับหลัก
ประหาร ก็เปลี่ยนเป็นการนำไปสู่เตียงประหารนั่นเอง ทั้งนี้ การเปลี่ยนจากการประหารชีวิตโดยการ
ยิงเป้ามาเป็นการฉีดยานั้น ทำได้โดยไม่ต้องเสียค่าใช้จ่ายเพ่ิมเติมมากนัก เพราะสามารถใช้ห้อง
ประหารในเรือนจำกลางบางขวางเช่นเดิม หาฉากกั้น จัดหาเตียง และสายหนังรัด และจัดอุปกรณ์เข็ม
และเครื่องฉีดยาเพ่ิมเติม ค่าใช้จ่ายในการประหารแต่ละครั้ง โดยเฉพาะค่ายาจะถูกกว่าค่ากระสุนปืนที่
ใช้ในการยิงเป้า (สมาคมสิทธิเสรีภาพของประชาชน, 2548) 



277 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 

 
 2. การประหารชีวิตด้วยการฉีดยา 
 ขั้นตอนการประหารชีวิตโดยการฉีดยาในไทยมีความแตกต่างจากวิธีการประหารชีวิตใน
สหรัฐอเมริกาบ้างเล็กน้อย กล่าวคือ จะมีการเตรียมจิตใจของผู้ถูกประหาร ก่อนการประหาร เมื่อใกล้
ถึงเวลาประหาร เจ้าหน้าที่จะนำตัวนักโทษประหารจากห้องขังไปที่ห้องประหาร แต่แทนที่จะนำ
นักโทษประหารไปยืนตรึงกับหลักประหาร ก็เปลี่ยนเป็นการให้นอนบนเตียงประหาร ตรึงและผูกด้วย
สายหนัง ทั้งขา ลำตัว และแขนทั้ง 2 ข้าง ซึ่งอยู่ในท่ากางออกทำให้ไม่สามารถดิ้นได้จากนั้นเจ้าหน้าที่
ราชทัณฑ์ที่ได้รับการฝึกอบรมมาอย่างดี จะมาติดเครื่องวัดการเต้นของหัวใจเข้ากับตัวนักโทษ เพ่ือ
ตรวจสอบการตายหลังการฉีดยา โดยให้กรรมการภายนอกได้เห็นการเต้นของหัวใจ จากนั้นจึงแทง
เข็มเข้าเส้นเลือดใหญ่หรือที่หลังมือทั้ง 2 ข้าง แต่สำหรับประเทศที่ไม่ใช้เครื่องฉีดยาอัตโนมัติจะใช้คน
ฉีดยาด้วยมือ ซึ่งจะมีคนเดียว ฉีดเข้าแขนซ้ายหรือขวา การฉีดไม่ได้ไปยืนฉีดที่แขน แต่ต่อสายยาง
ออกมาและผู้ฉีดจะอยู่หลังม่ านยาที่ ใช้ฉีดในการประหารชีวิตจะมี Sodium Penrotha 1 ใน
สารละลาย  20-25 cc Pancuronium bromide 50 cc และ Potassium chloride 50 cc ยา
ดังกล่าวนี้เป็นผลมาจากการวิจัยของคณะเภสัชศาสตร์ มหาวิทยาลัยเท็กซัส ว่าจะให้ผลอย่างมี
ประสิทธิภาพที่สุด ซึ่งไม่ใช่ยาพิษแต่เป็นยาทั่วไป ซึ่งถ้าให้เกินขนาดก็จะมีผลทำให้ตายได้ ดังนั้น เวลา
ประหารชีวิตเจ้าหน้าที่จะค่อยๆ ปล่อยเข้าไปในเส้นเลือด และใช้ยาถึง 3 ชนิด 
 ขั้นตอนการฉีดและระเบียบปฏิบัติ 
 – เข็มแรกจะปล่อยยา Sodium Penrotha 1 เข้าไปให้หลับก่อน จากนั้นจึงปล่อยเข็มที่ 2 
Pancuronium bromide และเข็มที่ 3 Potassium chloride ตามลำดับ เพ่ือให้หัวใจหยุดสูบฉีด
โลหิตภายในไม่ถึงนาที 
 – เมื่อนักโทษแสดงอาการแน่นิ่งไป ผู้บัญชาการเรือนจำจะขอให้นายแพทย์ของเรือนจำเข้า
ตรวจยืนยันการตายของผู้ต้องขัง และประกาศเวลาตายต่อหน้าพยาน รวมใช้เวลาในการดำเนินการ
ตามขั้นตอนนี้ทั้งสิ้นประมาณ 20-30 นาท ี
 – ผู้แทนจากกองทะเบียนประวัติอาชญากร จะพิมพ์ลายนิ้วมืออีกครั้ง และเคลื่อนย้ายศพของ
นักโทษไปห้องเก็บศพต่อไป โดยเก็บไว้ตรวจสอบอีก 1 วัน ตลอดเวลาจะมีการถ่ายรูปและวิดีโอตาม
ขั้นตอนต่างๆ ไว้ (คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ, 2557) 
 3. ข้อมูลสถิติของนักโทษประหารชีวิตจากกรมราชทัณฑ์ 
 ข้อมูลสถิตินักโทษประหารชีวิตในเดือนพฤษภาคม 2563 ซึ่งรายงานโดยกรมราชทัณฑ์ ระบุ
ว่า ล่าสุดมีจำนวนผู้ต้องขังที่ถูกตัดสินประหารชีวิต รวมทั้งสิ้น 363 คน แบ่งเป็นชาย 310 คน และ
หญิง 53 คน โดยกลุ่มผู้ต้องขังมีคดียาเสพติดมากที่สุด รองลงมาเป็นคดีความผิดทั่วไป และคดีความ
มั่นคง อย่างไรก็ตาม เมื่อแบ่งกลุ่มผู้ต้องขังในภาพรวมแล้วพบว่า อยู่ระหว่างการพิจารณาอุทธรณ์โทษ
รวม 227 คน อยู่ระหว่างพิจารณาฎีกา 36 คน และนักโทษเด็ดขาดเมื่อคดีถึงที่สุด 100 คน โดย
กระจายอยู่ในเรือนจำ 10 แห่งทั่วประเทศ อาทิ เรือนจำกลางบางขวาง เรือนจำกลางคลองเปรม และ
เรือนจำกลางเขาบิน โดยเฉพาะที่เรอืนจำกลางบางขวาง มีมากท่ีสุด 210 คน 
 ตรวจสอบข้อมูลพบว่า การประหารชีวิตนักโทษตามคำพิพากษาของศาลด้วยวิธีการยิงเป้านั้น 
มีการประหารชีวิตครั้งสุดท้ายในปี 2545 ต่อมาอีก 6 คน ถูกประหารชีวิตด้วยการฉีดยาหรือฉีด
สารพิษ ในช่วงปี 2546 และปี 2552 ส่วนการประหารชีวิตครั้งล่าสุดเกิดขึ้นเมื่อปี 2561 ด้วยการฉีด



278  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
สารพิษนักโทษชายเด็ดขาดที่ก่อเหตุฆ่าชิงทรัพย์ แทงเหยื่อ 24 แผล เพ่ือชิงทรัพย์ ซึ่งคดีเกิดขึ้นเมื่อปี 
2555 (สำนักข่าวไทย, 2565) 
 สรุปได้ว่า พัฒนาการของการลงโทษประหารชีวิตในประเทศไทยไม่ได้มีความแตกต่างจาก
พัฒนาการของการลงโทษประหารชีวิตในประเทศต่างๆ ทั่วโลกมากนัก โดยรูปแบบของการลงโทษ
ประหารชีวิตในอดีตเน้นการประหารที่มีความรุนแรง หรือทรมานผู้ต้องโทษประหารเพ่ือเป็นการแก้
แค้นทดแทนและการข่มขู่ยับยั้ง ดังเช่นรูปแบบของการประหารชีวิตของประเทศต่างๆ ทั่วโลก หากแต่
ปัจจุบันรูปแบบของการประหารชีวิตได้เปลี่ยนแปลงเป็นการประหารชีวิตที่เน้นหลักสิทธิมนุษยชน
หรือหลักพุทธจริยศาสตร์ และตอบสนองต่อวัตถุประสงค์ของการลงโทษเพ่ือแก้ไขฟ้ืนฟูผู้กระทำผิด
มากขึ้น 
 
การวิเคราะห์ 
 1. มุมมองพุทธจริยศาสตร์กับโทษประหารชีวิต 
 พุทธจริยศาสตร์ เป็นองค์ประกอบหนึ่งในการตัดสินความประพฤติของมนุษย์ว่า สิ่งไหนถูก 
ไม่ถูก ดีไม่ดี (แสง จันทร์งาม, 2521) ดังพุทธพจน์ที่ว่า “เจตนาหํ ภิกฺขเว กมฺมํ วทามิ” แปลว่า “ภิกษุ
ทั้งหลาย เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 22 ข้อที่ 63 หน้าที่ 577 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จะเห็นได้ว่า เจตนานั้นเป็นสิ่งที่ลิขิตชีวิตของบุคคลที่สําคัญมาก 
เพราะเป็นมูลเหตุของการกระทํากรรมทั้งปวง อันเป็นทั้งกุศลกรรม อกุศลกรรม จากความข้างต้นเป็น
สิ่งยืนยันทรรศนะของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ทรงมีแนวคิดว่า เงื่อนไขที่จะทำให้เป็นกรรม ไม่
ว่าจะเป็นมนุษย์หรือสัตว์ก็ตาม ต้องมีเจตนา ความตั้งใจ ความมุ่งใจ ความจงใจ เป็นตัวนำในการคิด
ด้วยตนเองก่อน พอความคิดมีอำนาจเหนือจิตใจตนเอง ความสามารถในการเลือกและตัดสินใจ จึง
ตั้งใจริเริ่มลงมือทำด้วยตนเอง เมือ่กระทำไปโดยเจตนาแล้วเกิดเป็นกรรม ดังนั้น จึงต้องรับผิดชอบการ
กระทำ ปาณาติบาต อันบุคคลทำกรรมเช่นใดย่อมได้รับผลเช่นนั้น โทษประหารชีวิตเมื่อเทียบกับหลัก
กรรมแล้วจัดเป็นครุกรรมฝ่ายอกุศล บุคคลที่เกี่ยวข้อง เช่น ผู้ตัดสิน หรือเจ้าหน้าที่ควรใช้หลักเมตตา
ธรรมต่อผู้ที่ได้รับโทษประหารชีวิต พระพุทธศาสนาสอนให้รักษาศีล  เป็นข้อเสนอเชิงปัจเจกบุคคล ไม่
เกี่ยวกับการปกครองของรัฐ อาจมองได้ว่า แม้พระพุทธศาสนาไม่เห็นด้วยกับการลงโทษประหารชีวิต 
เพราะเป็นการกระทำที่ผิดศีลและเป็นบาป แต่ก็ถือว่า เป็นบาปตามหน้าที่ด้วยความจำเป็น อย่างกรณี
ของเพชฌฆาตเคราแดง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 100 หน้าที่ 61 มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539) ทั้งนี้ กระบวนการยุติธรรมของไทย มีความเมตตากรุณาต่อผู้ต้องโทษตามสมควร
แล้ว ในขณะที่ผู้ต้องโทษนั้นไม่ได้มีความเมตตากรุณาต่อสังคม การวางท่าทีทั้งต่อตนเองและผู้ต้องโทษ
ประหารชีวิต คือ ให้วางอุเบกขาโดยให้คิดว่า เป็นไปตามกฎแห่งกรรม ผู้ใดสร้างกรรมอันใดไว้ ย่อม
ได้รับผลของกรรมนั้น (พระวิสิทธิ์ ฐิตวิสิทฺโธ (วงค์ใส), 2564) 
 โทษประหารชีวิตถือเป็นโทษสูงสุดที่กฎหมายกำหนดไว้เพ่ือมุ่งกระทำต่อชีวิตนักโทษ เป็น
กระบวนการทางกฎหมายซึ่งรัฐลงโทษแก่บุคคลผู้กระทำความผิดโดยใช้วิธีการต่าง ๆ เพ่ือทำลายชีวิต
หรอืเพ่ือฆ่าให้ตาย เป็นการกำจัดผู้กระทำความผิดออกจากสังคมอย่างเด็ดขาด สำหรับวิธีการประหาร
ชีวิตมีความแตกต่างกันออกไปตามยุค โทษประหารชีวิตเป็นการวางโทษทางกฎหมายบ้านเมือง  
 2. วิเคราะห์การลงโทษประหารชีวิตในประเทศไทย 



279 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 

 
 การลงโทษประหารชีวิต โทษสูงสุดที่กฎหมายกำหนดไว้เพ่ือมุ่งกระทำต่อชีวิตนักโทษเป็น
กระบวนการทางกฎหมายซึ่งรัฐลงโทษอาชญากรรมแก่บุคคล การทำโทษตามกฎหมายอาญาขั้นสูงสุด
ที่ลงแก่ผู้กระทำความผิดโดยใช้วิธีการต่างๆ เพ่ือทำลายชีวิตหรือเพ่ือฆ่าให้ตาย โทษประหารชีวิต 
(Death Penalty) ถือเป็นมาตรการการลงโทษที่เก่าแก่และรุนแรงที่สุดซึ่งได้มีการบังคับใช้ในหลาย
ประเทศมาตั้งแต่สมัยโบราณเป็นเวลาหลายศตวรรษแล้ว เป็นการกำจัดผู้กระทำความผิดออกจาก
สังคมอย่างเด็ดขาด ส่วนวิธีการในการลงโทษประหารชีวิตที่ใช้ในแต่ละสังคมขึ้นอยู่กับค่านิยมของ
สังคมแต่ละท้องถิ่นและตามกาลเวลา การประหารชีวิตเป็นโทษที่มีการนำมาใช้ปฏิบัติในสังคมไทยมา
เป็นเวลานาน ตั้งแต่ก่อนสมัยอยุธยาจนถึงปัจจุบัน โดยมีวัตถุประสงค์คือเพ่ือแก้แค้นผู้กระทำความผิด
ให้สาสมกับความผิดที่ได้กระทำ รวมทั้งตัดโอกาสเพ่ือไม่ให้มีการกระทำผิดซ้ำ และเพ่ือไม่ให้ผู้อ่ืนเอา
เยี่ยงอย่าง เนื่องจากเกิดความกลัวที่จะถูกลงโทษต่อผู้ที่คิดจะทำผิด เพ่ือให้เกิดการยับยั้งอันจะนำมา
ซึ่งความสงบเรียบร้อยในสังคม ปัจจุบันประเทศไทยยังคงมีการลงโทษประหารชีวิตนักโทษในคดี
ร้ายแรงอยู่ เช่น เกี่ยวกับคดีความม่ันคงของชาติ เกี่ยวความผิดต่อชีวิต แต่ก็ยังคงเห็นข่าวการทำผิดอยู่
เรื่อยๆประเทศไทยเป็น 1 ใน 58 ประเทศในโลกที่ยังใช้โทษประหารอยู่ ซึ่งหลายประเทศได้ยกเลิก
การลงโทษประหารชีวิตแล้ว เนื่องจากข้อเสียนั้นมากกว่าข้อดี (วันชัย ศรีนวลนัด, 2557) โดยมี
แนวคิดเพ่ือการฟ้ืนฟู (Rehabilitation) เป็นแนวคิดที่ว่าผู้กระทำผิดสามารถพัฒนาตนเองให้เป็นคนดี
ได ้ซึ่งสอดคล้องกับหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาไม่ส่งเสริมการก่อเวรการประหารชีวิต 
  
บทสรุป 
 พุทธจริยศาสตร์ว่าด้วยปาณาติบาตกับกรณี โทษประหารชีวิต  ผลการศึกษาพบว่า 
พุทธจริศาสตร์จะมีเกณฑ์วินิจฉัย ที่ชัดเจนนั่นคือหลักทางพระพุทธศาสนา ในที่นี้คือหลักวินิจฉัยศีลข้อ
ที่  1 หากปัญหาใดเข้าข่ายหลักที่ ว่านี้  ถือว่าผิดศีล อย่างไรก็ตาม การวินิจฉัยปัญหาทาง 
พุทธจริยศาสตร์ไม่ได้ยึดตัวบทของคัมภีร์อย่างเดียว แต่ขึ้นอยู่กับบริบททางสังคมด้วย เช่น ประโยชน์
หรือโทษที่สังคมจะพึงได้รับจากการกระทำนั้น ดังนั้น การแก้ปัญหาทางพุทธจริยศาสตร์จึงอยู่บนทาง
สายกลางคือความพอดี ไม่สุดโต่งเอนเอียง และทำให้สงบสุข เนื่องจากสังคมมีบริบทที่หลากหลายและ
ซับซ้อน การใช้หลักการใดหลักการหนึ่งในการดำเนินชีวิตย่อมเป็นไปได้ยากท่ีจะให้เกิดความราบรื่น 
 ดังนั้น การที่ประเทศไทยสมควรที่จะมกีารลงโทษประหารชีวิตต่อไป หรือควรที่จะยกเลิกการ
ประหารชีวิตหรือไม่นั้น จึงเป็นประเด็นข้อควรพิจารณาที่ต้องมีการพิจารณาทบทวนด้วยความ
รอบคอบและรอบด้านว่าโทษประหารชีวิตนั้น จะช่วยทำให้สังคมสงบสุขและปลอดอาชญากรรมได้
จริงหรือไม่ และกระบวนการยุติธรรมต้องเป็นธรรม ผู้กระทำความผิดต้องได้รับโทษที่สาสมไม่ได้ถูก
กลั่นแกล้งหรือถูกกล่าวหาโดยไม่เป็นธรรม จากหลักการของแอมเนสตี้อินเตอร์เนชั่นแนลที่ว่า “เมื่อ
เกิดความอยุติธรรมขึ้นต่อคนคนหนึ่งย่อมเป็นเรื่องสำคัญของคนทุกคน” ซึ่งเป็นหลักการที่น่าสนใจที่
เราทุกคนควรให้ความสำคัญ โดยทุกฝ่ายต้องหาทางออกร่วมกันว่าแนวทางใดจะดีที่สุดโดยพิจารณา
ผลดีผลเสีย ความคุ้มค่า และประโยชน์ของการลงโทษประหารชีวิตหรือประโยชน์ของการยกเลิกโทษ
ประหารชีวิต ทั้งนี้การประหารชีวิตถือว่าขัดต่อหลักจริยศาสตร์ในพุทธศาสนา และหลักสิทธิมนุษยชน 
ขั้นพ้ืนฐานในการมีชีวิตอยู่ และมองว่าการประหารชีวิตเป็นสิ่งที่ไม่คุ้มค่า ไม่สมเหตุสมผล และยังเป็น
การลงโทษที่โหดร้าย ลดทอนศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ และเสี่ยงต่อการประหารชีวิตคนบริสุทธิ์ 



280  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
นักโทษประหารชีวิตส่วนใหญ่เป็นคนยากจน ไม่มีเงินจ้างทนายความที่มีฝีมือแก้ต่างคดีให้ ไม่มีโอกาส
ในการที่จะสู้คดีได้อย่างเต็มที่ นอกจากนี้ยังมองว่ากระบวนการยุติธรรมทางอาญาอาจเกิดความ
ผิดพลาด ไม่ว่าในการที่จะจับผิดตัวหรือตัดสินผิดพลาด ซึ่งหากตัดสินประหารชีวิตไปแล้ว บุคคลคน
นั้นจะไม่มีโอกาสได้อยู่ในโลกนี้ตอ่ไป 
 
เอกสารอ้างอิง 
สำนักข่าวไทย. (2565). สถิตินักโทษประหาร. สืบค้นข้อมูลเมื่อวันที่  1 พฤศจิกายน 2565 จาก 

https://tna.mcot.net/tna-477838. 
คณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ. (2557). โทษประหารชีวิตในประเทศไทย คณะกรรมการสิทธิ

มนุษยชนแห่งชาติ. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ. 
พระวิสิทธิ์ ฐิตวิสิทฺโธ (วงค์ใส). (2564). โทษประหารชีวิต: ใครมีสิทธิ์ ชีวิตเป็นของใคร. วารสารบัณฑิต

แสงโคมคำ วิทยาเขตเชียงใหม่, 6(1): 109. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

กรงุเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วิศิน อินทสระ. (2527). หลักคำสอนสำคัญในพระพุทธศาสนา. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฎ

ราชวิทยาลัย. 
วันชัย ศรีนวลนัด. (2557). “โทษประหารชีวิต หลักคิดด้านสิทธิมนุษยชน”. เอกสารวิชาการส่วน

บุคคล. หลักสูตรหลักนิติธรรมเพ่ือประชาธิปไตย. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานศาล
รัฐธรรมนูญ. 

สมเด็จพระมหาสมณเจ้ากรมพระยาวชิรญาณวโรรส. (2538). เบญจศีลและเบญจธรรม. พิมพ์ครั้งที่ 
15. นครปฐม: โรงพมิพ์มหามกุฎราชวิทยาลัย.  

สมาคมสิทธิเสรีภาพของประชาชน. (2548). โทษประหารชีวิตในประเทศไทย. กรุงเทพฯ: มาสเตอร์
เพรส.  

สุพจน์ สุโรจน์. (2550). ทฤษฎีการลงโทษและแบบการลงโทษ. เอกสารการสอน ชุดวิชาอาชญาวิทยา
และทัณฑวิทยา. นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  

แสง จันทร์งาม. (2521). พุทธศาสนวิทยา. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์บรรณาคาร.  
อุทัย กมลศิลป์. (2561). “การศึกษาวิเคราะห์แนวคิดพุทธจริยศาสตร์กับการลงโทษประหารชีวิต”. 

ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาปรัชญา. บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

 

 
 

https://tna.mcot.net/tna-477838

