
233 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 
 

ศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี 
An Analytical Study of the Buddha's Teaching in Dvaravati 

Buddhist Art 
 

1ศศินิภา แห่งสูงเนิน 
Sasinipha Hangsungnoen 

2โยตะ ชัยวรมันกุล  
Yota Chaiworamankul   

3พระมหาณรงค์ศักดิ์ สุทนฺโต (สุทนต์)  
Phramaha Narongsak Sudanto (Suthon) 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Buddhapanya Sridvaravadi Buddhist College 

1Corresponding Author, Email: beebeeberry48@gmail.com 
 

Received February 24, 2023; Revised March 11, 2023; Accepted: March 25, 2023 
 

 
 
บทคัดย่อ 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา ศึกษาหลักธรรมที่ปรากฏ
ในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี และวิเคราะห์ความสำคัญของหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ เป็นงานวิจัย
เชิงคุณภาพ และงานวิจัยเชิงเอกสาร ผลการวิจัยพบว่า 1. การศึกษาพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา 
พุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา พระพุทธรูป สถาปัตยกรรม ถาวรวัตถุ ศิลา และจิตตรกรรมตต่าง ๆ 
สะท้อนคุณค่าทางพุทธศิลป์สะท้อนเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม ประเพณีและคุณค่าคตินิยมที่เป็นอัต
ลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา 2. ศึกษาหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี หลักธรรมที่ปรากฏ
ในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี เช่น ธัมมจักรกัปปวัตตนสูตร ดำเนินสายกลาง ขั้นตอนแนวทางทำความเห็น
ให้ถูก ปฏิบัติเพ่ือรู้ เพ่ือละ เพ่ือดับทุกข์ สัญลักษณ์พระพุทธศาสนาระลึกถึงหลักธรรมอันประเสริฐนี้
และน้อมนำไปปฏิบัติ พิจารณาอริยสัจสี่และมรรคมีองค์แปด ไตรลักษณ์ คือหนทางนำไปสู่การดับ
ทุกข์ การไม่มีทุกข์โดยสิ้นเชิง คือจุดมุ่งหมายสูงสุดของพระพุทธศาสนาสัญลักษณ์แทนการหลุดพ้น
หรือนิพพาน 3. วิเคราะห์ความสำคัญของหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ในยุคทวารวดีจากธรรมจักร 
หลักธรรมที่สำคัญ คือ อริยสัจสี่ มรรคมีองค์แปดปฏิจจสมุปบาทมีองค์สิบสอง และไตรลักษณ์ คุณค่า
หลักธรรมที่เป็นรากฐานสำคัญต่อวัฒนธรรมปรากฏเข้ามาสู่ในจิตใจของคนไทยอย่างแนบแน่นเพ่ือ
อบรมณ์มัคคุเทศก์น้อยมีส่วนร่วมในการเผยแผ่หลักธรรมทางพุทธศาสนาที่แฝงในพุทธศิลป์ส่งเสริม
การท่องเที่ยวพิพิธภัณฑ์ชาวบ้าน 

คำสำคัญ: หลักธรรม; พุทธศิลป;์ ยุคทวารวด ี 



234  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  ปีที ่6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 

Abstract  
 The purpose of this research was to study Buddhist art in Buddhism. A study 
of the dharma principles that appeared in Buddhist art in the Dvaravati period. and 
analyzing the importance of the dharma principles that appear in Buddhist art. It is 
qualitative research and documentary research.  The results showed that: 1. The 
study of Buddhist art in Buddhism Buddhist art in Buddhism, Buddha images, 
architecture, Thawornwathu, stone, and various paintings reflect the value of 
Buddhist art reflecting cultural identity. Traditions and values that are unique to 
Buddhism. 2. The dharma principles in Dvaravati era Buddhist art, such as the 
Dhammachakkappavattanasutra; operate the middle line Steps, guidelines for making the 
opinions into practice for knowledge, for the elimination of suffering, Buddhist symbols, 
remembering this noble principle and introducing it into practice. Considering the Four 
Noble Truths and the Eightfold Path, the trinity is the path leading to the cessation of 
suffering. complete absence of suffering is the ultimate goal of Buddhism, symbolizing 
liberation or nirvana 3. Analyze the importance of the Dhamma principles that appear in 
Buddhist art. The most important doctrine is the Four Noble Truths, the Eightfold Path. 
Patitcasamuppada has the twelve bodies and the trinity, the dharma values that are the 
cornerstones of culture, appear firmly in the minds of the Thai people in order to train the 
young guides to participate in the dissemination of the hidden Buddhist principles. In 
Buddhist art, promoting tourism to the folk museum. 
Keywords: Dhamma principles; Buddhist art; Dvaravati  
 
บทนำ 

หลักธรรมแฝงซึ่งเลือกจากพุทธศิลป์ ยุค“ทวารวดี” เป็นคำสันสกฤต แปลว่า “ประกอบด้วย
ประตู” หมายถึง “เมืองท่า” บ่งบอกให้เห็นว่าทำเลที่ตั้งของทวารวดีต้องอยู่บริเวณชายฝั่งหรือติดต่อ
ทะเลได้ จาก บทความ “นครชัยศรี : เมืองแห่งลุ่มน้ำศรีทวารวดี”ประวัติได้แก่ปางแสดงธรรม ปาง
นาคปรกองค์ต่างๆ ส่วนพระพุทธรูป นิกายมหายาน ลัทธิวัชรยานและลัทธิตันตระ จะมีทั้งพระ
โพธิสัตว์ พระธยานิพุทธเจ้า พระพิมพ์ เทพผู้พิทักษ์ รวมทั้งรูปแบบสถาปัตยกรรม สิ่งเหล่านี้จะ
แพร่กระจายตามไปพร้อมๆ กับการค้า ความสืบเนื่องดังกล่าวทำให้ส่งผลให้เมืองต่างๆ ในพ้ืนที่
กลุ่มเป้าหมายเป็นเมืองทางพระพุทธศาสนา ในคติแบบพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทที่ปะปนกับคติ
ของนิกายมหายาน ที่เป็นบ้านเมืองมาตั้งแต่ยุคทวารวดี และเป็นศูนย์กลางทางเศรษฐกิจและความ
เชื่อ พระพุทธศาสนา จึงมีความสืบเนื่องกับความเชื่อท้องถิ่นเกี่ยวกับพุทธศิลป์ในแง่ของการปลูกฝัง  
การปลูกฝังค่านิยมและวัฒนธรรมที่ดีทั้งด้านคุณธรรมและจริยธรรมให้แก่เด็ก เยาวชน และประชาชน 
โดยเน้นศีล 5 และหลักธรรม 8 หัวข้อ ประกอบด้วย 1) ศีลธรรมและวัฒนธรรม 2) สุขภาพอนามัย 3) 
สัมมาชีพ 4) สันติสุข 5) ศึกษาสงเคราะห์ 6) สาธารณสงเคราะห์7) กตัญญูกตเวทิตาธรรม และ8) 
สามัคคีธรรมทีเ่ป็นเอกลักษณ์ของชุมชน และตกทอดเป็นวีถีชีวิตสืบมาจนปัจจุบันนี้  



235 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 
 

ในศิลปะดังกล่าวได้มีการการรักษาและธำรงไว้ซึ่งหลักธรรมและนำคำสอนมาชี้นำทางสว่าง
แก่พุทธศาสนิกชนด้วยการจารึกคาถาที่สรุปแก่นหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าไว้อย่างเรียบง่าย
และรวบรัด เช่น อริยสัจ 4 ปฎิจจสมุปบาท มรรค 8 ไตรลักษณ์ เป็นการกล่าวถึงหลักคำสอนความ
จริงที่เป็นประโยชน์และเป็นสิ่งที่ปฏิบัติได้ในปัจจุบัน ให้ดำเนินชีวิตโดยยึดทางสายกลางอย่างมีสติ”ใน
การดำรงชีวิตให้อยู่เย็นเป็นสุขท้ังในอดีต ปัจจุบันและอนาคต (ธิดา สาระยา, 2536) 

พระพุทธองค์จะทรงปรินิพพานพระพุทธองค์ได้มอบหมายการชี้นำพระธรรมคำสอนของ
พระองค์ แก่พระสงฆ์ให้เป็นผู้สืบทอดหลักการแห่งพระพุทธศาสนาต่อคนรุ่นหลัง  การนำคำสอนใน
พระพุทธศาสนาไปปรากฏต่อการรับรู้ของบุคคล กลุ่มบุคคลและมวลชน ผ่านสื่อต่างๆ ทั้งที่เป็นสื่อ
บุคคลและปรากฏในพุทธศิลป์ เป็นการนำหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า ไปแสดงให้เหมาะสมกับ
กาลเทศะ มีเหตุผล มีจิตเมตตา เพ่ือให้หลักคำสอนมีผู้เคารพเลื่อมใสศรัทธาในพระรัตนตรัยน้อมเอา
หลักธรรมในพระพุทธศาสนาไปประพฤติปฏิบัติเพ่ือให้เกิดประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติเหล่านั้น โดยมุ่ง
ประโยชน์แก่มวลชน มุ่งที่จะพัฒนาศักยภาพบุคคลในการดำเนินชีวิตได้ด้วยตนเอง มุ่งหวังให้ผู้รับ
เข้าใจและนำไปปฏิบัติให้เกิดประโยชน์  

ดังนั้น ผู้วิจัยจึงให้ความสนใจศึกษาเรื่อง “ศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ยุค
ทวารวดี” ทั้งที่เป็นพระปฐมเจดีย์องค์แรก พระพุทธรูปศิลาขาว และธรรมจักร อันเป็นสัญลักษณ์
สำคัญ ที่สื่อถึงธรรมะในพระพุทธศาสนา หลักพุทธธรรมคำสอนทางตรงและทางอ้อมที่แฝงอยู่ในงาน
พุทธศิลป์ที่สร้างคุณค่าทางสังคม ขนบธรรมเนียมประเพณี และคุณค่าทางจิตใจแม้ว่าคนที่อ่านหนังสือ
ไม่ออกแต่ได้เห็นสัญลักษณ์ก็สามารถเข้าใจถึงแก่นของคำสอน หากมีผู้รู้แนะนำหลักธรรม ที่แฝงอยู่ใน
พุทธศิลป์นั้น เพ่ือส่งเสริมสนับสนุนในมิติของการมีส่วนร่วมเผยแผ่หลักธรรมในพุทธศิลป์จากแหล่ง
เรียนรู้พิพิธภัณฑ์พ้ืนบ้านในชุมชน และเพ่ือสังเคราะห์ข้อมูลทางวิชาการสำหรับการศึกษาหลักพุทธ
ธรรมของพระพุทธศาสนาในยุคทวารวดีที่วิวัฒนาการเป็นปริศนาธรรมในงานพุทธศิลป์สืบทอดมาถึง
ยุคปัจจุบัน เพ่ือสังเคราะห์ข้อมูลนำมาประยุกใช้กับสื่อสมัยใหม่พัฒนาการเข้าถึงของเยาวชนรุ่นใหม่  
อบรมมัคคุเทศน้อย พัฒนาการสื่อสารหลักธรรมที่แฝงในพุทธศิลป์ เพ่ือการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษณ์ 
โดยมีศูนย์เรียนรู้และพิพิธภัณฑ์พ้ืนบ้าน สื่อธรรมะใกล้ตัว สร้างอัตลักษณ์ที่ยั่งยืน ในมิติพหุวัฒนธรรม
แนวใหม่  

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา 

2. เพ่ือศึกษาหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี  
3. เพ่ือวิเคราะห์ความสำคัญของหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ 

 
ระเบียบวิธีวิจัย 
 งานวิจัยนี้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ และงานวิจัยเชิงเอกสาร โดยผู้วิจัยได้แบ่งวิธีดำเนินการ
วิจัยเป็น 3 ขั้นตอน มีรายละเอียด ดังนี้ 



236  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  ปีที ่6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
 1. งานวิจัยเชิงเอกสาร รวบรวมข้อมูลที่ เกี่ยวกับหลักธรรมในพระไตรปิฎก โดยใช้
เอกสารอ้างอิงจากแหล่งข้อมูลชั้นปฐมภูมิ (Primary Sources) ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับ
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 จากแหล่งข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ 
อรรถกถา ฎีกา หนังสือบทความ เอกสาร เอกสารวิชาการ รายงานวิจัย วิทยานิพนธ์ สารนิพนธ์ สื่อ
อิเล็กทรอนิกส์ (internet) และหนังสือเอกสารที่เกี่ยวข้อง 
 2. รวบรวมข้อมูลวิจัยเชิงคุณภาพ เชิงลึกที่เกี่ยวกับหลักธรรมคำสอนของพระพุทธศาสนาที่
ปรากฏในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี ที่มีคุณค่าต่อสังคมและวิถีชีวิต  
 3. วิเคราะห์ข้อมูลและสรุปผล การรวบรวมข้อมูลเอกสารและข้อมูลที่ลงพ้ืนที่พิพิธภัณฑ์ 
จากนั้นจึงประมวลความ สรุปผลและนำเสนอในรูปแบบการเขียนบรรยายเชิงพรรณนา ข้อเสนอแนะ 
และหลักพุทธธรรมที่ปรากฏออกมาเป็นพุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา  

 
ผลการการศึกษา 

วัตถุป ระสงค์ ที่  1 ) ผลการวิจั ยพบว่า  พุทธศิลป์ ในพระพุทธศาสนาอิทธิพลของ
พระพุทธศาสนาปรากฏในอาณาจักรทวารวดี ทั้ง 3 แห่ง คือ ในเมืองโบราณอู่ทอง ในพุทธศตวรรษที่ 
8-10 ได้พบหลักฐานทางด้านโบราณคดี คือประติมากรรมดินเผารูปพุทธสาวก 3 องค์ถือบาตร ห่ม
จีวรห่มคลุมตามแบบนิยมของศิลปะแบบอมราวดี ในเมืองโบราณนครปฐม ได้พบธรรมจักรเป็น
จำนวนมาก และได้พบพระพุทธรูปประทับนั่งห้อยพระบาทแบบยุโรป พบที่วัดพระเมรุ เมืองนครปฐม 
เป็นพระพุทธรูปขนาดใหญ่สลักจากหิน ซึ่งแสดงลักษณะเฉพาะของศิลปะทวารวดีอย่างแท้จริง 
เนื่องจากพบอยู่ในวัฒนธรรมทวารวดีเท่านั้น  

วัตถุประสงค์ที่  2) ผลการวิจัยพบว่าหลักธรรมที่ ปรากฏในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี
พระพุทธศาสนาในสมัยทวารวดีนั้นเจริญรุ่งเรืองแพร่หลายเข้าถึงประชาชนกลุ่มต่างๆ และได้อำนวย
ประโยชน์และความสุขความเจริญแก่ประชาชนที่ตั้งถิ่นฐานอยู่ ในบริเวณที่เป็นประเทศไทยได้อย่างดี
ยิ่ง สรุปแก่นหลักธรรมคำสอนของพระพุทธเจ้าไว้อย่างเรียบง่ายและรวบรัด เช่น อริยสัจสี่ ปฎิจจสมุป
บาท มรรคแปด ไตรลักษณ์ เป็นต้น และที่พบมากที่สุดปรากฎบนแผ่นศิลา แผ่นหิน เสาหิน ฐาน
ธรรมจักร พระพุทธรูป หรือพระพิมพ์ นอกจากนั้นพุทธลักษณะที่ปรากฏจะเป็นสิ่งที่เผยแผ่หลักพุทธ
ธรรมได้เช่นกัน ได้แก่ ใบหน้า จวีร เป็นต้น ได้นำชาวประชาให้เข้าถงึความสุขทั้งสามระดับที่ควรได้จะ
เห็นได้จากหลักฐานที่เป็นจารึกหลักธรรมระดับต่างๆ ในทุกภาคของประเทศ เป็นเครื่องยืนยันว่า
ประชาชนมีความสุข และความเข้าใจในพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง ก่อให้เกิดอิทธิพลทาง วัฒนธรรม
ประเพณีความเจริญด้านต่างๆ และส่งทอดสู่สมัยสุโขทัยสมัยต่อมาอย่างงดงาม ร่องรอยแห่ง ความ
เจริญรุ่งเรืองของพระพุทธศาสนา ความแพร่หลายของวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาแบบทวารวดี และ
ประชาชนชาวพุทธมีความเข้าใจพระพุทธศาสนา อย่างลึกซึ้งยิ่งกว่าสมัยใดในประวัติศาสตร์ชาติไทย 

วัตถุประสงค์ที่ 3) ผลการวิจัยพบว่าวิเคราะห์ความสำคัญของหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธ
ศิลป์จากศูนย์กลางของวัฒนธรรมทวารวดีที่ทิ้งร่องรอยไว้ ถือได้ว่าหลักธรรมที่ปรากฎในพุทธศิลป์โดย
สื่อผ่านพุทธศิลป์ต่าง ๆ มีความสำคัญดังนี้หลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ในเมืองโบราณสมัยทวารวดี 
เท่าที่พบมีจำนวนประมาณ 107 เมืองในทุกภูมิภาคของประเทศไทยโดยมีประมาณ 70 เมืองอยู่ใน



237 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 
 

เขตที่ ราบลุ่มภาคกลางตามแม่น้ำเจ้าพระยาและภาคตะวันออก ส่วนที่ เหลือจะอยู่ ในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือ ประมาณ 30 เมือง นอกนั้น อยู่ในเขตภาคเหนือและภาคใต้ ภาคละ 1-2 เมือง 
แต่เมอืงทีเ่ชื่อว่าเป็นศูนย์กลางของอาณาจักรทวารวดี (สมเกียรติ โล่เพชรัตน์, 2546) 
 จากหลักฐานทางโบราณคดี ทั้งจากด้านที่ตั้ง ขนาดของเมือง ศาสนสถาน โบราณวัตถุและ
การติดต่อกับโลกภายนอก มี 3 แห่ง คือในเมืองโบราณนครปฐม ได้มีการพบธรรมจักรและกวาง
หมอบ ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของการแสดงปฐมเทศนาโปรดเบญจวัคคีย์ที่ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน แขวง
เมืองพาราณสี โดยที่บน ธรรมจักรและส่วนประกอบต่างๆ เช่น เสาฐานรองรับ ซี่กง กำ มักพบจารึก
คาถาต่างๆ โดยเฉพาะจารึกคาถา เย ธมฺมา อันเป็นหัวใจสำคัญในพระพุทธศาสนา ซึ่งพระคาถาเต็ม ๆ 
ดังที่ปรากฏในพระวินัยปิฎก มหาวรรคพุทธศาสนิกชนชาวทวารวดีไม่เพียงแต่จะสร้างประติมากรรม
เลียนแบบงานประติมากรรมเนื่องในพระพุทธศาสนาของชาวอินเดียเท่านั้น (ศักดิ์ชัย สายสิงห์, 2562) 

การสร้างรูปแบบใหม่เพ่ือให้สื่อความหมายตามความเข้าใจของชุมชนในอาณาจักรทวารวดี
คือชาวทวารวดีได้สร้างพระพุทธรูปที่แสดงลักษณะเฉพาะของศิลปะทวารวดีอย่างแท้จริง เนื่องจาก
พบอยู่ ในวัฒนธรรมทวารวดีเท่านั้น ในระยะเวลาระหว่างพุทธศตวรรษที่  13-15 ได้แก่ กลุ่ม
พระพุทธรูปประทับนั่งห้อยพระบาทแบบยุโรป พบที่วัดพระเมรุ เมืองนครปฐม เป็นพระพุทธรูปขนาด
ใหญ่สลักจากหิน มีทั้งหมด 5 องค์ องค์หนึ่งประดิษฐานที่ลานประทักษิณด้านทิศใต้ขององค์พระปฐม
เจดีย์ อีกองค์หนึ่งประดิษฐานในพระอุโบสถ วัดพระปฐมเจดีย์ ส่วนองค์อ่ืนๆ อยู่ที่พิพิธภัณฑสถาน
แห่งชาติ พระนครพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ เจ้าสามพระยา และองค์ที่ 5 ประดิษฐานในโบสถ์น้อย ที่
วัดหน้าพระเมรุ พระนครศรีอยุธยา เป็นงานในยุคที่รุ่งเรืองที่สุดของทวารวดี และพบอยู่บริเวณที่
น่าจะเป็นศูนย์กลางของอาณาจักรหรือศูนย์กลางศิลปกรรมที่เมืองโบราณนครปฐม (สมพงษ์ สันติสุข
วันต์, 2550) 
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 1. พุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา พุทธศิลป์ในพระพุทธศาสนา เช่น เจดียเป็นสิ่งเคารพบูชา
สร้างองค์ระฆังบนฐานสี่เหลี่ยมก่อนแล้วสร้างฐานชั้นที่สองเป็นรูปแปดเหลี่ยมอีกชั้นหนึ่งองค์ระฆังเป
นรูปทรงกลมถามองจากมุมสูงด้านบนจะเห็นเป็นเลขศูนย์แทนความหมายเชิงปรัชญาว่านิพพาน 
พระพุทธรูปศิลาขาวเปนศิลปะยุคต้น จากอินเดียสมัยคุปตะประทับนั่งห้อยพระบาทบนอาสนะบัว
บานยกพระหัตถ์ขวาขึ้นปางปฐมเทศนา และธรรมจักร คุณค่าทางพุทธศิลป์สะท้อนเอกลักษณ์ทาง
วัฒนธรรม ประเพณีและคุณค่าคตินิยมที่เป็นอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา พุทธศิลป์มีความเป็นมา
การแพร่หลายของศิลปกรรมทวารวดีนำไปสู่ความเชื่อที่ว่า มีอาณาจักรอันยิ่งใหญ่และมีเอกภาพทาง
การเมืองรองรับการสรรค์สร้างศิลปกรรมทวารวดีในพ้ืนที่กว้างขวาง การศึกษาวิเคราะห์ที่ได้จาก
แนวคิดปรัชญาคือ หลักธรรมคำสอนที่มุ่งเน้นใช้แก้ปัญหาสังคมและปัจเจกบุลคล ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยของสมบูรณ์ คำดี เรื่อง “การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์เพ่ือเป็นแนวทางออกแบบตกแต่ง
ภายในพิพิธภัณฑ์” การศึกษาสมัยหลังชี้ให้เห็นว่าศิลปกรรมทวารวดีต่างไปตามลักษณะท้องถิ่น และ
แผ่ออกไปถึงดินแดนบางส่วนของลาวและเวียดนาม อีกทั้งยังปรากฏด้วยว่าในขอบข่ายของศิลปกรรม
ทวารวดีท้องที่บางแห่ง บางเมืองกลับปรากฏร่องรอยของพุทธศาสนามหายานคติศาสนาฮินดู หรื อ



238  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  ปีที ่6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
แม้แต่การใช้อักษรภาษาในจารึกก็ต่างกันไป รูปแบบของระบบกษัตริย์หลายท้องถิ่นก็ต่างกันไปด้วย 
(สมบูรณ์ คำด,ี 2549) 
 พระพุทธรูป นิกายมหายาน ลัทธิวัชรยานและลัทธิตันตระ จะมีทั้งพระโพธิสัตว์ พระธยานิ
พุทธเจ้า พระพิมพ์ เทพผู้พิทักษ์ รวมทั้งรูปแบบสถาปัตยกรรม สิ่งเหล่านี้จะแพร่กระจายตามไป
พร้อมๆ กับการค้า ความสืบเนื่องดังกล่าวทำให้ส่งผลให้เมืองต่างๆ ในพ้ืนที่กลุ่มเป้าหมายเป็นเมือง
ทางพระพุทธศาสนา ในคติแบบพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทที่ปะปนกับคติของนิกายมหายาน ที่เป็น
บ้านเมืองมาตั้งแต่ยุคทวารวดี และเป็นศูนย์กลางทางเศรษฐกิจและความเชื่อ พระพุทธศาสนา จึงมี
ความสืบเนื่องผสมผสานกับความเชื่อท้องถิ่นทำให้เกิดการลงตัวทางพุทธศิลป์ที่เป็นเอกลักษณ์ของ
ชุมชน และตกทอดเป็นวีถีชีวิตสืบมาจนปัจจุบันนี้ คุณค่าอัตลักษณ์งานพุทธศิลปกรรมมีความสัมพันธ์
หลากหลายด้าน ซ่ึงสอดคล้องกับงานวิจัยของอนุพงษ์ ดาวทอง ที่ได้ศึกษาเรื่อง “อัตลักษณ์พุทธ
ศิลปกรรมในจังหวัดเชียงราย” (อนุพงษ์ ดาวทอง, 2560) ผลการศึกษาพบว่า การรักษาและธำรงไว้ซึ่ง
หลักธรรมและนำคำสอนมาชี้นำทางสว่างแก่พุทธศาสนิกชนในการดำรงชีวิตให้อยู่เย็นเป็นสุขทั้งใน
อดีต ปัจจุบันและอนาคต พระพุทธองค์มีเจตนารมณ์ในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ว่า “เพ่ือ
ประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ทั้ งหลาย” และเมื่อพระพุทธองค์จะทรง
ปรินิพพานพระพุทธองค์ได้มอบหมายการชี้นำพระธรรมคำสอนของพระองค์ แก่พระสงฆ์ให้เป็นผู้สืบ
ทอดหลักการแห่งพระพุทธศาสนาต่อคนรุ่นหลัง การนำคำสอนในพระพุทธศาสนาไปปรากฏต่อการ
รับรู้ของบุคคล กลุ่มบุคคลและมวลชน ผ่านสื่อต่างๆ ทั้งที่เป็นสื่อบุคคลและปรากฏในพุทธศิลป์ เป็น
การนำหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า ไปแสดงให้เหมาะสมกับกาลเทศะ มีเหตุผล มีจิตเมตตา เพ่ือให้
หลักคำสอนมีผู้เคารพเลื่อมใสศรัทธาในพระรัตนตรัยน้อมเอาหลักธรรมในพระพุทธศาสนาไปประพฤติ
ปฏิบัติเพ่ือให้เกิดประโยชน์แก่ผู้ปฏิบัติเหล่านั้น โดยมุ่งประโยชน์แก่มวลชน มุ่งที่จะพัฒนาศักยภาพ
บุคคลในการดำเนินชีวิตได้ด้วยตนเอง มุ่งหวังให้ผู้รับเข้าใจและนำไปปฏิบัติให้เกิดประโยชน์ คือ 
สามารถสงบระงับกิเลสในระดับต่างๆ จนถึงพระนิพพาน  

2. หลักธรรมในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี การศึกษาค้นคว้าในหลายๆ ประเทศยังมีนิยมสร้าง
สถูปเจดีย์แบบดั้งเดิมที่ยังใช้สีขาวเป็นสีพ้ืนของการสร้างเจดีย์ สีขาวเป็นสีแทนความบริสุทธิ์ ความ
สะอาด ความสว่าง และความสงบ ซึ่งเป็นความหมายหรือคำอธิบายของคำว่านิพพานเหมือนกัน 
เพราะเมื่อจิตเราสงบแล้วและเราจะเข้าถึงพระนิพพาน ดังคำที่ว่า “ไม่มีความสุขที่แท้จริงในโลกนี่ 
นอกจากวามสงบภายใน”เมื่อเราเข้าถงึพระนิพพาน จิตเราก็จะบริสุทธิ์ ปราศจากกิเลส เมื่อจิตเราไม่มี
กิเลส เราก็จะไม่มีทุกข์ เมื่อเราไม่มีทุกข์จิตเราก็สงบ เมื่อจิตเราสงบ เราก็เข้าถึงพระนิพพาน นี่คือ
ความหมายของเจดีย์สีขาว ส่วนที่นอกเหนือจากนี้ท่ีเป็นส่วนประกอบขององค์เจดีย์ เช่น ปล้องไฉน วง
แหวน เป็นต้น ความหมายขึ้นอยู่กับผู้สร้างของแต่ละยุคแต่ละสมัยว่าจะให้แทนหลักธรรมหมวดใดข้อ
ใด ไม่เป็นการสร้างแบบตายตัว จึงไม่มีความหมายตายตัวแต่หลายๆ สถูปเจดีย์จะมีการสร้างดอกบัว
ประดับองค์เจดีย์ด้วย ส่วนใหญ่จะสร้างเป็นฐานรองรับองค์ระฆัง ซึ่งความหมายของดอกบัว โดยปกติ
ก็จะหมายถึง ปัญญา ผู้มีปัญญา ความมีปัญญา สอดคล้องกับงานวิจัยของสมบูรณ์ ดำดี ที่เสนอไว้ว่า
การสร้างดอกบัวบานเป็นฐานองค์ระฆังจึงมีความหมายในเชิงปรัชญาว่า การจะเข้าพระนิพพาน
จะต้องมีปัญญาเป็นฐาน จะต้องเป็นผู้มีปัญญา เพราะถ้าไม่มีปัญญาก็จะมองไม่เห็นทางที่จะเข้าถึงพระ
นิพพานได้ เพราะลำพังความเชื่อความศรัทธาอย่างเดียว เข้าถึงพระนิพพานไม่ได้ เพราะหลายความ



239 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 
 

เชื่อมากศรัทธาถ้าเป็นมิจฉาทิฏฐิ ก็หลงทางไปทางอ่ืน อาจไม่ใช่ทางไปสู่นิพพานสำหรับผู้มีปัญญา
เท่านั้น จึงจะสามารถมองเห็นทางสามารถมองเห็นทางและสามารถเดินไปสู่พระนิพพาน และเข้าถึง
พระนิพพานได ้(สมบูรณ์ ดำดี, 2549) โดยมีสัญลักษณ์ดังนี้ 

(1) พระพุทธรูปศิลาขาว นักปราชญ์ทางโบราณคดียกย่องว่า พระพุทธรูปองค์นี้มีความสำคัญ
ในทางประวัติศาสตร์และโบราณคดีมาก เพราะเป็น พระพุทธรูปสมัยทวารวดี มีอายุกว่าพันปีมาแล้ว 
พระพุทธรูปองค์นี้มิได้ประดิษฐานอยู่ที่นี่มาแต่เดิม ความงดงามของพระพุทธรูปที่สร้างขึ้นนั้น 
นอกจากจะเป็นสิ่งที่มองเห็นได้ภายนอกเช่นนี้แล้วยังสามารถสื่อถึงพระพุทธจริยาของพระองค์ตาม
ตำราหรือคัมภีร์ทางพุทธศาสนาที่ได้อธิบายไว้ด้วยโดยเฉพาะในลักขณสูตรตำรามหาบุรุษลักษณะ ที่
แสดงถึงลักษณะพิเศษของพระพุทธเจ้า 32 ประการ ลักษณะมหาบุรุษ 32 ประการ เกิดจากกรรมดีที่
พระพุทธองค์ทรงบำเพ็ญสั่งสมไว้ในอดีต ชาติต่างๆ ที่ทรงแสดงเรื่องนี้เพราะทรงประสงค์จะชี้ให้เห็น
กฎแห่งกรรมว่า บุคคลทำกรรมเช่นใด ย่อมได้รับผลเช่นนั้น ทำดีได้ดี ทำชั่วได้ชั่ว โดยลักษณะเด่นของ
พระพุทธรูปได้นำไปสู่การความหมายในเชิงคติธรรมที่นำมาใช้ในชีวิตประจำวันได้ สอดคล้องกับ
งานวิจัยของไตรภพ สุทธเขต ได้ศึกษาวิเคราะห์การสืบทอดพุทธศิลป์ล้านนา ในกรณีศึกษาวัดแสน
เมืองมาหลวง (หัวช่วง) จังหวัดเชียงใหม่ พบว่าการสร้างพุทธศิลป์วัตถุเริ่มต้นจากการสร้างศาลาการ
เปรียญ เพ่ือประกอบศาสนาพิธีต่างๆ การก่อสร้างพุทธศิลป์วัตถุเพ่ือเป็นการสื่อสารให้อนุชนคนรุ่น
หลังได้รู้จัก พระพุทธศาสนาโดยใช้พุทธรูปเป็นสื่อเผยแผ่พุทธธรรมและเพ่ือเป็นพุทธานุสติ (ไตรภพ 
สุทธเขต, 2552) 

(2) ธรรมจักร สำหรับในประเทศไทย มีการขุดค้นพบพระธรรมจักรกับกวางหมอบยุคทวาร
วดี สะท้อนให้เห็นว่ากงล้อธรรมแห่งพระพุทธศาสนาได้หมุนเข้ามาสู่ดินแดนสุวรรณภูมิแล้วซึ่ง
องค์ประกอบแห่งพระธรรมจักร คือ กงล้อ ดุม และกุมแห่งซี่  นั้นล้วนมีนัยสำคัญ บ่งบอกถึง
วิวัฒนาการแห่งศิลปกรรม ที่ได้ถ่ายทอดความรู้ความเข้าใจถึงแก่นธรรมทางทางพุทธศาสนาที่เป็น
นามธรรม ให้เห็นเป็นรูปธรรมที่ชัดเจน ปรากฏเป็นสัญลักษณ์ที่มีความศักดิ์สิทธิ์ ธรรมจักรนี้ เมื่อ
พิจารณาถึงอิทธิพลในด้านพุทธจริยศาสตร์ กล่าวได้ว่าธรรมจักร ที่ปรากฏอยู่ในสีมา หรือที่เรียกว่า 
สีมาธรรมจักร หรือ เสมาธรรมจักร ที่ปรากฏให้เห็นอยู่ตาม พระอุโบสถตามวัดต่างๆ นั้น ล้วนมี
อิทธิพลต่อสังคมไทยในด้านนี้ 

องค์ประกอบของสัญลักษณ์กงล้อธรรมจักร ประกอบไปด้วย 3 ส่วน คือ กำแห่งจำนวนซี่ กง
ล้อ และดุม เปรียบด้วยหลักธรรมขององค์พระบรมศาสดาได้ดังนี้ 1) กำ แห่งจำนวนซี่ตั้งแต่ 8 ขึ้นไป
อันเปรียบด้วยอริยมรรคมีองค์ 8, 12 ซี่ เปรียบด้วยองค์ธรรมแห่งอริยสัจวน 3 รอบแห่งสัจจญาณ 
กิจจญาณ และกตญาณ คือ ความหยั่งรู้, ปรีชาหยั่งรู้ 2) กงล้อ เปรียบด้วยวัฏสงสาร คือ การเวียนว่าย
ตายเกิดอันไม่มีที่สิ้นสุดแห่งสังสารจักร 3) ดุม เปรียบด้วยพระนิพพาน คือมีลักษณะรูปทรงกลมคล้าย
เลขศูนย์โปร่งไม่ทึบ เปรียบได้ด้วยสัญลักษณ์ความว่างอันเป็นปรมัตถสัจจะที่สูงสุดแห่งสภาวะของ
สัญญาเวทยิตนิโรธด้วยความหลุดพ้นแห่งผัสสะ 3 อันมีลักษณะแห่งนิพพาน คือ สุญญตะ คือ ความ
ว่าง, อนิมิตตะ คือ ความไม่มีนิมิต และอัปปณิหิตะคือ ความไม่มีที่ตั้ง ด้วยการน้อมจิตเข้าสู่กระแส
พระนิพพานเป็นอารมณ์อันเป็นที่ตั้งแห่งความว่างเปล่า หรือ ความไม่มีนิมิต หรือ ความไม่มีที่ตั้ง อัน
เปรียบด้วยดุมทรงกลม มีลักษณะโปร่งเท่านั้น จึงเป็นสัญลักษณ์แห่งสภาวะความหลุดพ้นและเป็น
อสังขตธาตุอันเป็นธาตุอันปราศจากปรุงแต่งแห่งสังขารใดๆ สัญลักษณ์กงล้อธรรมจักร จึงสามารถ



240  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  ปีที ่6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
วิเคราะห์ความหมายตามหลักธรรมได้ทั้งสิ้นอันมีหลักประพฤติปฏิบัติตามหลักธรรมแห่งอริยมรรค มี
องค์ 8 อันประกอบด้วยมีองค์ธรรมแห่งศีล สมาธิ ปัญญา เพ่ือเป็นปัจจัยแห่งความผาสุกในปัจจุบัน 
สุคติสวรรค์เป็นที่หวังได้ และมีพระนิพพานเป็นที่สุด สอดคล้องกับงานวิจัยของสุภัทรดิศ ดิศกุล ที่ระบุ
ว่า ดังนั้นในวันนี้จึงเป็นวันแรกที่มี พระรัตนตรัยครบองค์สาม คือ พระพุทธ พระธรรม และพระสงฆ์
ลักษณะของพระพุทธรูปในปางปฐมเทศนานี้พระหัตถ์ซ้ายอยู่ลักษณะประคองหมุน โดยมีบริบท เป็น 
“ธรรมจักร” กับ “กวางหมอบ” ซึ่งมีความหมาย ถึงการหมุนวงล้อแห่งธรรม และหากแม้ไม่มีบริบทก็ 
ตีความภาพได้ว่าเป็นปางปฐมเทศนา (สุภัทรดิศ ดิศกุล, 2534) และสอดคล้องกับงานวิจัยของธีรพงษ์ 
มีไธสง และพระมหาอุดร สุทฺธิญาโณ ได้วิจัยเรื่อง ธรรมจักรในพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการวิจัย
พบว่า คำว่า จักร หมายถึง ล้อ เช่น ล้อเกวียน ล้อรถ จักรเกิดขึ้นแก่ผู้มีบุญบารมี เช่น จักรแก้วของ
พระมหาจักรพรรดิ เป็นต้น จักรมี 5 อย่าง คือ จักรไม้ จักรแก้ว ธรรมจักรอิริยาบถจักรและสัมปัตติ
จักร ต่อมาพระพุทธองค์ทรงนำธรรมจักรมาใช้ในทางความดีงาม การแสวงปัญญาและการพัฒนา
มนุษย์ ผลการศึกษายังพบอีกว่า ธรรมจักร มีความหมาย 2 อย่างความหมายแรก หมายถึง วงล้อแห่ง
ธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงหมุน คือธรรมะที่ทรงประกาศ คือความดีงาม ความร่มเย็นเป็นสุข และ
ความหมายที่สอง หมายถึง ดินแดนที่วงล้อแห่งธรรมนั้นหมุนไปถึง ซึ่งกลายเป็นดินแดนแห่งธรรม ใน
พุทธศาสนาใช้คำว่าจักร แยกไปอีกเป็น 4 ประเภท คือ 1) รัตนจักร 2) ธรรมจักร 3) ลักขณจักร 4) 
ภวจักร (ธีรพงษ์ มีไธสง และพระมหาอุดร สุทฺธิญาโณ, 2560) 

3. ความสำคัญของหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์มีอิทธิพลต่อพระพุทธศาสนา หลักฐาน
ทางด้านโบราณคดี คือประติมากรรมดินเผารูปพุทธสาวก 3 องค์ถือบาตร ห่มจีวรห่มคลุมตามแบบ
นิยมของศิลปะแบบอมราวดี ในเมืองโบราณนครปฐม ได้พบธรรมจักรเป็นจำนวนมาก และได้พบ
พระพุทธรูปประทับนั่งห้อยพระบาทแบบยุโรป พบที่วัดพระเมรุ เมืองนครปฐม เป็นพระพุทธรูปขนาด
ใหญ่สลักจากหิน ซึ่งแสดงลักษณะเฉพาะของศิลปะทวารวดีอย่างแท้จริง เนื่องจากพบอยู่ในวัฒนธรรม
ทวารวดีเท่านั้นในระยะเวลาระหว่างพุทธศตวรรษที่ 13-15 ส่วนเมืองโบราณศรีเทพ ได้มีการค้นพบ
ธรรมจักรขนาดใหญ่ ซึ่งจารึกภาษาบาลีและภาษาสันสกฤต ได้มีการค้นพบรูปปั้นพระอมิตาภพุทธเจ้า 
ที่เขาคลังนอก รูปเคารพทั้งพระพุทธรูปเสาธรรมจักร และสถูปจำลอง ซึ่งเป็นคติแบบพระพุทธศาสนา
เถรวาท และพระโพธิสัตว์ ซึ่งเป็นรูปเคารพ ในคติแบบมหายาน พบที่ถ้ำบนยอดเขาถมอรัตน์ ซึ่งจะ
เห็นว่าพระพุทธศาสนาในสมัยทวารวดีนั้นเจริญรุ่งเรืองแพร่หลายเข้าถึงประชาชนกลุ่มต่าง ๆ และได้
อำนวยประโยชน์และความสุขความเจริญแก่ประชาชนที่ตั้งถิ่นฐานอยู่ ในบริเวณที่เป็นประเทศไทยได้
อย่างดียิ่ง ได้นำชาวประชาให้เข้าถึงความสุขทั้งสามระดับที่ควรได้จะเห็นได้จากหลักฐานที่เป็นจารึก
หลักธรรมระดับต่าง ๆ ในทุกภาคของประเทศ เป็นเครื่องยืนยันว่าประชาชนมีความสุข และความ
เข้าใจในพระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง ก่อให้เกิดอิทธิพลทาง วัฒนธรรมประเพณีความเจริญด้านต่างๆ 
และส่งทอดสู่สมัยสุโขทัยสมัยต่อมา สอดคล้องกับงานวิจัยของสมพงษ์ สันติสุขวันต์ กล่าวไว้ใน
วิทยานิพนธ์ เรื่ อง การศึกษาวิ เคราะห์ประวัติศาสตร์พระ พุทธศาสนาในสมัยทวารวดี ว่ า 
พระพุทธศาสนาในสมัยทวารวดีนั้นเจริญรุ่งเรืองแพร่หลายเข้าถึงประชาชนกลุ่มต่างๆ และได้อำนวย
ประโยชน์และความสุขความเจริญแก่ประชาชนที่ตั้งถิ่นฐานอยู่ ในบริเวณที่เป็นประเทศไทยได้อย่างดี
ยิ่ง ได้นำชาวประชาให้เข้าถึงความสุขทั้งสามระดับที่ควรได้เห็นได้จากหลักฐานที่เป็นจารึกหลักธรรม
ระดับต่างๆ ในทุกภาคของประเทศ เป็นเครื่องยืนยันว่าประชาชนมีความสุข และความเข้าใจใน



241 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 
 

พระพุทธศาสนาอย่างลึกซึ้ง ก่อให้เกิดอิทธิพลทาง วัฒนธรรมประเพณีความเจริญด้านต่างๆ และส่ง
ทอดสู่สมัยสุโขทัยสมัยต่อมาอย่างงดงาม ร่องรอยแห่ง ความเจริญรุ่งเรืองของพระพุทธศาสนา ความ
แพร่หลายของวัฒนธรรมพระพุทธศาสนาแบบทวารวดี และประชาชนชาวพุทธมีความเข้าใจ
พระพุทธศาสนา อย่างลึกซึ้งยิ่งกว่าสมัยใดในประวัติศาสตร์ชาติไทย เห็นได้จากร่องรอยจากศูนย์กลาง
ของวัฒนธรรมทวารวดีที่ทิ้งร่องรอยไว้ทั่วทุกภาค โดยภาคตะวันออกเฉียงเหนือ บริเวณลุ่มแม่น้ำชี - 
มูล โดยเฉพาะใบเสมาหินที่บ้านกุดโง้ง ผู้วิจัยได้ไปสำรวจมาพบว่าเป็นเสมาหินที่สลักภาพชาดก พระ
เจ้าสิบชาติหรือทศบารมีในพระพุทธศาสนาเถรวาทแสดงให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาได้เจริญรุ่งเรือง
และตัง้มัน่อยู่ภาคตะวันออกเฉียงเหนือในสมัยทวารวดีเช่นเดียวกับในภาคกลาง (สมพงษ์ สันติสุขวันต์, 
2550) 

ความสำคัญของหลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์มีอิทธิพลต่อพระพุทธศาสนาปรากฏใน
อาณาจักรทวารวดี ทั้ง 3 แห่ง คือ ในเมืองโบราณอู่ทองในพุทธศตวรรษที่ 8-10 ได้พบหลักฐาน
ทางด้านโบราณคดี คือประติมากรรมดินเผารูปพุทธสาวก 3 องค์ถือบาตรห่มจีวรห่มคลุมตามแบบ
นิยมของศิลปะแบบอมราวดี และประติมากรรมปูนปั้นรูปพระพุทธรูปนาคปรกที่ประทับนั่งขัดพระ
บาทหลวม ๆ ตามแบบนิยมของศิลปะแบบอมราวดี ในเมืองโบราณนครปฐม ได้พบธรรมจักรเป็น
จำนวนมาก ซึ่งมีขนาดใหญ่กว่าที่พบในแหล่งอ่ืนๆ ราวพุทธศตวรรษที่ 12 และได้พบพระพุทธรูป
ประทับนั่งห้อยพระบาทแบบยุโรป พบที่วัดพระเมรุ เมืองนครปฐม เป็นพระพุทธรูปขนาดใหญ่สลัก
จากหิน ซึ่งแสดงลักษณะเฉพาะของศิลปะทวารวดีอย่างแท้จริง เนื่องจากพบอยู่ในวัฒนธรรมทวารวดี
เท่านั้น 

ศิลปะทวารวดีสร้างความเหมือนกัน และคล้ายคลึงกันทั่วไปในลุ่มน้ำเจ้าพระยา แต่ท่ามกลาง
ความคล้ายคลึงกันของรูปแบบทางศิลปกรรม ยังคงมีความแตกต่างทางระบบความเชื่อ โดยด้าน
ศาสนาในสมัยทวารวดีมีการนับถือพุทธศาสนานิกายหินยานเป็นพ้ืนฐานมาในเบื้องต้น มีการสร้าง
เจดีย์ใหญ่แบบเถรวาท ได้แก่ จุลประโทนเจดีย์ จังหวัดนครปฐม ได้เกิดผสมผสานทางศิลปะระหว่าง
หินยานและมหายาน เห็นได้จากลักษณะของพระพุทธรูปสมัยทวารวดี และหลักฐานที่พบ
โบราณสถานและโบราณวัตถุตามแหล่งต่างๆ เช่น เจดีย์ จุลประโทน จังหวัดนครปฐม ซึ่งเป็นศาสน
สถานในพุทธศาสนานิกายเถรวาท แต่กลับมีอิทธิพลของพุทธศาสนาแบบมหายาน เช่น รูปปูนปั้น
ประดับฐานเจดีย์ กลับเป็นเรื่องราวจากวรรณคดีภาษาสันสกฤตของพุทธศาสนานิกายสรรวาสติวาทิน
การผสมผสานของพระพุทธศาสนานิกายมหายาน 

พุทธศาสนาสมัยทวารวดีส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงในพิธีกรรมซึ่งเป็นคตินิยมที่เคยทำกันมา
หลายอย่าง เช่น เปลี่ยนประเพณีการฝังศพมาเป็นการเผาศพ เกิดประเพณีการทำบุญในโอกาสต่างๆ 
เช่น ประเพณีการเฉลิมฉลองพระพุทธรูป ประเพณีการบรรจุพระบรมธาตุ และประเพณีสำคัญที่นิยม
ปฏิบัติกันในสมัยนี้คือ ประเพณีการบวชซึ่งมีพระอุปัชฌาย์เป็นผู้ประกอบพิธี อันแสดงให้เห็นถึงการ
สืบต่อพระพุทธศาสนาโดยสงฆ์พ้ืนเมืองพุทธศาสนาสมัยทวารวดีมีอิทธิพลต่อคติบางอย่างเกี่ยวกับ
แบบแผนของผู้ เป็นกษัตริย์  เช่น คติที่ เชื่อว่าพระมหากษัตริย์ เปรี ยบเหมือนพระโพธิสัตว์ ที่
ประกอบการบุญ สร้างบารมีเจริญทาน ทำประโยชน์แก่มวลมนุษย์ ช่วยคนและสัตว์ให้พ้นทุกข์ 
บำเพ็ญกุศลบารมีในแต่ละชาติดังจารึกอักษรปัลลวะภาษาสันสกฤตว่า “บุญของพระราชาแห่งศรี
ทวารวดี” คติเหล่านี้ได้กลายเป็นรากฐานอันมั่นคงในการปกครอง ควบคู่ไปกับการเป็นส่วนหนึ่งในวิถี



242  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  ปีที ่6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
ชีวิตของผู้คนสมัยนั้น สิ่ งเหล่านี้ส่งผลต่อการสร้างแบบแผนชีวิตความเป็นอยู่ของคนสมัยนั้นให้
คล้ายคลึงกัน 

จากหลักฐานการค้นคว้าดังได้กล่าวมานี้ แสดงให้เห็นว่าอาณาจักรทวารวดี เป็นอาณาจักรที่
ยิ่งใหญ่ และเจริญรุ่งเรือง ทั้งด้านการเมือง การปกครอง ที่มีการสร้างเมืองอย่างเป็นระบบใช้ระบบ
การปกครองแบบกษัตริย์ มีการนับถือพุทธศาสนา และเกิดศิลปกรรมอันสืบเนื่องจากพุทธศาสนา เช่น 
พระพุทธรูป สถูป เจดีย์ เสมา ธรรมจักร และสถาปัตยกรรมอ่ืนๆ ที่แสดงถึงเอกลักษณ์เฉพาะตัว 
ตลอดถึงคติความเชื่อ และพิธีกรรมต่างๆ โดยสรุปอย่างเข้าใจง่ายที่สุดหมายถึง งานศิลปะประเภท
ต่างๆทั้งในด้านสถาปัตยกรรม ประติมากรรม และจิตรกรรม ซึ่งสร้างขึ้นเพ่ือส่งเสริมการเผยแพร่และ
การปฏิบัติทางพุทธศาสนาโดยตรง และเป็นสิ่งช่วยโน้มน้าวจิตใจของพุทธศาสนิกชนให้เกิดความ
ศรัทธาโดยสิ่งที่ผู้สร้างงานศิลปะได้พยายามสื่อหรือสอดแทรกไว้ในงานศิลปะแต่ละชนิดเรียกได้ว่าเป็น
ปรัชญาศิลปะในงานพุทธศิลป์คืองานศิลปะที่มีธรรมะในศาสนาพุทธอยู่ในงานศิลป์นั้นซึ่งมีอยู่หลาย
รูปแบบทั้งในรูปแบบของงานศิลปวัตถุหรือพิธีกรรมทางศาสนาซึ่งจะมีหลักธรรมะสอนอยู่โดยแบ่ง
ศึกษาออกเป็นประเภทต่างๆ ทั้งพระพุทธรูปสถูปเจดีย์อาคารสถานที่และวัตถุสิ่งของจึงสามารถกล่าว
ได้ว่างานศิลปกรรมเหล่านี้เป็นเอกลักษณ์ของชาติอย่างหนึ่งดังนั้นการนำงานพุทธศิลป์มาเป็นสื่อใน
การสอนปรัชญา ธรรมะต่างๆ เป็นการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในรูปแบบหนึ่ง 

 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการวิจัย 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 1. เจดีย์ แปลว่า สิ่งที่ควรเคารพบูชา มักจะสร้างฐานเป็นรูปสี่เหลี่ยม แล้วสร้างองค์ระฆังบน
ฐานสี่เหลี่ยมก่อนแล้วสร้างฐานชั้นที่สองเป็นรูปแปดเหลี่ยมอีกชั้นหนึ่ง อันมีความหมายว่าเมื่อเรา
เข้าใจและปฏิบัติไปตามอริยสัจสี่แล้ว มรรคมีองค์แปดคือหนทางนำไปสู่นิพพาน องค์ระฆังทรงกรม



243 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 
 

เป็นรูปทรงกลม ถ้ามองจากมุมด้านบนจะเห็นเป็นเลขศูนย์ แทนความหมายในเชิงปรัชญาว่า นิพพาน
หลักคำสอนของพระพุทธเจ้าที่สอนเรื่องการดับทุกข์ การไม่มีทุกข์โดยสิ้นเชิงที่เรียกการถึงนิพพาน  

 2. พระพุทธรูป หลักการสร้างพระพุทธรูปพระรัตนตรัย สิ่งประเสริฐสิ่งมีค่าสูงสุด สร้างจาก
ลักษณะมหาบุรุษ 32 ประการ เป็นการเชิดชูยกย่อง ในคุณความดีของพระศาสดา ที่ทรงมีพระพระ
บริสุทธิคุณปัญญาธิคุณ พระมหากรุณาธิคุณ เหตุผลสำคัญของการสร้างพระพุทธรูป คือ ทำให้ชาว
พุทธมีสัญลักษณ์เตือนใจให้ได้เจริญพุทธานุสสติ ซึ่งลักษณะพิเศษและโดดเด่นนั้น พระเกษมาลามี
ความละเอียด พระศกเส้นหยิกสวยรูปวงที่เป็นลายกลมโค้งสะบัดเป็นเปลวเพลิง ที่ปรากฏอยู่ตรงกลาง
พระนลาฏ นั้น คืออุณาโลม ซึ่งมีลักษณะเป็นขนอ่อนละเอียดโค้งวงเป็นเปลวไฟขึ้นไปอย่างงดงาม 

 3. ธรรมจักร สัญลักษณ์ธรรมจักรนิยมใช้เป็นเครื่องหมายสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา 
แห่งการประกาศพระธรรม คำสั่งสอนขององค์พระบรมศาสดา ซึ่งได้มีการหมุนกงล้อแห่งพัฒนาการ
ธรรมจักรเข้ามาสู่ในจิตใจของคนไทยอย่างแนบแน่น อันแสดงให้เห็นถึงคุณค่าทางพุทธศิลป์อันเป็น
เอกลักษณ์  

 
บทสรปุ 

ผลงานพุทธศิลป์ ประติมากรรม ที่ถูกสร้างตามความเชื่อโดยเฉพาะความเชื่อ ทางศาสนา 
ความศรัทธาในคำสอนและวัฒนธรรมอันดีงาม อันสะท้อนออกมาเป็นพุทธศิลป์ในรูปแบบศิลปะแบบ
พุทธในยุคทวารดีที่พบในด้านหลักธรรม คำสอนวัฒนธรรม ความเชื่อ และประติมากรรมโบราณ การ
นำเสนอองค์ความรู้ ยกระดับของกระบวนการเรียนรู้หลักธรรมที่ปรากฏในงานพุทธศิลผลงานทางด้าน
ประวัติศาสตร์และวัฒนธรรม ผู้วิจัยจึงมีความสนใจที่จะศึกษาและพัฒนาองค์ความรู้ตีความตาม
หลักธรรมที่แฝง เรื่องราวของประวัติศาสตร์ในประเด็นของพุทธประติมากรรมยุคทวารวดี ได้ทราบ
รูปแบบศิลปกรรมของพุทธประติมากรรมที่ถูกสร้างขึ้นตามความเชื่อ ความศรัทธาลัทธิทางศาสนาและ
ประติมานวิทยาตีความผลงานประติมากรรมที่สะท้อนให้เห็นมิติ สังคมและวัฒนธรรมในยุคทวารวดี
เพ่ือบูรณาการเข้ากับศาสตรสมัยใหม่พัฒนาจิตใจและสังคมปัญญาญาณ 

 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย 
จากผลการวิจัยที่ได้นำเสนอไปแล้วนั้น ผู้วิจัยมีข้อคิดสำหรับผู้วิจัยในครั้งต่อไป ดังนี้ควรมีการ

ออกนโยบายที่เป็นรูปธรรมในการให้อนุรักษ์พุทธศิลป์ที่เกี่ยวข้องกับพุทธศิลป์ยุคทวารวดีโดยชุมชนมี
ส่วนร่วม ชุมชนมีความต้องการให้หน่วยงานที่รับผิดชอบด้านงบประมาณ ให้การสนับสนุนอย่าง
ต่อเนื่องในการจัดการและการอนุรักษ์ควรส่งเสริมให้มีการอบรมเชิงปฏิบัติการ ในด้านความพร้อม
ด้านการศึกษาวิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ยุคทวารวดี การบูรณาการหลักธรรมคำสอน
ของพระพุทธศาสนาจากนามธรรมเป็นรูปธรรม โดยมีความร่วมมือแบบภาคเครือข่ายของชุมชน 

2. ข้อเสนอแนะระดับปฏิบัติการ 
จากผลการวิจยัที่ได้นำเสนอไปแล้วนั้น ผู้วิจัยมีข้อคิดสำหรับผู้วิจัยในครั้งต่อไป ดังนี้ 



244  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  ปีที ่6 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-มีนาคม 2566) 

 
 1) ควรส่งเสริมการมีส่วนร่วมในการเผยแผ่หลักธรรมทางพุทธศาสนาอย่างเข้าใจง่ายผ่านงาน
พุทธศิลป์ โดยการปฏิบัติงานด้านศิลปะ หรือจัดนิทรรศการพุทธศิลป์ และเพ่ือให้ผู้ที่สนใจได้เรียนรู้
เกี่ยวกับพุทธประวัติ รวมถึงคติธรรมในงานพุทธศิลป์ เห็นคุณค่า รักและภาคภูมิใจงานพุทธศิลป์ อัน
นำไปสู่การอนุรักษแ์ละสืบทอดภูมิปัญญางานพุทธศิลป์ต่อไป  
 2) ควรส่งเสริมการเรียนรู้เกี่ยวกับการอนุรักษ์และพัฒนางานพุทธศิลป์ในท้องถิ่นของตน 
รวมถึงวิธีการถ่ายทอด การสื่อความหมาย และการนำเสนองานพุทธศิลป์ทั้งแบบประเพณีดั้งเดิมและ
แบบสมัยใหม่ 
 3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 
 จากผลการวิจัยที่ได้นำเสนอไปแล้วนั้น ผู้วิจัยมีข้อคิดสำหรับผู้วิจัยในครั้งต่อไป ดังนี้ ควร
ศึกษาวิจัยพุทธศิลป์ยุคทวารวดี ในฐานะเป็นมรดกทางวัฒนธรรม โดยเจาะจงพ้ืนที่จะศึกษาเพ่ือให้
ครอบคลุมทุกประเด็นที่เกี่ยวข้องควรศึกษาวิจัยพุทธศิลป์ประเภทต่างๆ ที่ปรากฏในพ้ืนที่ชุมชน มี
ความสัมพันธ์กับประเพณีพิธีกรรมและความเชื่อด้านอัตตลักษณ์ชุมชนและพหุวัฒนธรรมทาง
พระพุทธศาสนาแบบชาวบ้าน 

4. การถ่ายทอดและนำไปใช้ประโยชน์ 
การขยายผลการวิจัย หรือการถ่ายทอดเพ่ือนำไปใช้ประโยชน์แก่วงวิชาการ ชุมชน สังคม 

เศรษฐกิจ นำความรู้ไปอบรมมัคคุเทศน้อย เพ่ือพัฒนาการท่องเที่ยวเชิงอนุรักษณ์ ต้นแบบจิตอาสา ณ 
ศูนย์เรียนรู้ชุมชน พิพิธภัณฑ์พ้ืนบ้านวัดห้วยตะโก นครชัยศรี จังหวัดนครปฐม  
 
เอกสารอ้างอิง 
สมพงษ์ สันติสุขวันต์. (2550) . การศึกษาวิเคราะห์ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนาในสมัยทวารวดี . 

วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. 

สมบูรณ์ ดำดี. (2549). การศึกษาปรัชญาในงานพุทธศิลป์เพื่อเป็นแนวทางการออกแบบตกแต่งภายใน
พิพิธภัณฑ์พุทธศิลป์. วิทยานิพนธ์ศิลปะมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

ไตรภพ สุทธเขต. (2552). การสืบทอดพุทธศิลป์ล้านนากรณีศึกษา:วัดแสนเมืองมาหลวง(หัวข่วง) จ.
เชียงใหม่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณทิต. บัณฑิตวิยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

สุภัทรดิศ ดิศกุล. (2534). ศิลปอินเดีย. กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัยศิลปากร.  
ธีรพงษ์ มีไธสง และพระมหาอุดร สุทฺธิญาโณ. ( 0652 ) ธรรมจักรในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสาร 

มจร. บาฬีศึกษาพุทธโฆสปริทรรศ  3(2), 103-119. 
สมเกียรติ โล่เพชรัตน์. (2546). วิเคราะห์ประวัติการนับถือศาสนาพุทธและศิลปะพระพระพุทธศาสนา

ในเอเซีย. กรุงเทพมหานคร: อมรินทร์พริ้นติ้งแอนพับลิชชิ่ง. 
ศักดิ์ชัย สายสิงห์. (2562). ศิลปะทวารวดี วัฒนธรรมทางศาสนายุคแรกเริ่มในดินแดนไทย. พิมพ์ครั้งที่ 

2 (ฉบับปรับปรุงใหม่). นนทบุรี: สำนักพิมพ์เมืองโบราณ. 
อนุพงษ์ ดาวทอง, (2560). อัตลักษณ์พุทธศิลปกรรมในจังหวัดเชียงราม. วิทยานิพนธ์พุทธศาสนตร 

มหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



245 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.1 (January-March 2023) I 
 

ธิดา สาระยา. (2536). (ศรี) ทวารวดี ประวัติศาสสตร์ยุคต้นของสยามประเทศ. กรุงเทพมหานคร:
สำนักพิมพ์ด่านสุทธาการพิมพ์. 

 

 
 


