
192  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2566) 

 

วิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ 
ของวัดสุวรรณภมูิพุทธชยันตี อำเภอบางเสาธง จังหวัดสมุทรปราการ 

Analyzing the Ethical values Found in the Buddhist Arts of Wat 
Suvarnabhumi Buddhajayanti Bang Sao Thong District Samut 

Prakan Province 
 
 

1พระมหาสันติ ฐิตาสโภ (งามเหลา) Phramaha Santi Thitasabho (Ngamlao) 
2โยตะ ชัยวรมันกุล Yota Chaiworamankul 

3กฤติยา ถ้ำทอง Kritiya Tumthong 
123วิทยาลัยสงฆ์พุทธปัญญาศรีทวารวดี, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Buddhapanya Sridvaravadi Buddhist College, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
1Corresponding author, e-mail: sant.ng958@gmail.com 

 
Received April 21, 2023; Revised May 25, 2023; Accepted: June 02, 2023 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพ่ือ 1) ศึกษาพุทธศิลป์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท 2) 
ศึกษาจริยธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ในวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี และ3) วิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรม
ที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี การวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ผลการวิจัย
พบว่า 1) พระพุทธเจ้าทรงมีพระชนม์ชีพอยู่นั้น ยังไม่ปรากฏเป็นหลักฐานชัดว่า มีการสร้างพุทธศิลป์
แต่อย่างใด มีเพียงพุทธศิลป์ที่เกิดจากอิทธิพลคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เป็นสถาปัตยกรรม พุทธ
ศิลปะนั้นเป็นเรื่องของความงาม สะกดใจให้เกิดความลุ่มหลงศรัทธาที่เป็นสื่อให้เข้าถึงความดีงามและ
ความจริงได้ เป็นแรงบันดาลใจให้เกิดศรัทธาในสิ่งดีงาม น้อมใจให้เกิดความสงบ เกิดกำลังแห่งความ
มั่นคงทางจิตใจ 2) พุทธศิลป์ทีก่ลายเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม จากพุทธวิธีสู่ความเป็นพุทธวิถีซึ่งเป็น
พ้ืนฐานสำคัญของสังคมไทยที่มีรากมาจากพระพุทธศาสนาไม่ว่าจะเป็นประเพณี คติ ความเชื่อ 
แม้กระทั่งลักษณะนิสัยใจคอของคนไทยก็มีบทบาทเป็นพ้ืนฐานมาจากคุณธรรม พุทธศิลป์ในวัด
สุวรรณภูมิพุทธชยันตี การตีความทางพระพุทธศาสนาเถรวาท มีเป้าหมายเพ่ือเข้าใจและเข้าถึงความ
จริง ความถูกต้องและความดีงาม 3) พระพุทธศาสนาเป็นสัญลักษณ์เนื่องจากไปประดิษฐานในดินแดน
สุวรรณภูมิ ในยุคนี้นอกจากจะใช้สื่อบุคคลซึ่งเป็นสื่อที่สำคัญตลอดมาแล้ว ยัง ในส่วนของสัญลักษณ์ 
เป็นรูปแบบของ “จักร” ยังสามารถให้ความหมายในลักษณะเดียวกันคือ อำนาจแห่งความดีงาม 
ความเป็นมงคล สามารถพบได้จากรูปลักษณ์ “ดอกบัวบาน” นอกจากนี้ การนำหลักธรรมมาใช้ การ
ประยุกต์เป็นการใช้ประโยชน์เพียงบางส่วนของสิ่งนั้นไม่ใช่การนำทั้งหมดมาใช้ แต่เป็นการการนำ



193 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.2 (April - June 2023) I 

 
หลักธรรมมาปรับใช้ การประยุกต์เป็นการนำสิ่งหนึ่งหรือแนวคิดหนึ่งมาปรับใช้เพ่ือตอบสนอง
วัตถุประสงค์ 
คำสำคัญ: คุณค่า; จริยธรรม; พุทธศิลป์ 
 
Abstract  

This Article aimed to study with the objective to study the Buddhist art that 
appears in Theravada Buddhism; to study the ethics that appear in the Buddhist art 
in Wat Suvarnabhumi Buddhajayanti. and to analyze the ethical values that appear in 
the Buddhist art of Wat Suwannaphum Buddhajayanti.  This research employed the 
documentary research methodology. The research results were found as follows; 1) 
The Buddha was still alive. There is still no clear evidence that Buddhist art has been 
created in any way.  There is only Buddhist art that is influenced by Buddhist 
teachings in architecture.  Buddhist art is about beauty.  Enchant the mind to be 
fascinated with faith, which is a means to reach goodness and truth.  inspired to 
believe in good things bow to peace The strength of mental stability. 2) Buddhist art 
became a part of culture From the Buddhist Way to the Buddhist Way, which is an 
important foundation of Thai society that is rooted in Buddhism, whether it be 
traditions, mottoes, beliefs, even the character and character of the Thai people, has 
a role to play as a basis of virtue. Buddhist art in Wat Suvarnabhumi Buddhajayanti 
Interpretation of Theravada Buddhism the goal is to understand and reach the truth. 
3) Buddhism was a symbol because it was enshrined in the land of Suwannabhumi. 
In this era, in addition to using personal media, which has always been an important 
medium, also in terms of symbols It is a form of "chakra"  that can also mean the 
same thing.  The power of goodness and auspiciousness can be found in the 
appearance of the blooming lotus. An application is a partial use of something, not 
its full use. But it is the application of principles. Application is the application of one 
thing or idea to serve a purpose. 
Keywords: Values; Ethics; Buddhist Arts  

 
บทนำ  
 การศึกษาวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี 
จังหวัดสมุทรปราการนั้น ถือเป็นภารกิจและหน้าที่สำคัญสำหรับผู้วิจัยในฐานะของผู้อาศัยในวัด ที่ต้อง
รับบทบาททำหน้าที่เป็นพระธรรมทูตในการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ซึ่งวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี 
เป็นศาสนสถานซ่ึงถูกถอดแบบ ด้วยศิลปะ วัฒนธรรม มาจากแดนพุทธภูมิประเทศอินเดีย-เนปาล อัน
เป็นต้นตอก่อเกิดของพระพุทธศาสนา โดยด้วยการนำเอาศิลปะ มรกดกธรรม ที่ปรากฏในสังเวชนีย
สถาน 4 ตำบล ในแดนพุทธภูมิ นำมาประดิษฐานไว้ที่สุวรรณภูมิ ประเทศไทย โดยการนำของคณะ



194  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2566) 

 
พระธรรมทูตไทย สายประเทศอินเดีย-เนปาล ที่ไปปฏิบัติศาสนกิจ รักษาพระพุทธศาสนาในประเทศ
อินเดีย-เนปาล เพ่ือนำมาให้พุทธศาสนิกชนชาวไทย ได้สักการะ บูชาและนำมาเป็นมรดกทางปัญญา
ของพระศาสนา การศึกษาและถ่ายทอดพระธรรมวินัยในพระพุทธศาสน า ย่อมอ้างอิง จาก
ประวัติศาสตร์ คือผลงานทางพุทธศิลป์ จากคติ แนวคิด ความเชื่อ ปรัชญา ภูมิปัญญา ของนายช่าง
ศิลป์ที่ได้ประดิษฐ์สร้างสรรค์เป็นผลงาน สู่การอธิบายความหมายในรูปแบบนามธรรม คือ จริยธรรมที่
แฝงซ่อนอยู่ในพุทธศิลป์นั้น เช่น การสร้างพระพุทธรูป ซึ่งเป็นองค์แทนพระบรมศาสดาสัมมาสัมพุทธ
เจ้า มีแนวคิดและหลักคิด ดังที่พระธรรมโพธิวงศ์  ได้กล่าวไว้ว่า“ขออนุโมทนาและขอฝาก
พระพุทธศาสนาที่เป็นรากเง้า ต้นกำเนิดของพระพุทธศาสนาในแดนพุทธภูมิไว้ให้ทุกคนด้วย ถ้าหาก
ไม่หมั่นมารดน้ำ พรวนดิน มาบำรุงรักษา ในวันข้างหน้า รากเหง้านี้ก็ไม่มีอาหาร ลำต้นก็ไม่มีกำลัง ใน
ที่สุดต้น (พระพุทธศาสนา) ที่เราได้ปลูกไว้ในเมืองไทยหรืออาริยประเทศต่างๆ ก็อาจจะล้มหายสูญ
พันธุ์ไปก็ได้ 

การนำพุทธศิลป์มาเป็นตัวแทน สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา ย่อมต้องศึกษาเรียนรู้ 
วิเคราะห์ ตีความ ตามพุทธธรรม จึงเป็นบทบาทหน้าที่หนึ่งที่สำคัญของคณะสงฆ์ หรือพระธรรมทูต 
โดยพระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้อธิบายไว้ว่า พระธรรมทูต แปลว่า ทูตธรรมะ หมายถึง ผู้นำ
ธรรมะไปเผยแผ่เทียบได้กับฝ่ายบ้านเมือง ก็มีราชทูต มีรัฐทูต ทูตในทางบ้านเมืองนั้น ไปเพ่ือ
ผลประโยชน์ของประเทศชาติ เป็นเรื่องของโลกมนุษย์ที่มีการแบ่งกันเป็นหมู่ชน เป็นชนชาติต่างๆ แต่
ละชนชาติ ก็ย่อมพิทักษ์รักษาผลประโยชน์ของตนเอง ราชทูต รัฐทูต ทำหน้าที่เป็นตัวแทนของแผ่นดิน 
ของชาติของประเทศนั้นๆ มีหน้าที่รักษาผลประโยชน์ของประเทศของตนเอง ไปเจรจากับประเทศที่
ตัวไปทำหน้าที่นั้น หากแต่พระธรรมทูตนั้น เป็นทูตธรรมะ นำธรรมะไปเผยแผ่แก่ประชาชน เพ่ือ
ประโยชน์สุขของประชาชน (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543) การเผยแผ่พระพุทธศาสนาใน
ดินแดนพุทธภูมิ ปัจจุบันพระธรรมทูตไม่ใช่เทศน์เป็นอย่างเดียว จะต้องเป็นนักการทูต นักสังคม
สงเคราะห์ นักกฎหมาย นักจัดกจิกรรม นักบริหาร นักปราชญ์ นักการจัดการ นักเขียน นักพูดและนัก
สังเกตการณ์ คุณสมบัติทั้งหมดนี้ พระธรรมทูตต้องมีอยู่ในตัว สิ่งที่ต้องตระหนักให้มากที่สุด หลักของ
นักเผยแผ่พระพุทธศาสนา คือ ความเป็นนักบวช  จะเห็นได้ว่าวัดหรืออารามอันเป็นศาสนพุทธสถาน
นั้น โดยปรกติมีโบสถ์ วิหารและที่อยู่ของพระสงฆ์ (ราชบัณฑิตยสถาน, 2554) จึงเป็นต้นกำเนิดของ
ศิลปะที่เรียกว่า “พุทธศิลป์” พระราชวรมุนี (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้อธิบายความหมายไว้ว่า พุทธศิลป์ คือ
เจดีย์ที่เคารพนับถือ บุคคล สถานที่ หรือวัตถุ ที่สมควรเคารพบูชาเจดีย์ที่เกี่ยวกับพระพุทธเจ้ามี 4 
ประเภทคือ 1. ธาตุเจดีย์บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ 2. บริโภคเจคีย์ คือสิ่งหรือสถานที่ที่พระพุทธเจ้า
เคยทรงใช้สอย 3. ธรรมเจดีย์ บรรจุพระธรรม คือ พุทธพจน์ 4. อุทเทสิกเจคีย์ คือพระพุทธรูป; ในทาง
ศิลปกรรมไทยหมายถึงสิ่งที่ก่อเป็นยอดแหลมเป็นที่บรรจุสิ่งที่เคารพนับถือ เช่น พระธาตุและอัฐิบรรพ
บุรุษ เป็นต้น 

พุทธศิลป์ในพุทธธรรม นำเสนอเรื่องราวอันเนื่องในพระพุทธศาสนา เพ่ือถวายเป็นพุทธบูชา
ของพุทธศาสนิกชน อันเกิดมาจากความเลื่อมใสศรัทธาอันทรงคุณค่า โดยเฉพาะอย่างยิ่งคุณค่าทาง
จริยธรรม อันเป็นแนวทางในการประพฤติตนที่ดีงามเหมาะสม ตามพุทธวิถี ธรรมวิถี และสังฆวิถี มี
การอยู่ร่วมกันได้อย่างสงบสุข เป็นความหมายที่สอดคล้องกับพระพุทธศาสนา ดังคำว่า "ธมฺมสฺส จริยา 
ธมมา วา อนเปตา จริยา ธมฺมจริยา" แปลว่า ความประพฤติที่เหมาะสม หรือความประพฤติที่ ไม่



195 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.2 (April - June 2023) I 

 
ปราศจากธรรม เรียกว่า ธรรมจริยา (พระสิริมังคลาจารย์, 2536) เมื่อกล่าวในแง่ของพุทธศาสนา 
เรียกว่า พุทธจริยธรรม ตามทรรศนะของพุทธศาสนา พุทธจริยธรรมนั้นนอกจากจะเป็นหลักของการ
ดำเนินชีวิตแล้ว ยังช่วยส่งเสริมให้เกิดคุณธรรม สร้างมูลค่าเพ่ิมให้กับจริยธรรม จากจุดเริ่มต้นของ
ความศรัทธาความเลื่อมใสของบุคคลที่มีต่อพระพุทธเจ้า และต้องการที่จะปฏิบัติตามคำสอนของ
พระองค์ ต่อจากนั้นจึงกลายเป็นพุทธธรรม พัฒนาความเลื่อมใสซึ่งเป็นนามธรรม ได้แก่ การปฏิบัติ
บูชา ให้ปรากฏออกมาในรูปของวัตถุสิ่งของ เช่น อาคาร สถานที่ สถูป เจดีย์ เป็นต้น สิ่งเหล่านี้เป็น
ที่มาของพุทธศิลปวัตถุที่ทรงคุณค่าแฝงไว้ด้วยหลักคติธรรม หรือพุทธปรัชญาที่ปรากฏในรูปของวัตถุ
ซึ่งเป็นรูปธรรม  

อย่างไรก็ตามจะเห็นได้ว่า วัดนั้นเป็นศูนย์รวมจิตใจของพุทธศาสนิกชน ส่วนพระสงฆ์เป็น
ตัวแทนของวัด ในการแสดงบทบาทต่างๆ เป็นผู้นำทางจิตใจของพุทธศาสนิกชน เป็นศูนย์รวมแห่ง
ความเคารพ เชื่อถือ และการร่วมมือกันให้เกิดความสามัคคีความเป็นระเบียบเรียบร้อย ทั้งทางด้าน
ความบริสุทธิ์ (ศีล) ความเสียสละบำเพ็ญประโยชน์ (สมาธิ) และความเป็นผู้นำทางสติปัญญา งานพุทธ
ศิลป์จึงเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมทางปัญญา เป็นรากพ้ืนฐานสำคัญของวิถีชีวิตความเป็นไทย ที่ถอด
ยอด หยั่งรากลึกมาจากพระพุทธศาสนา ไม่ว่าจะเป็นวัฒนธรรม ประเพณี ความคิด ความเชื่อ 
แม้กระทั่ งลักษณะอุปนิสัย วิธีปฏิบั ติ  ก็มี พ้ืนฐานมาจากคุณธรรม จริยธรรม คำสอนทาง
พระพุทธศาสนา ซึ่งได้รับแรงไหลบ่าทางวัฒนธรรมอ่ืนเข้ามาปรากฏด้วย เช่น วัฒนธรรมอินเดีย 
วัฒนธรรมตะวันตก ในส่วนของวัฒนธรรมที่ได้รับจากพระพุทธศาสนานั้น ยังประกอบไปด้วย
พระพุทธศาสนาแบบมหายานเถรวาท ผสมศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู ซึ่งมีการนับถือมาตั้งแต่สมัยกรุง
สุโขทัยเป็นต้นมา วัฒนธรรมไทยจึงได้รับอิทธิพลจากพระพุทธศาสนาเถรวาทมามาอย่างต่อเนื่องและ
โดยตลอด พุทธศิลป์ทำหน้าที่คล้ายรูปธรรม ขนบธรรมเนียมประเพณี ที่มีการปฏิบัติสืบเนื่องติดต่อกัน
มาจนเป็นส่วนหนึ่งของวิถีชีวิต เป็นผลรวมแห่งการดำเนินชีวิตของคนไทยที่มีความแตกต่างเชิงบวกไป
จากวิถีของชาติอ่ืนๆ เมื่อได้สัมผัสกับงานพุทธศิลป์ดังกล่าวแล้วย่อมจะเกิดการกระตุ้นให้เกิดการ
เรียนรู้ ความประทับใจ และเห็นคุณค่า ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญอีกสิ่งหนึ่งที่สามารถสร้างความมั่นคง 
อุดมการณ์พระศาสนาได้ ดังนั้นด้วยเหตุผดังกล่าวแล้วข้างตต้นเกี่ยวกับการอนุรักษ์ สืบสาน และ
พัฒนางานพุทธศิลป์จึ งเท่ากับการรักษาวัฒนธรรม การรักษาเอกลักษณ์  และจุดเด่ นของ
พระพุทธศาสนาและนำมาวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิ
พุทธชยันตี 

 
วัตถุประสงค์  

1. เพ่ือศึกษาพุทธศิลป์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพื่อศึกษาจริยธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ในวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี  
3. เพ่ือวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี 
 
 
 
 



196  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2566) 

 
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการศึกษาวิเคราะห์ 
(Analytical Research) องค์พระมหาเจดีย์พุทธคยาและพุทธวัตถุสถาน โดยค้นคว้าจากเอกสาร 
(Documentary Investigation) ตามข้ันตอนต่อไปนี้ 

1. ศึกษาข้อมูลเอกสาร ประวัติ ความเป็นมา แนวคิด ปรัชญา เกี่ยวกับพุทธศิลป์ในประเทศ
อินเดีย มีองค์พระมหาเจดีย์ เป็นต้น โดยการสังเกต วิเคราะห์ สังเคราะห์ จดบันทึกข้อมูลและ
บันทึกภาพ 

2. รวบรวมข้อมูลจากตำรา เอกสาร หนังสือ สื่อต่างๆ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องทั้งภาษาไทย
และต่างประเทศ 

3. วิเคราะห์ข้อมูล อธิบายพุทธศิลป์ในกรอบทางปรัชญาจริยศาสตร์ 
4. สรุปผลงานที่ได้รับจากการวิจัย พร้อมข้อเสนอแนะและประเด็นปัญหาที่มีประโยชน์ต่อ

การศึกษาต่อไป 
 

ผลการวิจัย 
 วัตถุประสงค์ที่ 1. ผลการวิจัยพบว่า พุทธศิลป์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท มีความ
ประวัติความเป็นมา ดังนี้ 
 1) ความเป็นมาของพุทธศิลป์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า พระพุทธเจ้าทรงมี
พระชนม์ชีพอยู่นั้น ยังไม่ปรากฏเป็นหลักฐานชัดว่า มีการสร้างพุทธศิลป์แต่อย่างใด มีเพียงพุทธศิลป์ที่
เกิดจากอิทธิพลคำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เป็นสถาปัตยกรรม พุทธศิลปะนั้นเป็นเรื่องของความงาม 
สะกดใจให้เกิดความลุ่มหลงศรัทธาที่เป็นสื่อให้เข้าถึงความดีงามและความจริงได้ เป็นแรงบันดาลใจให้
เกิดศรัทธาในสิ่งดีงาม น้อมใจให้เกิดความสงบ เกิดกำลังแห่งความมั่นคงทางจิตใจ ประกอบด้วย การ
สร้างเสาหินพระเจ้าอโศกมหาราช, การสร้างเสาหินพระเจ้าอโศกมหาราช วัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี , 
และทำสร้างลักษณะพุทธศิลป์ในเสาหินพระเจ้าอโศกมหาราช วัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี, การสร้าง
พระพุทธเมตตา วัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี, การสร้างพระพุทธโอสถ (หลวงพ่อองค์ดำ) วัดสุวรรณภูมิ 
พุทธชยันตี  และการนำรอยพระพุทธบาท เป็นรอยพระพุทธบาทที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ทรง
ประทับหรือได้ทรงประทานไว้แก่ผู้ที่ได้กราบทูลขอหรือได้ทรงประดิษฐานไว้ ณ สถานที่แห่งใดแห่ง
หนึ่ง อันเป็นความรู้สึกหนึ่งเดียวกับธรรมชาติและจักรวาล เป็นสื่อนำผู้คนเข้าถึงมิติอันลึกซึ้งสูงสุดนั้น 
พุทธศิลป์มิได้น้อมใจให้เข้าถึงความดีงามและความจริงแก่ผู้เสพเพียง แต่เป็นการสร้างงานพุทธศิลป์
นั้นยังเป็นวิถีทางแห่งการฝึกฝนพัฒนาตนด้วย 
 2) ความเป็นมาของพุทธศิลป์ที่ปรากฏในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในประเทศไทย พบว่า 
สิ่งแวดล้อมที่จำเป็นในสังคมมนุษย์ทั้งในด้านผู้ชื่นชมศิลปะและจิตรกรผู้สร้างสรรค์ผลงาน เมื่อศิลปะมี
ความจำเป็นเกี่ยวข้องกับชีวิตของมนุษย์ โดยมีการเผยแผ่ที่เชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนา โดยเริ่มจาก 
พุทธศิลป์ในอินเดีย (ระยะที่ 1) ถือได้ว่าเป็นจุดเริ่มต้นของพุทธศิลป์ โดยเฉพาะแคว้นคันธาระ พุทธ
ศิลป์ในกลุ่มเอเชียอาคเนย์ (ระยะที่ 2) เป็นพุทธศิลป์ที่สืบเนื่องมาจากพุทธศิลป์ ในอินเดีย มาเป็น
พุทธศิลป์ในกลุ่มเอเชียอาคเนย์ และ พุทธศิลป์ในประเทศไทย (ระยะที่ 3) เป็นพุทธศิลป์ที่เกิดขึ้นใน
อาณาจักรของไทย ได้แก่สมัยสุวรรณภูมิ ทวารวดี ศรีวิชัย ลพบุรี เชียงแสน สุโขทัย อู่ทอง อยุธยา 



197 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.2 (April - June 2023) I 

 
และรัตนโกสินทร์ ต่างก็ได้รับการสืบทอดจากความสัมพันธ์ทางการค้าและการเผยแผ่พระพุทธศาสนา 
และพัฒนาพุทธศิลปวัตถุต่างๆ เช่น พระสถูป พระเจดีย์ ปราสาทหรือพระปรางค์ในประเทศไทยทั้งใน
อดีตและปัจจุบัน ทางพระพุทธศาสนา ศิลปะในพระพุทธศาสนาไม่ได้เน้นถึงเรื่องความงามเป็นการ
เฉพาะ แต่มีบางแง่มุมที่สัมพันธ์อยู่กับความจริง (reality) และความดี (goodness) พระพุทธศาสนา
กล่าวถึงธรรมะเป็นเรื่องหลัก   
 วัตถุประสงค์ท่ี 2. ผลการวิจัยพบว่า จริยธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ในวัดสุวรรณภูมิพุทธชยัน
ตี มีดังนี ้
 1) พุทธศิลป์ที่กลายเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม จากพุทธวิธีสู่ความเป็นพุทธวิถีซึ่งเป็น
พ้ืนฐานสำคัญของสังคมไทยที่มีรากมาจากพระพุทธศาสนาไม่ว่าจะเป็นประเพณี คติ ความเชื่อ 
แม้กระท่ังลักษณะนิสัยใจคอของคนไทยก็มีบทบาทเป็นพ้ืนฐานมาจากคุณธรรม 
 2) พุทธศิลป์ในวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี การตีความทางพระพุทธศาสนาเถรวาท  มีเป้าหมาย
เพ่ือเข้าใจและเข้าถึงความจริง ความถูกต้องและความดีงาม  

3) พระพุทธศาสนาจะเป็นแหล่งความรู้และศูนย์รวมจิตใจที่เชื่อมโยงความสัมพันธ์อันมีความ
ผูกพันธ์กับชนทุกระดับชั้นในสังคม โดยเฉพาะในประเทศไทย  

4) การนำเอาศิลปะมาปรับประยุกต์ใช้แก้ปัญหาชีวิตซึ่งได้ผลเป็นอย่างดี ใช้ความรู้ความ
เข้าใจกับจริยธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ 

วัตถุประสงค์ที่ 3. ผลการวิจัยพบว่า คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัด
สุวรรณภูมิพุทธชยันตี มีดังนี ้

1) การวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตีเชิง
สัญลักษณ์ พบว่า 1) พระพุทธศาสนาเป็นสัญลักษณ์เนื่องจากไปประดิษฐานในดินแดนสุวรรณภูมิ ใน
ยุคนี้นอกจากจะใช้สื่อบุคคลซึ่งเป็นสื่อที่สำคัญตลอดมาแล้ว ยังมีสื่อทางศิลปะที่ยิ่งใหญ่ 2) ในส่วนของ
สัญลักษณ์ เป็นรูปแบบของ “จักร” ยังสามารถให้ความหมายในลักษณะเดียวกันคือ อำนาจแห่งความ
ดีงาม ความเป็นมงคล สามารถพบได้จากรูปลักษณ์ “ดอกบัวบาน” คือการตื่นรู้ 3) เป็นสิ่งที่แสดงถึง
สัญลักษณ์ สร้างเพ่ือบรรจุอัฐิธาตุของ พระมหากษัตริย์ผู้ทรงธรรม และทรงประดิษฐานนิพพาน ธรรม
ลงไว้เป็นปึกแผ่นในนครนั้นๆ ยอดพระบรมธาตุ ประดิษฐานบนบัวรอง คือ พระนิพพาน เป็นธรรมอัน
เป็น ยอดแห่งธรรม พระบรมธาตุที่มียอดบริวารสี่ยอด คือ อริยสัจ 4 

2) การวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตีเชิง
ศิลปะและวัฒนธรรม พบว่า 1) การศึกษาคุณค่าเชิงศิลปะและวัฒนธรรม เริ่มมาจากการอยู่รวมกันใน
สังคมโดยมีลักษณะความสัมพันธ์ซึ่งกันและกันหลายรูปแบบ เช่น อาชีพ อายุ เพศ ศาสนา ฐานะ 2) 
เชิงศิลปะและวัฒนธรรมนั้น สะท้อนให้เห็นถึงโบราณสถานและโบราณวัตถุทางศาสนาที่พบเป็น
จำนวนมากย่อมสะท้อนให้เห็นถึงพัฒนาการของบ้านเมืองที่มีการแลกเปลี่ยนทางเศรษฐกิจและ
วัฒนธรรม 3) ทรัพยากรและกำลังแรงงานในการสร้างโบราณสถานและโบราณวัตถุดังกล่าว การเป็น
เมืองท่าที่มีการแลกเปลี่ยนทางการค้าทั้งกับชุมชนโดยรอบและชุมชนทางไกล ก่อให้เกิดรูปแบบ
ความสัมพันธ์ที่ เป็นเครือข่ายระหว่างชุมชน และ 4) การดำเนินชีวิตของคนในสังคมนั้นๆ ซึ่งมี
ความสัมพันธ์ใน 3 มิติ คือ ความสัมพันธ์ระหว่างคนกับธรรมชาติสิ่งแวดล้อม จะแสดงออกมาใน



198  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2566) 

 
ลักษณะภูมิปัญญาในการดำเนินวิถีชีวิตขั้นพ้ืนฐาน ด้านปัจจัยสี่ ซึ่งประกอบด้วย อาหาร เครื่องนุ่งห่ม 
ที่อยู่อาศัย และยารักษาโรค 

3) การวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตีตาม
หลักพระพุทธศาสนา พบว่า คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี
ตามหลักพระพุทธศาสนา ประกอบด้วย 1) การนำหลักธรรมไปการประยุกต์  เป็นการนำ 
“ภาคทฤษฎี” สู่ “การปฏิบัติ” การประยุกต์เป็นการนำทฤษฎี หลักการ กฎเกณฑ์ แนวคิด 2) การนำ
หลักธรรมไปเป็นการนำ “ความรู้สาขาหนึ่ง” มาปรับใช้กับ “อีกสาขาหนึ่ง” การประยุกต์เป็นการนำ
ความรู้ในสาขาหนึ่งมาปรับใช้กับอีกสาขาหนึ่งเพ่ือแก้ปัญหา 3) การนำหลักธรรมมาปรับใช้ การ
ประยุกต์เป็นการนำสิ่งหนึ่งหรือแนวคิดหนึ่งมาปรับใช้เพ่ือตอบสนองวัตถุประสงค์หรือ เป้าหมายที่
เฉพาะเจาะจง การประยุกต์จึงแตกต่างจากการลอกเลียน 4) การนำหลักธรรมมาใช้ การประยุกต์เป็น
การใช้ประโยชน์เพียงบางส่วนของสิ่งนั้นไม่ใช่การนำทั้งหมดมาใช้ และ 5) การประยุกต์นำสิ่งหนึ่งมา
ปรับใช้ใน “บทบาทหน้าที่ใหม่” เพ่ือ “เป้าหมายใหม่” เป็นต้น 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

1) การวิเคราะห์การศึกษาพุทธศิลป์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า พระพุทธเจ้า
ยังคงทรงมีพระชนม์ชีพอยู่นั้น ยังไม่ปรากฏเป็นหลักฐานชัดว่า มีการสร้างพุทธศิลป์แต่อย่างใด มีเพียง
พุทธศิลป์ที่เกิดจากอิทธิพลคำสอนทางพระพุทธศาสนที่เป็นสถาปัตยกรรม พุทธศิลปะนั้นเป็นเรื่อง
ของความงาม สะกดใจให้เกิดความลุ่มหลงศรัทธาที่เป็นสื่อให้เข้าถึงความดีงามและความจริงได้ เป็น
แรงบันดาลใจให้เกิดศรัทธาในสิ่งดีงาม น้อมใจให้เกิดความสงบ เกิดกำลังแห่งความมั่นคงทางจิตใจ 
สอดคล้องกับงานวิจัยของพระมนตรี สุปุตติโก (บุตรดี) ได้ทำวิจัยเรื่อง การศึกษาเปรียบเทียบจริย
ศาสตร์ของอาริสโตเติลกับพุทธจริยศาสตร์ ผลการวิจัยพบว่า คุณธรรมในลักษณะของอาริสโตเติลนั้น
คุณธรรมทางปัญญามี ลักษณะ คือ เป็นลักษณะความรู้หรืออาจเรียกว่าความรู้ในเชิงทฤษฎีและอีก
ประการหนึ่งคือการปฏิบัติหรือความรอบรู้ในเชิงปฏิบัติ การกระทำที่ถูกต้องจึงเกิดขึ้นและอาจเป็นไป
ได้ที่จะนำไปสู่การค้นพบจุดหมายในการงานทั้งปวงด้วยการใช้เหตุผล ส่วนในทางพระพุทธศาสนา
ประการเห็นว่า ชีวิตมนุษย์เต็มไปด้วยความทุกข์ โดยมีรากเหง้าของความทุกข์คือตัณหา ความหลุดพ้น
จากความทุกข์เป็นสิ่งที่เกิดข้ึนได้ ความหลุดพ้นจากความทุกข์โดยสิ้นเชิงพีงปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 
8 ประการ (พระมนตรี สุปุตฺติโก (บุตรดี), 2538) 

2) การวิเคราะห์การศึกษาจริยธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ในวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี พบว่า 
1) พุทธศิลป์ที่กลายเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรม จากพุทธวิธีสู่ความเป็นพุทธวิถีซึ่งเป็นพ้ืนฐานสำคัญ
ของสังคมไทยที่มีรากมาจากพระพุทธศาสนาไม่ว่าจะเป็นประเพณี คติ ความเชื่อ แม้กระทั่งลักษณะ
นิสัยใจคอของคนไทยก็มีบทบาทเป็นพื้นฐานมาจากคุณธรรม 2) พุทธศิลป์ในวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี 
การตีความทางพระพุทธศาสนาเถรวาท  มีเป้าหมายเพ่ือเข้าใจและเข้าถึงความจริง ความถูกต้องและ
ความดีงาม 3) พระพุทธศาสนาจะเป็นแหล่งความรู้และศูนย์รวมจิตใจที่เชื่อมโยงความสัมพันธ์อันมี
ความผูกพันธ์กับชนทุกระดับชั้นในสังคม โดยเฉพาะในประเทศไทย 4) การนำเอาศิลปะมาปรับ
ประยุกต์ใช้แก้ปัญหาชีวิตซึ่งได้ผลเป็นอย่างดี ใช้ความรู้ความเข้าใจกับจริยธรรมที่ปรากฏในพุทธศิลป์ 
สอดคล้องกับงานวิจัยของศรีนวล ศุภานุสนธิ์ ได้ทำวิจัยเรื่อง ชีวิตที่ดีตามทรรศนะของพุทธจริยศาสตร์



199 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.2 (April - June 2023) I 

 
ผลการวิจัยพบว่า ชีวิตที่ดีในทางพุทธจริยศาสตร์เป็นชีวิตที่เป็นพรหมจรรย์ สามารถเข้าถึงได้ด้วย
ปัญญา ด้วยการปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา) ปัญหานี้จะสามารถทำให้เข้าถึงหลักการ
ดำเนินชีวิตที่ดี มีชีวิตอยู่อย่างรู้เท่าทันเหตุและผลของสิ่งที่เกิดขึ้น เป็นอิสระไม่ยึดติดกับสิ่งต่างๆ
สามารถนำมาใช้เพ่ือเป็นแนวทางในการดำเนินชีวิตและแก้ปัญหาที่เกิดในการดำเนินชีวิตของแต่ละ
บุคคลในสังคมปัจจุบัน หลักการดำเนินชีวิตตามหลักพุทธจริยศาสตร์ สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้
อย่างสอดคล้องกับการดำเนินชีวิตของบุคคลในปัจจุบัน ถ้าบุคคลในสังคมสนใจและศึกษาแนวทางการ
ดำเนินชีวิตอย่างมีเหตุและผล ไม่ยึดมั่นถือมั่น มองเห็นธรรมชาติของสิ่งต่างๆ ที่มีการเปลี่ยนแปลง
อย่างอิสระ จะทำให้บุคคลนั้นลดปัญหาในการดำเนินชีวิตได้ (ศรีนวล ศุภานุสนธ์, 2546) 

3) การวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี 
พบว่า  พระพุทธศาสนาเป็นสัญลักษณ์เนื่องจากไปประดิษฐานในดินแดนสุวรรณภูมิ  ในยุคนี้นอกจาก
จะใช้สื่อบุคคลซึ่งเป็นสื่อที่สำคัญตลอดมาแล้ว ยัง ในส่วนของสัญลักษณ์ เป็นรูปแบบของ “จักร” ยัง
สามารถให้ความหมายในลักษณะเดียวกันคือ อำนาจแห่งความดีงาม ความเป็นมงคล สามารถพบได้
จากรูปลักษณ์ “ดอกบัวบาน” นอกจากนี้ การนำหลักธรรมมาใช้ การประยุกต์เป็นการใช้ประโยชน์
เพียงบางส่วนของสิ่งนั้นไม่ใช่การนำทั้งหมดมาใช้ แต่เป็นการการนำหลักธรรมมาปรับใช้ การประยุกต์
เป็นการนำสิ่งหนึ่งหรือแนวคิดหนึ่งมาปรับใช้เพ่ือตอบสนองวัตถุประสงค์ของเสนาะ เทียรทอง ที่ได้ทำ
วิจัยเรื่อง วิเคราะห์หลักธรรมที่ปรากฏอยู่ในงานพุทธศิลป์: ศึกษากรณีพระครูอุภัยภาราทร วัดไผ่โรง
วัว พบว่า การสร้างพุทธศิลป์โดยเฉพาะพระพุทธรูปที่ใหญ่ที่สุดของประเทศและโลก เช่น พระพุทธโค
ดม พระกกุสันโธ เป็นต้น ด้วยความศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาเป็นที่ตั้ง ถาวรวัตถุจำนวนมาก
จึงเกิดขึ้นภายในวัดไผ่โรงวัว การเผยแผ่ธรรม และประกาศธรรมที่แปลที่ท่านได้กล่าวว่า คนอ่ืน
ประกาศพระศาสนาด้วย พระสงฆ์เองบ้าง พระธรรมหรือที่เรียกว่า "พระธรรมทูต" แต่สำหรับตัวท่าน
เองขอนำพระพุทธรูปประกาศพระพุทธศาสนา ดังที่ท่านได้เรียกการประกาศพระพุทธศาสนาประเภท
นี้ว่า "พุทธาทูต" ซึ่งท่านได้นำหลักธรรมเกี่ยวกับโอวาท 3 ได้แก่ 1) การทำความดีให้ถึงพร้อม 2) การ
ละเว้นจากความชั่วทั้งปวง 3) การทำจิตใจให้บริสุทธิ์ผ่องใส มาประยุกต์กับสื่อพุทธศิลปวัตถุ ศิลปวัตถุ
ที่เก่ียวข้องกับคติธรรม คำพังเพย เป็นต้น (เสนาะ เฑียรทอง, 2549) 
 
องค์ความรู้ใหม่ 

การวิจัยในครั้งนี้เป็นการศึกษาเรื่อง “วิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์
ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี อำเภอบางเสาธง จังหวัดสมุทรปราการ” โดยผู้วิจัยได้นำเสนอเป็นองค์
ความรู้ซึ่งมีดังต่อไปนี้ 

 
 
 
 
 
 
 



200  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 2 (เมษายน - มิถุนายน 2566) 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

แผนภาพที่ 1 องค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัย 
 
บทสรุป 

การวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตีตาม
หลักพระพุทธศาสนา พบว่า คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันตี
ตามหลักพระพุทธศาสนา ประกอบด้วย 1) การนำหลักธรรมไปการประยุกต์  เป็นการนำ 
“ภาคทฤษฎี” สู่ “การปฏิบัติ” การประยุกต์เป็นการนำทฤษฎี หลักการ กฎเกณฑ์ แนวคิด 2) การนำ
หลักธรรมไปเป็นการนำ “ความรู้สาขาหนึ่ง” มาปรับใช้กับ “อีกสาขาหนึ่ง” การประยุกต์เป็นการนำ
ความรู้ในสาขาหนึ่งมาปรับใช้กับอีกสาขาหนึ่งเพ่ือแก้ปัญหา 3) การนำหลักธรรมมาปรับใช้ การ
ประยุกต์เป็นการนำสิ่งหนึ่งหรือแนวคิดหนึ่งมาปรับใช้เพ่ือตอบสนองวัตถุประสงค์หรือ เป้าหมายที่
เฉพาะเจาะจง การประยุกต์จึงแตกต่างจากการลอกเลียน 4) การนำหลักธรรมมาใช้ การประยุกต์เป็น

พุทธศิลป์ในวัดสุวรรณภูมิพุทธชยันต ี
การตีความทางพระพุทธศาสนามี

เป้าหมายเพือ่เข้าใจและเข้าถึงความ
จริง ความถูกต้อง เป็นแหล่งความรู้

และศูนย์รวมจิตใจที่เชื่อมโยง
ความสัมพันธอ์ันมีความผูกพันธก์ับ

ชนทุกระดับชั้นในสังคม 

การวิเคราะห์คุณค่าเชิงจริยธรรม
ที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ของวัด

สุวรรณภูมิพุทธชยันต ี

การสร้างพุทธศิลป์เกิดจากอิทธิพลคำ
สอนทางพระพุทธศาสนาที่เป็น

สถาปัตยกรรม พุทธศิลปะนั้นเป็น
เร่ืองของความงาม สะกดใจให้เกิด
ความลุ่มหลงศรัทธาที่เป็นสื่อให้
เข้าถึงความดีงามและความจริง 

ลักษณะพุทธศิลป์ที่เกิดจากอิทธิพล
คำสอนทางพระพุทธศาสนาที่เป็น

สถาปัตยกรรม โดยเกิดจากความรู้สึก
หนึ่งเดียวกับธรรมชาติและจกัรวาล 
และเป็นวิถีทางแห่งการฝึกฝนพัฒนา
ตน พัฒนาจิตใจ เป็นการทำสมาธิ

ปฏิบัติธรรม 

พุทธศิลป์ที่กลายเป็นส่วนหนึ่งของ
วัฒนธรรม จากพุทธวธิีสู่ความเป็น
พุทธวิถีซึ่งเป็นพื้นฐานสำคัญของ

สังคมไทยที่มีรากมาจาก
พระพุทธศาสนาไม่ว่าจะเป็นประเพณี 
คติ ความเชื่อ แมก้ระทั่งลักษณะนิสัย

ใจคอของคนไทย 

การศึกษาคุณค่าเชิงศิลปะและ
วัฒนธรรม เร่ิมมาจากการอยู่รวมกัน
ในสังคมโดยมีลักษณะความสัมพันธ์

ซ่ึงกันและกันหลายรูปแบบ เช่น 
อาชีพ อายุ เพศ ศาสนา ฐานะ 

สะท้อนให้เห็นถึงโบราณสถานและ
โบราณวัตถุทางศาสนาทีพ่บเป็น

จำนวนมาก 

คุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ใน
พุทธศิลป์ของวัดสุวรรณภูมพิุทธชยัน
ตีตามหลักพระพุทธศาสนา การนำ

หลักธรรมไปการประยุกต ์เป็นการนำ 
“ภาคทฤษฎี” สู่ “การปฏบิัติ” การ
ประยุกต์เป็นการนำทฤษฎี หลักการ 

กฎเกณฑ์ แนวคิด เป็นการใช้
ประโยชน์เพยีงบางส่วนของสิ่งนั้น

ไม่ใช่การนำทั้งหมดมาใช ้



201 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.2 (April - June 2023) I 

 
การใช้ประโยชน์เพียงบางส่วนของสิ่งนั้นไม่ใช่การนำทั้งหมดมาใช้ และ 5) การประยุกต์นำสิ่งหนึ่งมา
ปรับใช้ใน “บทบาทหน้าที่ใหม่” เพ่ือ “เป้าหมายใหม่” เป็นต้น 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้  
 1. ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย ควรมีการเน้นการศึกษาพุทธศิลป์ที่ปรากฏในพระพุทธศาสนา
เถรวาท จากหลายแหล่งเพื่อให้เกิดเป็นวาทกรรมในการนำเสนอให้พุทธศิลป์ของคุณค่าเชิงจริยธรรมที่
ปรากฎอยู่ในพุทธศิลป์มีความน่าเชื่อถือมากขึ้น และสอดคล้องกับเหตุการณ์ยุคปัจจุบัน ผู้ที่ศึกษามี
ความเข้าใจลึกซึ่งสามารถนำหลักนี้ไปใช้ในชีวิตประจำวันได้อย่างมีประสิทธิภาพ 
 2. ข้อเสนอแนะเชิงปฏิบัติ เพ่ือการนำผลการวิจัยไปใช้ ควรมีการศึกษาจากแหล่งหลากหลาย
ที่ใกล้เคียงวกันเกี่ยวกับคุณค่าเชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ ให้สอดคล้องกับการนำมาใช้เป็น
แนวทางในใช้ศึกษาเก่ียวกับลักษณะเด่นของพุทธศิลป์ต่อไป 
 3. ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป ควรมีการศึกษาวิเคราะห์เกี่ยวกับ คุณค่าเชิง
จริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ ในมิติที่หลากหลาย และควรมีกิจกรรมอ่ืนๆ มาซ้อนด้วยเพื่อช่วยใน
การผ่อนคลาย และนำมาใช้ประโยชน์ได้ในอนาคต และเน้นการใช้หลักทางพระพุทธศาสนาตาม
หลักธรรมที่เกี่ยวข้อง และขยายขอบเขตให้กว้างขวาง เหมาะสมกับการนำไปสู่การวิจัยครั้งต่อไป
เกี่ยวกับ คุณคา่เชิงจริยธรรมที่ปรากฏอยู่ในพุทธศิลป์ ให้มีประสิทธิภาพต่อไป 
 

เอกสารอ้างอิง 
แล่ม จันท์พิศาโล. (2547, 7 ธันวาคม). กฐินพระราชทานวัดไทยลุมพินี ประเทศอินเดีย. คมชัดลึก. น. 

20. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2543). งานพระธรรมทูต ในพระธรรมทูตในต่างประเทศ. (พิมพ์ครั้งที่ 

2). กรุงเทพมหานคร : มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
ราชบัณฑิตยสถาน. (2554). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2556. กรุงเทพมหานคร: 

อักษรเจริญทัศน์.  
พระสิริมังคลาจารย์. (2536). มังคลัตถทีปนี ภาค 2 (ฉบับบาลี). กรุงเทพมหานคร: มหามกุฏราช

วิทยาลัย.  
พระมนตรี สุปุตฺติโก (บุตรดี). (2538). "การศึกษาเปรียบเทียบจริยศาสตร์ของอาริสโตเติลกับพุทธจริย

ศาสตร์". วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.  

ศรีนวล ศุภานุสนธ์. (2546). "ชีวิตที่ดีตามทรรศนะของพุทธจริยศาสตร์". วิทยานิพนธ์ปริญญา
อักษรศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหิดล.  

เสนาะ เฑียรทอง. (2549). ศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธรรมที่ปรากฏในงานพุทธศิลป์: ศึกษาเฉพาะกรณี
ของพระครูอุทัยภาดาทร (หลวงพ่อชอม) วัดไผ่โรงวัว จังหวัดสุพรรณบุรี. วิทยานิพนธ์พุทธ
ศาสตรมหาบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

 


