
340  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566) 

 

ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลกับการรับผิดชอบทางสังคมในขงจื่อ 
Individual Morality and Social Responsibility in Confucius  

 
พระครูสุวัฒนภัทราภรณ์ ภทฺทจิตฺโต (สาระเจริญ)  

Phrakhru Suwatthanapattharaporn (Phattajitto) 
คณะพุทธศาสตร์, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Faculty of Buddhism, Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
Corresponding author, e-mail: religion.phd@mcu.ac.th 

 
Received July 29, 2023; Revised September 1, 2023; Accepted: September 20, 2023 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลและการรับผิดชอบทางสังคม
ในขงจื่อ การศึกษานี้เป็นการใช้เอกสารและหนังสือ ผลการศึกษาพบว่า ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคล
ของขงจื่อเป็นการระบุถึงเป้าหมายของการอยู่ร่วมกัน แต่เป้าหมายนี้ถูกมองว่าเป็นเรื่องที่ขงจื่อเสนอ
ไว้แต่ไม่อาจนนำมาปฏิบัติได้จริงในสังคมจึงเป็นแค่อุดมคติจึงเป็นแค่อุดมคติที่ขงจื่อเสนอไว้เท่านั้น 
ขณะที่การรับผิดชอบทางสังคมเป็นเรื่องของข้อปฏิบัติที่กล่าวถึงการเลือกที่ถูกต้องและเหมาะสม ข้อ
ปฏิบัติที่ว่านี้จึงมีความหลากหลายอันมาจากวิถีของการเลือกที่แตกต่างกันไป แต่ขงจื่อมองว่าการ
เลือกนั้นไม่ควรจะเลือกแล้วทำลายเป้าหมาย เพราะมองว่าทำไม่ได้ แล้วหลีกหนีไปจากสังคมนั้น แต่
ควรเป็นการเลือกที่จะทำวิธีอ่ืนแต่มีเป้าหมายคือการอยู่ในสังคมต่อไป หากพิจารณาจากแนวคิดทั้ง 2 
ด้านนี้จะพบว่าขงจื่อในวัฒนธรรมจีนที่เป็นต้นแบบนั้นมุ่งเน้นไปที่ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลมากกว่า 
แต่ในปัจจุบันการพิจารณาขงจื่อกลายเป็นศีลธรรมทางสังคมแทนในแง่ของการเลือกใช้และการ
นำเสนอการปฏิบัติมากกว่าจะมองไปที่เป้าหมาย ทั้งนี้อาจมาจากการเปลี่ยนแปลงคติความเชื่อที่มุ่ง
สนใจที่เครื่องมือปฏิบัติตนมากกว่าเป้าหมายเชิงอุดมคติหรือเป็นไปตามเงื่อนไขที่เหล่าศาสนาต่างๆ 
วางอุดมคติไว้ แต่การปฏิบัติอาจไม่สอดรับกับเป้าหมายนั้นเมื่อเวลาผ่านไป จึงเป็นการเลือกที่สามารถ
ปฏิบัติได้เพ่ือให้เหมาะสมกับกาลเวลา 
คำสำคัญ: ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคล; การรับผิดชอบทางสังคม; ขงจื่อ  
 
Abstract 
 This article aims to study individual morality and social responsibility in 
Confucius. This study uses documents and books. The study found that Confucius's 
individual morality identifies the goal of coexistence. But this goal was seen as 
something proposed by Confucius but could not be implemented in society. So it's 



341 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.3 (July - September 2023) I 

 
just an ideal presented by someone. While social responsibility is a matter of 
practice, it speaks of making the right and proper choices. This practice therefore has 
a variety of different ways of choosing. But Confucius saw that choosing should not 
be choosing and destroying the goal. Because I can't do it. and escape from that 
society but should choose to do other ways but with the goal of staying in society. 
Considering these two concepts, Confucius in the original Chinese culture focuses 
more on individual morality. But nowadays, Confucian considerations have become a 
social morality in terms of choosing and presenting practices rather than goals. This 
may be due to a change in belief that focuses more on how tools behave than on 
ideological goals, or on the conditions that different religions have. Idealize, however 
the practice may not resonate with that goal over time. Therefore, consider and 
choose what is practical and appropriate for the time separately. 
Keywords: Individual Morality; Social Responsibility; Confucius   
 
บทนำ 

ลักษณะของการอยู่ร่วมกันของมนุษย์ในสังคมได้ถูกนำเสนอผ่านประวัติศาสตร์จำนวนมาก 
ไม่ว่าจะในด้านของการมีสัญญาประชาคมและกฎเกณฑ์กติการวมถึงความรับผิดชอบต่อการกระทำที่
จะสร้างความเดือดร้อนให้กับผู้อ่ืน ทางศาสนามองว่าการอยู่ร่วมกันของมนุษย์นั้นเป็นเครื่องมือในการ
ที่มนุษย์จะทำให้เกิดความสันติสุขหรือเป็นไปด้วยดี ในคำสอนที่เสนอให้เห็นวิธีการปฏิบัติตนในแง่ของ
การหลีกออกจากสังคม ดังที่ขงจื่อกล่าวว่า “อาจารย์กล่าวว่า สัตบุรุษย่อมปลีกตัวจากโลก รองลงมา
ย่อมปลีกตัวจากแผ่นดิน รองลงมาย่อมปลีกตัวจากกามารมณ์ รองลงมาย่อมปลีกตัวจากการใช้วาจา” 
(ขงจื่อ, 2562)  

วิถีชีวิตดังกล่าวเป็นวิถีที่ถูกมองจากแง่ของการที่ขงจื่อต้องการจะปฏิเสธและชี้ให้เห็นคุณค่า
ของการรับผิดชอบต่อศีลธรรมทางสังคมมากกว่า จึงไม่เห็นด้วยกับการหลีกลี้ปลีกตัวเองออกจาก
สังคม เพราะทุกอย่างต่างมีค่า ตามที่ จื่อลู่กล่าวว่า การไม่ เข้ารับราชการเป็นสิ่ งที่ ไม่ถูกต้อง 
ความสัมพันธ์ระหว่างผู้อาวุโสกับผู้เยาว์ยังไม่อาจละได้ ไฉนจะละหน้าที่ระหว่างผู้ปกครองกับข้า
บริพารได้เล่า พยายามรักษาความบริสุทธิ์ส่วนตัว แต่กลับปล่อยให้ความสัมพันธ์อันยิ่งใหญ่สับสน
วุ่นวาย วิญญูชนเข้ารับราชการอันยิ่งใหญ่ สับสนวุ่นวาย วิญญูชนเข้ารับราชการก็เพ่ือดำเนินตามความ
ถูกต้อง ส่วนการที่เต๋ายังไม่ก้าวหน้านั้นก็รู้ดีอยู่แล้ว” (ขงจื่อ, 2562) 

การกล่าวนี้เป็นการให้คุณค่าต่อการอยู่ร่วมกันในสังคม และไม่เห็นด้วยกับการที่ปัจเจกบุคคล
ที่ยึดมั่นต่อตัวเองจนลืมความรับผิดชอบต่อสังคม จึงนำไปสู่วิธีการที่ขงจื่อมองผ่านวิธีการดำเนินชีวิต
ในสังคมนั้นมีค่ามากกว่าการหลีกออกจากสังคม ขงจื่อมองว่าการหาทางออกจากสังคมของปัจเจก
บุคคลเป็นเรื่องง่ายเกินไปและไม่ถูกต้อง แต่การมาร่วมกันขัดเกลาสังคมให้ถูกทางต่างหากเป็นวิธีที่
ถูกต้อง ขงจื่อจึงหันมาให้การศึกษาแก่ศิษย์ผู้อยากเรียนรู้ และผู้ต้องการขัดเกลาตัวเอง (สุวรรณา สถา
อานันท์, 2556) ผ่านการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างความสัมพันธ์แบบพ่อกับลูก รวมถึงครอบครัวกับ
รัฐ เพราะตามจริงแล้วการเข้ารับราชการเป็นการถูกต้องเที่ยงธรรมกว่าการหลีกหนีไปลำพังผู้เดียว 



342  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566) 

 
เพราะการปกครองหมายถึงการแก้ไขนามธรรมให้ถูกต้องและการจัดความสัมพันธ์ชุดต่างๆ ให้เป็นไป
ตามครรลองที่ควรจะเป็นอีกด้วย 

บทความนี้จึงต้องการเสนอถึงความหมายของการให้ความสำคัญระหว่างศีลธรรมแบบปัจเจก
บุคคลกับการรับผิดชอบทางสังคมที่นำเสนอในศาสนาขงจื่อ เพ่ือแสดงให้เห็นถึงความหมายของการ
นำเสนอศีลธรรมที่ถือว่าเป็นพื้นฐานของการแสดงออกส่วนตัวว่าเป็นเรื่องที่ควรปรับแก้ไขให้เกิดความ
เข้าใจต่อการรับผิดชอบทางสังคมมากยิ่งขึ้น เป็นการระบุถึงความรับผิดชอบต่อผู้อ่ืนนั้นว่ามีความจำ
เป็นมากกว่าความต้องการส่วนตัว 

 
แนวคิดเรื่องศีลธรรมแบบปัจเจกและศีลธรรมทางสังคม 
 ความหมายของศีลธรรมนั้นมีการกล่าวถึงศีลธรรมที่เกี่ยวข้องกับปัจเจกบุคคลผ่านการปฏิบัติ
ตนตามหลักคำสอนของศาสนาเต๋าที่เน้นไปที่การออกแสวงหาธรรมชาติไม่ยุ่งเกี่ยวกับสังคม กับ
ศีลธรรมทางสังคมที่เน้นตามหลักศาสนาขงจื่อ ดังนี้ 
 1. ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคล (individual morality) เป็นการอ้างถึงการสำนึกผิดชอบชั่ว
ดีที่เป็นการขัดขวางถึงประโยชน์ที่จะเกิดขึ้นกับตนเอง ทั้งนี้วินสตันคิง (Winston L.King) ไดอ้ธิบายว่า 
บาปหรือความชั่วเป็นสิ่งที่เมื่อปัจเจกบุคคลกระทำลงไปแล้วจะเป็นสิ่งขัดขวางการพ้นทุกข์ของเขาเอง  
เพราะทำให้จิตของเขาเศร้าหมอง อันจะส่งผลให้การปฏิบัติตนเพ่ือพ้นทุกข์ของเขาเองประสบความ
ยุ่งยากยิ่งขึ้น (สมภาร พรมทา, 2548) การมองว่า ปัจเจกบุคคลเมื่อทำสิ่งใดไปแล้วสิ่งที่จะขัดขวางต่อ
ประโยชน์ของบุคคลนั้นจึงเป็นเรื่องของการขัดต่อศีลธรรมปัจเจกบุคคลเป็นการมองศีลธรรมแบบมุ่ง
ไปที่ผลกระทบที่เกิดขึ้นกับบุคคลนั้นเป็นหลัก ในหลักการพิจารณาเรื่องศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลนั้น
จะพบในหลักการปฏิบัติตามหลักศีลธรรม  
 ดังการพิจารณาการฝึกหัดจิตใจตามแบบสมาธิที่เป็นการพิจารณาตามหลักการทางศาสนา 
เช่นที่มีการศึกษาสมาธิของชาวทิเบตที่มกีารทำสมาธิ 2 แบบ ประเภทแรกคือ ‘สมาธิแห่งการหยุดนิ่ง 
(meditation of stabilization) เป็นสมาธิที่มุ่งจิตไปจดจ่ออยู่ที่วัตถุใดวัตถุหนึ่ง เป็นการฝึกสามาธิที่
คล้ายกับสมาธิเงียบ หรือสมาธิแบบสมถะส่วนสมาธิแบบที่สองเรียกว่า สมาธิแห่งการตรวจสอบ 
(meditation of investigation) ที่ไม่ได้ใช้จิตจดจ่ออยู่ที่อารมณ์เดียว แต่เป็นการนำจิตไปไว้กับการ
เคลื่อนไหว เป็นการเจริญวิปัสสนาญาณ จนมีนักวิชาการทางตะวันตกอย่างพาวฟูต (Wayne 
Proudfoot) มองว่า การพิสูจน์การทำสมาธิผ่านประสบการณ์ส่วนตัวจึงเป็นเรื่องส่วนตัวและ
กลายเป็นประสบการณ์ลึกลับ และเป็นการยืนยันความรู้แบบอัตนัยจากการตรวจสอบจากโลก
ฆราวาส ซึ่งแนวคิดนี้จะพบว่า สมาธิเป็นรากฐานความรู้อันเป็นส่วนหนึ่งในการปกป้องหลักการทาง
ศาสนาเองเท่านั้น (Dreyfus, G. B. J., 2003) ซึ่งจากการพิจารณาศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลเป็น
กลไกที่นำเสนอในแง่ของการรักษาไว้ของแนวคิดใดแนวคิดหนึ่ง เป็นความหมายของปัจเจกบุคคลจะ
กำหนดถูกหรือผิด ในแง่ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลนี้จึงเป็นกรอบในการตรวจสอบเฉพาะปัจเจกบุคคล
ทีอ่าจมีข้อสรุปที่ตายตัวชัดเจน 
 2. ศีลธรรมทางสังคม (social morality) เป็นการอ้างถึงศีลธรรมที่มาจากการพิจารณาถึง
การทำหน้าที่ทางสังคม ซึ่งอ้างถึงการกระทำที่มีศีลธรรมนั้นจะต้องมาจากการทำตามหน้าที่อันไม่หวัง
ประโยชน์ใดๆ แก่ตนเองไม่ว่าจะในทางวัตถุหรือทางจิตใจ หากการกระทำใดทำด้วยมุ่งหวังประโยชน์ 



343 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.3 (July - September 2023) I 

 
การกระทำนั้นไม่ถือว่าเป็นการกระทำที่มีศีลธรรม (Ayn Rand, 1984) การทำหน้าที่ทางสังคมจึงเป็น
การอ้างถึงการทำเพ่ือประโยชน์แก่ผู้อ่ืน ขณะเดียวกันก็เป็นการอ้างถึงลักษณะทางศีลธรรมที่มนุษย์
จะต้องเลือกและเป็นผู้รับผิดชอบต่อการกระทำนั้น  
 ตามแนวคิดของเรนด์ (Rand) ว่าตามจริงแล้วการกระทำใดก็ตามที่ผู้กระทำไม่มีสิทธิในผลที่
ตามมาด้วยแล้วการจะถือว่าตนเองมีคุณธรรมหรือมีคุณค่าในการกระทำนั้นย่อมเป็นไปไม่ได้ ซึ่งมาจาก
การเลือกกระทำนั้นเป็นสิ่งที่คนหนึ่งจะพิจารณาเองว่าอะไรดีหรือชั่ว เป็นการพิจารณาถึงลักษณะของ
มนุษย์ที่จะต้องมีเหตุผลเป็นฐานในการดำเนินชีวิต และเหตุผลนั้นจะเป็นเครื่องมือให้มนุษย์หลุดพ้นได้ 
การเป็นมนุษย์ที่มีเหตุผลจึงเป็นความดี แต่หากมีสิ่งที่ตรงข้ามกับการทำลายความมีเหตุผลของมนุษย์ 
สิ่งนั้นถือว่าเป็นความชั่วร้าย (Ayn Rand, 1964) การที่มนุษย์จะเข้าใจว่ามนุษย์เป็นคนดีหรือคนชั่วจึง
มาจากรากฐานของการเลือกและปฏิบัติต่อกันในฐานะที่เป็นมนุษย์ จากข้อพิจารณานี้จึงเป็นเรื่อง
จำเป็นที่มนุษย์ไม่อาจหลีกหนีตนเองแล้วพิจารณาหลักการดังกล่าวด้วยตัวเองตามลำพัง แต่ต้องอาศัย
สังคมเป็นผู้ตรวจสอบการกระทำนั้นในแง่นี้จึงเป็นไปได้ที่มนุษย์จะพิจารณาหลักการดังกล่าวนี้ ด้วย
ตนเองได ้
 ข้อเสนอเรื่องศีลธรรมทั้ง 2 นี้ปรากฏอยู่ในแนวคิดท่ีมีมาจากตะวันตกเป็นหลักขณะเดียวกันก็
มีประเด็นโต้แย้งถึงการที่ปัจเจกบุคคลเป็นผู้กำหนดกับสังคมเป็นผู้กำหนดนั้นได้กลายมาเป็นรูปแบบ
ของศีลธรรมที่ถูกนำเสนอและกลายเป็นศีลธรรมที่ถูกมองว่า มนุษย์ควรตรวจสอบตัวเองหรือควรใช้
สังคมเป็นคนตรวจสอบ 
 
ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลกับการรับผิดชอบทางสงัคมในขงจื่อ 
 ขงจื่อถือว่าเป็นบุคคลที่มีความสำคัญทางประวัติศาสตร์ของศาสนาในจีน การระบุว่าขงจื่อ
เป็นศาสนาเนื่องจากมีหลักการปฏิบัติที่ชัดเจนและในแง่นี้ก็เป็นการพิจารณาให้เห็นถึงหลักทาง
ศีลธรรมของขงจื่อว่าเป็นแบบใดกันแน่ระหว่างศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลกับศีลธรรมทางสังคมที่
พิจารณาจากความรับผิดชอบ ซึ่งในแง่นี้จะได้เสนอในประเด็นเหล่านี้ 
 1. เป้าหมาย (end) หลักศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลได้อ้างถึงเป้าหมาย แม้ขงจื่อจะใช้เรื่อง
สวรรค์ (Heaven) หรือเทพเจ้า (God) เป็นเป้าหมาย แต่ก็ไม่ได้อธิบายเชื่อมโยงไปถึงชีวิตหลังความ
ตาย "สวรรค์" ของขงจื่อหมายถึงพลังทางศีลธรรมในจักรวาล ซึ่งการจะรู้จักหนทางดังกล่าวได้ก็ต่อเมื่อ
รู้จักรักมนุษย์เชื่อมโยงกับหลักดังกล่าวเข้ากับหลี่ (li) เป็นเรื่องประเพณีที่ เป็นพ้ืนฐานทางด้าน
การศึกษาเรื่องศีลธรรมเกี่ยวข้องกับการฝึกฝนเหตุผลและอารมณ์ เช่นเมื่อพูดถึงความรัก จื่อก้งอยาก
ให้ยกเลิกพิธีบูชายัญแกะในวันสารท  
 แต่ขงจื่อกลับตอบว่า "ซื่อ เจ้ารักแกะ เรารักหลี่" ซึ่งอธิบายถึงการที่จื่อก้งมีความรักต่อสัตว์ 
อยากให้ยกเลิกการฆ่าสัตว์ แต่ขงจื่อถือเอาการรักการสืบทอดมากกว่า มิใช่หมายความว่าขงจื่อไม่ใส่ใจ
ต่อชีวิตสัตว์ แต่ขงจื่อเห็นว่าความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์นั้นสำคัญกว่าแกะ (สุวรรณา สถาอานันท์, 
2556) มุมมองของขงจื่อในเรื่องหลี่ (li) หมายถึงการเสียสละ ภายหลังจึงหมายถึงประเพณีที่ถูกต้อง
และหน้าที่ทางศีลธรรมและการเมือง ธรรมะเบื้องต้นถูกนำไปใช้กับการเสียสละเช่นกัน ลี่ (li) จึงเป็น
การดูแลมนุษย์ รัฐและสังคม เราจึงเรียกหลี่ (li) ว่าหมายถึงการเสียสละ (P.T. Raju, 2007) เป้าหมาย
ของขงจื่อเป็นเรื่องของมนุษย์มากกว่าจะคำนึงถึงสิ่งอ่ืน เป้าหมายของมนุษย์ที่จะเปลี่ยนแปลงโลกได้ก็



344  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566) 

 
คือคุณธรรมและความยุติธรรมจึงถูกอธิบายภายใต้คำว่า "เหริน" (Jen) หมายถึงการคำนึงถึงจิตใจ
มนุษย์ ขงจื่อให้ความหมายของคำนี้ไว้ว่า "มนุษย์ธรรม คือ ให้เกียรติ ใจกว้าง จริงใจ มุ่งมั่น เมตตา 
เมื่อให้เกียรติผู้คนจะไม่ดูแคลน เมื่อใจกว้าง จะได้มวลชน เมื่อจริงใจ ผู้คนจะเชื่อถือ เมื่อมุ่งมั่น จะมี
ผลงาน เมื่อเมตตาจะใช้คนได้" (สุวรรณา สถาอานันท์, 2556) และ อ้ี (Yi) ที่หมายถึงความชอบธรรม 
เป็นความชอบธรรมของผู้มีอำนาจ และความเหมาะสมถูกต้องของการกระทำโดยขงจื่อถือว่า "วิญญู
ชนผูกพันกับความถูกต้องเที่ยงธรรม เสี่ยวเหรินผูกพันกับผลประโยชน์" (สุวรรณา สถาอานันท์, 2556) 
การมุ่งเน้นเป้าหมายที่มนุษย์เป็นการมองโลกตามความเป็นจริง เนื่องจากขงจื่อมองเห็นสถานการณ์ใน
ยุคสมัยนั้นว่าเลวร้ายสุดจะแก้ไข นั่นสะท้อนให้เห็นว่าวิถีของเต๋าที่มุ่งเน้นความสันโดษ การอยู่ลำพัง 
การหลีกเร้นตนเองออกไปจากสังคมนั้นอาจไม่ใช่สิ่งที่ถูกต้องและการทำอย่างนั้นนอกจากจะไม่ได้ช่วย
เปลี่ยนแปลงอะไรแล้ว ยังเป็นการทำชีวิตให้สูญเปล่าด้วยการไปอยู่กับนกหรือสัตว์ป่าที่ไม่ใช่มนุษย์ คำ
ว่า เหรินในที่นี้จึงถูกมองว่าเป็นเรื่องมนุษย์จะปฏิบัติต่อกัน  
 เป้าหมายของขงจื่อจึงไม่เน้นความบริสุทธิ์หรือการอยู่บนสวรรค์ เพราะข้อเท็จจริงคือสวรรค์
ไม่มีอยู่จริง มีอยู่แต่ในเชิงอุดมคติ แต่สวรรค์นั้นเป็นเรื่องที่มนุษย์สร้างขึ้นมา และหากจะเรียกให้
สอดคล้องกับความเป็นจริงก็คือการมีความสุขกับชีวิตที่อยู่ร่วมกันกับผู้อ่ืน ดังข้อความที่ว่า 

จื่อลู่กล่าวว่า การไม่เข้ารับราชการเป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง ความสัมพันธ์ระหว่างผู้อาวุโสกับผู้เยาว์
ยังไม่อาจละได้ ไฉนจะละหน้าที่ระหว่างผู้ปกครองกับข้าบริพารได้เล่า พยายามรักษาความ
บริสุทธิ์ส่วนตัว แต่กลับปล่อยให้ความสัมพันธ์อันยิ่งใหญ่สับสนวุ่นวาย วิญญูชนเข้า รับ
ราชการก็เพ่ือดำเนินตามความถูกต้อง ส่วนการที่เต๋ายังไม่ก้าวหน้านั้นก็รู้ดีอยู่แล้ว (ขงจื่อ, 
2562)  

 การที่ขงจื่อระบุถึงเป้าหมายจึงมุ่งให้บุคคลหันกลับมาสนใจในความสัมพันธ์ที่แต่ละบุคคลจะมี
ต่อกันมากกว่าจะสนใจไปที่ตนเอง ทำให้ขงจื่อได้กำหนดเป้าหมายของมนุษย์คือต้องเป็นมนุษย์ และ
การเป็นมนุษย์ก็คืออยู่ในสังคมไม่ใช่อยู่ในป่า การระบุถึงความชัดเจนนี้จึงกลายเป็นว่าบทบาทของ
ขงจื่อได้กลายเป็นเรื่องของปัจเจกบุคคลที่ถูกมองว่า ขงจื่อถือว่าเป็นน้ำเต้าขม เป็นยารักษาสังคมที่ไม่
มีใครต้องการดื่ม แต่ในขณะเดียวกันก็มีผู้เข้าใจและเห็นคุณค่าบทบาทของขงจื่อที่เสนอว่า หาก
ผู้ปกครองยังไม่เห็นคุณค่าของขงจื่อสักวันหนึ่งสวรรค์จะใช้ขงจื่อเป็นเครื่องป่าวประกาศความจริงและ
ความเที่ยงธรรม (สุวรรณา สถาอานันท์, 2556) การที่ขงจื่อ เสนอเป้าหมายของตนเองจึงเป็นเรื่อง
ปัจเจกบุคคลที่สังคมในแต่ละยุคสมัยเป็นผู้ตรวจสอบว่ามีความเหมาะสมมากกน้อยเพียงใด หากยังใช้
ไม่ได้ เป้าหมายนั้นก็จะใช้ได้เฉพาะบุคคลเดียวเท่านั้น ยังไม่ใช่สิ่งที่สังคมจะนำมาปฏิบัติได้ 
 2. วิธีการ (means) เป็นการอ้างถึงเครื่องมือที่เป็นแนวทางของความรับผิดชอบทางสังคม
ของขงจื่อ ในแง่ของการเสนอให้เห็นการเลือกและความรับผิดชอบทางสังคม การที่ปัจเจกบุคคลควรมี
การเลือกที่หลากหลาย เพ่ือสร้างสรรค์จุดหมายในจิตวิญญาณของปัจเจกบุคคล ทำให้วิถีการปฏิบัติ
ตนของขงจื่อในแง่ของสังคมเป็นไปได้ที่จะมีรูปแบบที่แตกต่างหลากหลาย เช่นขงจื่อมองว่าความสุขที่
มีค่าสามารถพิสูจน์ได้อย่างชัดเจน ไม่ใช่ใครคนใดคนหนึ่งเพียงคนเดียวเท่านั้น ความสุขสงบจะมี
ร่วมกันได้ต้องเกิดจากผู้นำ ขงจื่อถือว่า "เมื่อผู้ปกครองนั้นเองเที่ยงธรรม ไม่ออกคำสั่ง สิ่งต่างๆ ก็
ดำเนิน แต่ถ้าผู้ปกครองนั้นเองไม่เที่ยงธรรม แม้ออกคำสั่งก็ไม่มีใครปฏิบัติตาม" (สุวรรณา สถาอานันท์
, 2556)  



345 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.3 (July - September 2023) I 

 
 ขงจื่อได้เริ่มต้นที่ว่าบ้านเมืองควรปกครองด้วยมนุษย์  เพราะธรรมชาติของมนุษย์จะสร้างกฎ
ที่สอดคล้องกับธรรมชาติแห่งมนุษยธรรม จึงจำเป็นจะต้องหาระบบการศึกษาที่ให้คนดีแนะนำวิธีการ
ดำเนินชีวิตแก่ผู้อ่ืนที่ยังมีด้านเลวร้ายอยู่ การยอมรับคุณค่าว่าดีหรือชั่วขึ้นอยู่กับเกณฑ์ที่มนุษย์สร้าง
ขึ้น แต่ขณะเดียวกันก็มองว่าคุณค่านั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่แล้วในตัวมนุษย์เพียงแต่ต้องการวิธีการฝึกฝนและ
อบรมให้คุณค่านั้นเกิดขึ้น ขงจื่อได้วางแนวคิดเกี่ยวกับโลกนี้ (this-worldly) ไม่ใส่ใจในโลกหน้า 
(other- worldly) จึงไม่ตั้งคำถามเกี่ยวกับการดำรงอยู่ของพระเจ้า (สุวรรณา สถาอานันท์, 2556) 
การยดึมั่นในระบบขนบจารีตในสังคมดังข้อความว่า  

"อาจารย์โหยวกล่าวว่า การใช้หลี่ (ขนบจารีต ธรรมเนียม ประเพณี มารยาท พิธีกรรม) 
ความกลมเกลียว สมดุล เป็นสิ่งสำคัญ วิถีแห่งบุรพกษัตริย์งดงามดีแล้ว เราปฏิบัติตามได้
ทั้งเรื่องเล็กและเรื่องใหญ่ ในกรณีที่ปฏิบัติไม่ได้ รู้ความกลมเกลียวสมดุล และสร้างความ
กลมเกลียวสมดุลนั้นโดยไม่ใช้หลี่เป็นเกณฑ์ ก็จะปฏิบัติไม่ได้เหมือนกัน" (สุวรรณา สถา
อานันท์, 2556)  

จากความหมายของมนุษยธรรมนั้นได้วางรูปแบบคุณค่า ที่มีอยู่ในตัวมนุษย์ไม่ได้อิงกับสิ่ง
ภายนอก และไม่ได้เปลี่ยนแปลงไปตามสภาพแวดล้อมทั้งหมด เพราะความไม่สะทกสะท้านต่อสิ่ง
ภายนอกจึงทำให้มนุษย์สามารถตัดสินทุกอย่างได้ แต่ก็ยังอาศัยขนบจารีตในการฝึกฝนให้มนุษย์เกิด
หลักมนุษยธรรมที่อยู่ภายในอีกที ในขณะที่วิธีการของมนุษย์นั้นมีหลากหลาย เพ่ือให้คนได้เลือก
ปฏิบัติตน แต่ขงจื่อถือว่าวิธีการที่จะได้รับผลที่ดีที่สุดคือการเลือกทำทุกสิ่งเพ่ือตนเอง แต่เป็นการเลือก
ทำท่ีจะใช้ชีวิตเพ่ือสังคม ไม่ว่าสังคมนั้นจะเลวร้ายแค่ไหนก็ตาม  

การระบุถึงเป้าหมายและวิถีการปฏิบัติตนนั้นเป็นศีลธรรมที่สะท้อนให้เห็นถึงความรับผิดชอบ
ต่อสังคมของขงจื่อ แม้เป้าหมายนั้นจะดูเข้มงวดก็ตาม แตใ่นขณะเดียวกันการเสนอแนวทางการปฏิบัติ
ของขงจื่อให้ถือว่าเป็นแนวการในการใช้ชีวิตตามสังคมเป็นหลัก หากยุคสมัยนั้นยังไม่มีคุณธรรมเต็มที่ 
แต่บุคคลในยุคสมัยนั้นก็ยังมีคุณค่าทางศีลธรรมได้ ในกรณีที่บุคคลเหล่านั้นยังอยู่ในสังคมและร่วมกัน
แก้ไขปัญหาของสังคมตามกำลังที่จะทำได้ 
 
วิเคราะห์ศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลกับการรับผิดชอบทางสังคมในขงจื่อ 

ข้อพิจารณาในการตรวจสอบศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลกับการรับผิดชอบทางสังคมของขงจื่อ 
เป็นการพิจารณาในแง่ของศีลธรรมแบบปัจเจกบุคคลและศีลธรรมทางสังคมที่มุ่งเน้นการเสียสละเรื่อง
ส่วนตัว ทั้งนี้ได้พบว่าในหลักการปฏิบัติของปัจเจกบุคคลนั้นมีความหลากหลายไปตามแต่เป้าหมาย
ของแต่ละคน ขณะเดียวกันการจะยึดว่า การไม่สนใจรับผิดชอบทางสังคมเป็นความผิดที่อาจมาจาก
ข้อถกเถียงของเฮอร์เบิรท์ ฟิงกาเร็ต (Herbert Fingarette) เสนอว่าขงจื่อมิได้แจกแจงภาษาที่
เกี่ยวกับการเลือกและความรับผิดชอบในแง่ที่ทั้งสองแนวคิดนี้เชื่อมโยงไปหาปัจเจกบุคคลที่จะเลือก
ทางอันหลากหลาย เพ่ือสร้างสรรค์จุดหมายทางจิตวิญญาณของปัจเจกบุคคล หรือเป็นการระบุว่า
ขงจื่อไม่ได้เสนอทางเลือกให้มนุษย์ กล่าวคือ ขงจื่อมองมรรควิธีของตนเท่านั้นเป็นหนทางอันถูกต้อง
เพียงหนทางเดียว แต่มนุษย์อาจดำเนินตามมรรควิธีอย่างจริงจัง ไม่อย่างนั้นก็อาจหลงทางได้ จึงทำให้
ไม่อาจไปถึงเป้าหมายได้ หากละทิ้งมรรควิธีนี้ และจากข้อเสนอดังกล่าว สุวรรณา สถาอานันท์โต้แย้ง
ว่า เป็นเรื่องธรรมดาที่นักปรัชญาจะมองว่ามรรควิธีของตนเป็นวิถีเดียวที่ดีที่สุด การมองแบบฟิงกาเร็ต



346  

 

I วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร ปีที่ 6 ฉบบัที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2566) 

 
เป็นการมองแบบตะวันตก แต่เมื่อมองจากวัฒนธรรมตะวันออกจะพบว่าการให้ความสำคัญแก่การ
ตัดสินใจ ในการเลือกทางศีลธรรม ความรับผิดชอบต่อการกระทำทางสังคมที่นำไปสู่การสรุปให้เห็นว่า
ขงจื่อนั้นได้เผชิญหน้ากับบุคคลหลายกลุ่มที่แตกต่างต่างกับขงจื่อ ในแง่ของการตอบโต้นั้นขงจื่อได้
พยายามนำเสนอแนวคิดของตน แต่ขณะเดียวกันก็มีการอธิบายว่าการที่ปัจเจกบุคคลจะเลือกปลีกตัว
ออกจากสังคมทางการเมือง อันเนื่องมาจากการเกษียณของบุคคลนั้น อาจไม่ใช่เรื่องผิดบาปหรือไม่
รับผิดชอบทางสังคมอย่างที่เข้าใจ (สุวรรณา สถาอานันท์, 2556)  

แต่อย่างไรก็ตาม ขงจื่อยังมองว่าคนที่ยังอยู่ร่วมกันเป็นสังคมและชุมชนเดียวกันจึงต้องรู้วิธี
ปฏิบัติต่อกัน เพราะความเสื่อมหรือเจริญย่อมขึ้นอยู่กับแต่ละคนทำหน้าที่ของตนว่าสมบูรณ์หรือไม่
สมบูรณ์  ขงจื่อจึงให้ความสำคัญเรื่องหน้าที่อยู่ที่หลักจริยพันธะทางสังคม 5 ประการ โดย 
ความสัมพันธ์ระหว่างรัฐบาลกับประชาชน ซึ่งมีความสัมพันธ์ตามภาระหน้าที่เป็นหลัก, ความสัมพันธ์
ระหว่างบิดามารดากับบุตร มีความสัมพันธ์ทางสายเลือดเป็นหลัก ,ความสัมพันธ์ระหว่างสามีกับ
ภรรยามีความสัมพันธ์ตามหน้าที่ต่อกัน, ความสัมพันธ์ระหว่างพ่ีกับน้อง, มีความสัมพันธ์ตามลำดับ
อาวุโสเป็นหลัก, ความสัมพันธ์ระหว่างเพ่ือนกับเพ่ือน มีสัจจะเป็นหลัก, เป็นที่น่าสังเกตว่า ถ้าทุกคนไม่
ทำตามหน้าที่แล้วสังคมจะเป็นอย่างไร (VAN SOPHA DHAMMADHIPO (SIBOUNHEUANG) และ
คณะ, 2564) 

การเข้าใจในบริบทเชิงอุดมคติที่พิจารณาจากข้อมูลของขงจื่อต่อการระบุถึงความถูกหรือผิด
เมื่อบุคคลไม่ปฏิบัติตามกรณีที่ปลีกตัวเองออกจากโลกหรือสังคมนั้นเป็นการมองถึงการที่บุคคลนั้น
ล้วนมีเป้าหมายแบบปัจเจกบุคคลเป็นหลัก เช่นตัวอย่างนายด่านที่เฝ้าประตูได้กล่าวถึง ขงจื่อคือคนที่รู้
ว่าทำไม่ได้ แต่ก็ยังทำ (ขงจื่อ, 2562) การกล่าวนี้เป็นการมองว่าขงจื่อไม่รู้จักยอมบ้าง ไม่รู้จักลู่ตามลม 
เมื่อยังไม่มีใครรู้จัก ทุกอย่างก็ทำยากไปหมด แต่ขงจื่อโต้ตอบไปว่า การลู่ตามลมไม่มีอะไรยาก แต่ท่าน
เองเป็นคนมีจุดหมายมั่งคงจึงไม่หวั่นไหวต่ออุปสรรค (สุวรรณา สถาอานันท์, 2556) การแสดงออก
ของขงจื่อเป็นการบอกถึงปัจเจกบุคคลที่ควรยึดมั่นเป้าหมายของตนเอง ขณะเดียวกันเป้าหมายนั้น
จะต้องโยงไปหาสังคมด้วย หากมองว่าเป้าหมายนั้นไม่สามารถทำได้ ก็ควรหาทางเลือกอ่ืน เช่น การ
ละทิ้งเป้าหมายนั้นเสีย แต่การกระทำที่มีคุณค่านั้นคือการยึดมั่นเป้าหมาย ซึ่งอาจมีการเลือกทำที่
แตกต่างกัน ข้อเสนอดังกล่าวเป็นการพิจารณาต่อคุณค่าที่จะเกิดขึ้น กล่าวคือ ถ้าปัจเจกบุคคล
ตัดสินใจว่าไม่อาจทำให้สังคมดีขึ้นได้ แล้วเลือกที่จะหลีกหนีออกจากสังคม เท่ากับว่าทำให้ตนเองไม่มี
คุณค่า ดังนั้นควรเลือกวิธีการอ่ืนที่ต่างออกไป แต่เป็นการเลือกที่ยังรักษาเป้าหมายเดิม คื อการอยู่ใน
สังคมเพ่ือที่จะค้นหาวิธีการช่วยเยียวยาสังคมเท่าที่ตนจะทำได้ จึงเป็นการเลือกตามแนวคิดของขงจื่อ
ที่จะร่วมกันรับผิดชอบต่อสังคม 
 
บทสรุป 
 ขงจื่อได้เสนอแนวทางการปฏิบัติตนโดยเน้นการให้ความสำคัญกับสังคมเป็นหลัก จะพบว่า
การปฏิบัติตนทางสังคมนั้นช่วยทำให้มนุษย์มีความเป็นมนุษย์มากข้ึนอันเป็นเป้าหมายของการที่ขงจื่อ
สอนให้มนุษย์เรียนรู้จะอยู่ร่วมกันในสังคมไม่ว่าจะเผชิญกับปัญหาใดก็ตาม การที่มนุษย์หลีกหนีออก
จากสังคมไปตามลักษณะของการเบื่อหน่ายหรือไม่สนใจต่อความทุกข์ของผู้อ่ืน เน้นไปที่ความสุขของ
ตนเองเพียงลำพังถือว่าเป็นการปฏิบัติตนที่ผิดต่อคุณค่าและถือว่าเป็นบุคคลที่ไม่มีศีลธรรมในมุมมอง



347 Journal of Institute of Trainer Monk Development Vol.6 No.3 (July - September 2023) I 

 
ของขงจื่อ เพราะการที่ปัจเจกบุคคลจะยึดถือเป้าหมายนั้นไม่ใช่เรื่องผิด แต่เป้าหมายนั้นควรจะเป็นสิ่ง
ที่นำไปสู่การอยู่ร่วมกันในสังคม แม้จะมีวิธีการอ่ืนอีกมากมาย ก็ควรเลือกสิ่งที่สามารถปฏิบัติได้โดย
ไม่ได้หลีกออกจากสังคม 

 
เอกสารอ้างอิง 
ขงจื่อ. (2562). หลุนอ่ีว์: ขงจื่อสนทนา สุวรรณา สถาอานันท์, ผู้แปล. กรุงเทพมหานคร: โอเพ่น โซ

ไซตี้. 
สมภาร พรมทา. (2548). พุทธปรัชญา: มนุษย์ สังคมและปัญหาจริยธรรม . (พิมพ์ครั้งที่  2). 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ศยาม. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2556). กระแสธารปรัชญาจีน: ข้อโต้แย้งเรื่องธรรมชาติ อำนาจและจารีต . 

(พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: สยามปริทัศน์. 
VAN SOPHA DHAMMADHIPO (SIBOUNHEUANG) และคณะ. (2564). "ศึกษาเปรียบเทียบหน้าที่

ของผู้ปกครองในพระพุทธศาสนาเถรวาทกับศาสนาขงจื้อ". วารสารวิชาการสถาบันพัฒนา
พระวิทยากร, 4(1): 70-80. 

Dreyfus, G. B. J. (2003). The Sound of Two Hands Clapping: The Education of a 
Tibetan Buddhist Monk. Berkeley: University of California Press. 

Ayn Rand. (1984). Philosophy: who needs it. New York: New American Library.  
Ayn Rand. (1964). The Virtue of Selfishness. New York: New American Library. 
P.T.Raju.  (2007). Introduction to Comparative Philosophy.  Delhi: Motilal Banarsidass 

Publishers. 
 

 
 


