
636  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

พระพุทธเจ้า: ต้นแบบการโค้ชระดับสูงสดุ 
The Buddha: A Role Model for Mastery in Coaching 

 
พระวุทธ สุเมโธ (ทองม่ัน) Phra Woot Sumedho (Tongmun) 

บัณฑิตวิทยาลัย, มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajvidyalaya University  
Corresponding author, e-mail: sumedho.writer@@gmail.com 

 
Received February 16, 2024; Revised September 25, 2024; Accepted: September 30, 2024 

 

 
 
บทคัดย่อ 
 บทความชิ้นนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือแสดงให้เห็นถึงการโค้ชที่มีในพระไตรปิฎก ด้วยเอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ผลการศึกษาพบว่า ความหมาย ปรัชญา ลักษณะ คุณสมบัติ และตัวอย่างการโค้ช
ปรากฏมีอยู่แล้วในพระพุทธศาสนา แม้ว่าในยุคปัจจุบันคำนิยามการโค้ชจะมีความคลุมเครือสับสน จน
สหพันธ์การโค้ชนานาชาติในฐานะองค์กรเฉพาะทางด้านการโค้ชที่มีสมาชิกมากที่สุดในโลกได้กำหนด
คำนิยามข้ึน หากพิจารณาหลักการดูแลและการยกระดับจิตใจจากตะวันตกและพระพุทธศาสนาอาจมี
ความเหลื่อมกันบ้าง แต่สิ่งสำคัญที่งานชิ้นนี้ต้องการนำเสนอคือตัวอย่างที่ปรากฏขึ้นจริงให้ผลจริง ซึ่ง
ได้รับการบันทึกไว้อย่างเป็นระบบ โดยมีความมุ่งเน้นไปท่ีโค้ชชี่ (ผู้รับบริการ) ให้พ้นจากความทุกข์ พบ
สุขที่แท้จริง โดยอาศัยโค้ช (ผู้ให้บริการ) ประกอบด้วยความเป็นกัลยาณมิตรผู้มีภูมิรู้ ภูมิธรรม ภูมิฐาน
เป็นผู้เอ้ือกระบวนการ จนเกิดผลลัพธ์ที่เหนือไปกว่าประโยชน์ระดับตาเห็น สิ่งที่เกิดขึ้นเป็นประโยชน์
สูงสุดเท่าที่จะเป็นได้ตามศักยภาพของบุคคลนั้น ไม่เพียงเท่านั้นบุคคลดังกล่าวยังสามารถพัฒนาตน
เป็นพระสาวก ขยายความร่มเย็นเป็นสุขไปสู่บุคคลรอบข้างในฐานะผู้นำการเปลี่ยนแปลงได้อีกด้วย 
พระพุทธเจ้านับว่าเป็นต้นแบบเชิงประจักษ์ของการโค้ชระดับสูงสุดที่เกิดขึ้น นอกจากจะทำประโยชน์
ตนอย่างบริบูรณ์แล้วยังสามารถทำให้เกิดประโยชน์แก่ผู้ที่เข้ารับบริการ และบุคคลนั้นก็สามารถไป
ช่วยเหลือเกื้อกูลผู้อ่ืนต่อเกิดเป็นสังคมแห่งสันติสุข จึงสามารถกล่าวได้ว่าทรงเป็นต้นแบบระดับสูงสุด
ให้กับโค้ชมืออาชีพสมัยใหม่ทั้งในบริบทพระพุทธศาสนาและการโค้ชสากลได้ 
คำสำคัญ: การโค้ช; ต้นแบบ; พระพุทธเจ้า 
 
Abstract 
 This article aims to present the concept of coaching as it appears in the 
Buddhist scriptures, using relevant literature and research. The findings reveal that 
the definitions, philosophies, characteristics, qualities, and examples of coaching are 
already embedded within Buddhism. Despite the current ambiguity and confusion 



637 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
surrounding the definition of coaching-which has led the International Coaching 
Federation (ICF), recognized as the largest professional coaching organization in the 
world; to propose a standardized definition, this study highlights the parallels 
between Western approaches to mental and emotional care and those found in 
Buddhism. However, this article focuses on the concrete examples that have been 
systematically documented, emphasizing on the goal of helping the Coachee (the 
person recieving coaching) transcend suffering and achieve true happiness. This 
process relies on the Coach (service provider), who embodies wisdom, purity, and 
compassion, facilitating the Coachee's growth and leading to outcomes that extend 
beyond visible benefits into intangible advantages. Such individuals are not only able 
to reach their full potential but can also transform into disciples of the Buddha, 
spreading peace and happiness to those around them as agents of change. As a 
result, The Buddha is portrayed as the perfect model of Mastery, the highest level of 
coaching), providing both personal fulfillment and the capacity to benefit others, 
who in turn support and uplift their communities, creating a peaceful and 
harmonious society. In light of this, the Buddha can be seen as the ultimate role 
model for modern professional coaches, both within the context of Buddhism and in 
the broader global coaching practice. 
Keywords: Coaching; Role Model; Buddha 
 
บทนำ  
 ในปัจจุบันนี้ การโค้ช (Coaching) ได้รับความสนใจอย่างกว้างขวางในสังคมไทย ทั้งในวงการ
ธุรกิจ และวงการการศึกษา ตลอดจนเป็นเครื่องมือในการพัฒนาและยกระดับจิตใจและสติปัญญา
เพ่ือนมนุษย์ อย่างไรก็ดี ยังมีข่าวปรากฏตามหน้าสื่อถึงความคาดเคลื่อนในความเข้าใจต่อศาสตร์การ
โค้ชที่ถูกนำไปใช้ในเชิงการค้า การตลาด ตลอดจนชี้นำให้เกิดการสร้างแรงบันดาลใจ ปลุกเร้าพลัง 
ปรับเปลี่ยนการคิดและการปฏิบัติ ซึ่งเป็นผลมาจากความเข้าใจต่อคำนิยามที่แตกต่างกัน (เทอดทูน 
ไทศรีวิชัย และวรภัทร์ ภู่เจริญ, 2565) 
 พระพุทธเจ้า ได้รับสมัญญานามดังที่ปรากฎในพระไตรปิฎกว่า “ทรงเป็นบรมครูของเทวดา
และมนุษย์ทั้งหลาย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 14 ข้อ 396 หน้าที่ 223-224 มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) ซึ่งการเป็นบรมครูนั้น ได้ทรงมีวิธีการเอ้ือเฟ้ือเกื้อกูลมนุษย์อยู่หลายวิธี ดังนี้ 1) 
สากัจฉาหรือสนทนา 2) บรรยาย 3) ตอบปัญหา 4) วางกฎข้อบังคับ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ 
(ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) แต่ละวิธีการที่ทรงใช้ขึ้นอยู่กับความเหมาะสมกับบุคคลตรงหน้า ไม่ว่าจะเป็น
อาชีพ ความเชี่ยวชาญ ความสนใจ หรือสภาวะที่เขากำลังเผชิญอยู่ จนเขาสามารถพ้นจากทุกข์และ
พบสุขอันแท้จริงตามลำดับที่ควรแก่ศักยภาพ  
 ในขณะที่ศาสตร์การโค้ชตะวันตก อาจนับได้ว่าแนวคิดวิภาษวิธี (Socrates Method) เป็น
จุดเริ่มต้นที่สำคัญ เชื่อมโยงกับลักษณะของรถม้าที่รับ-ส่งผู้คนจากจุดหนึ่งไปยังอีกจุดหนึ่ง ต่อยอดเป็น



638  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

ลักษณะของการสอน การอบรม การติวเข้มในภายหลัง (Online Etymology Dictionary, 2024) ส่ง
ต่อผ่านแนวคิดจิตวิทยามนุษยนิยม (Humanism) พฤติกรรมนิยม (Behaviorism) ตลอดจนการ
จิตวิทยาการปรึกษา (Counseling) และแนวคิดจิตวิทยาเชิงบวก (Positive Psychology) 
 การโค้ชและหลักการทางพระพุทธศาสนาสามารถเชื่อมโยงและประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหา
ในหลายมิติ เช่น การเมือง เศรษฐกิจ สังคม และการศึกษา ตัวอย่างเช่น ในมิติการเมือง การโค้ชเชิง
พุทธเน้นการปลูกฝังความเมตตาและปัญญาเพ่ือแก้ไขความขัดแย้งด้วยการสนทนา (Dialogue) และ
การเข้าใจความต้องการของทุกฝ่าย ซึ่งคล้ายกับหลักการสันติวิธี (Non-violent communication) ที่
ใช้ในวงการการเมือง ในมิติด้านเศรษฐกิจ หลักความสุจริตโปร่งใส สอดคล้องกับการโค้ชเพ่ือพัฒนา
ผู้นำและองค์กร โดยส่งเสริมการประกอบอาชีพที่สุจริตและสร้างสรรค์คุณค่าเพ่ือสังคมอย่างยั่งยืน ใน
มิติสังคม การโค้ชสามารถสร้างความเข้าใจในบทบาทของตนเองในชุมชน ซึ่งสอดคล้องกับหลักการ
พัฒนาจิตใจในพระพุทธศาสนาที่เน้นการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์และลดความขัดแย้งทางสังคม 
สุดท้ายในมิติการศึกษา การโค้ชเชิงพุทธสามารถส่งเสริมการตื่นรู้และการเรียนรู้ที่มีความหมาย ทำให้
นักเรียนพัฒนาความคิดและการเรียนรู้ด้วยตนเอง ต่อยอดการเรียนรู้ตลอดชีวิตและการศึกษาไร้
รอยต่อ ซึ่งเป็นความสนใจสำคัญในยุคปัจจุบัน 
 ท่ามกลางความพยายามดึงศาสตร์ต่างๆ ออกจากศาสนาแยกออกเป็นเอกเทศ จนทำให้ผู้คน
ไม่รับรู้ และเข้าไม่ถึงองค์ความรู้อันยิ่งใหญ่ที่ซ่อนตัวอยู่ในคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา เมื่อได้ศึกษากลับ
พบว่า พระพุทธศาสนานอกจากในฐานะของศาสนา ปรัชญา และจิตวิทยา บทความนี้มุ่งนำเสนอว่า
พระไตรปิฏกยังเป็นแหล่งทรัพยากรที่มีคุณค่าในเชิงประจักษ์ด้านการโค้ช ในการดูแลและยกระดับ
จิตใจเพ่ือนมนุษย์ด้วยความเป็นกัลยาณมิตรอย่างสูงสุดของพระพุทธเจ้า พระอัครสาวก พระสาวก 
บทความนี้ จึงนำเสนอความเข้าใจผ่านประเด็นย่อย ได้แก่ ความหมายของการโค้ช ปรัชญาการโค้ชใน
พระพุทธศาสนา ปรัชญาการโค้ชตะวันตก ลักษณะการโค้ชในพระพุทธศาสนา คุณสมบัติของ
พระพุทธเจ้าในฐานะโค้ช และตัวอย่างการโค้ชในพระพุทธศาสนา 
 
ความหมายของการโค้ช 
 การโค้ช ใช้ในความหมายหลากหลายทำให้เกิดความสับสน อย่างไรก็ดี มีความพยายามให้คำ
นิยามซึ่งแสดงถึงความหมายที่น่าสนใจ ดังนี้  
 การโค้ช คือการดึงศักยภาพให้นำออกมาใช้สร้างการเปลี่ยนแปลงด้วยตัวเอง โดยการใช้
คำถามเปิด เชิงบวก กระตุ้นให้คิด เพ่ือเลือกวิธีการไปสู่เป้าหมายที่สอดคล้องและเหมาะสมกับ
สถานการณ์ของตน (ปกรณ์ วงศ์รัตนพิบูลย์, 2560) 
 การโค้ช คือการดึงศักยภาพทางจิตวิญญาณอย่างหนึ่ง ทำให้ผู้ที่ได้รับการโค้ชนั้นเกิดความคิด
หรือทางออกหรือพบทางแก้ไขด้วยปัญญาตนเอง ไม่มีการสั่งสอน ไม่มีการชี้แนะ ไม่มีการลงลึกถึงที่มา
หรือปมทางความคิด (ราช รามัญ, 2560) 
 การโค้ช คือการเป็นพันธมิตรกับผู้รับการโค้ช ในกระบวนการกระตุ้นความคิดอย่าง
สร้างสรรค์ โดยเป็นแรงบันดาลใจให้ เขาใช้ศักยภาพทั้ งส่วนตัวและการงานได้อย่างสู งสุด  
(International Coaching Federation, 2024) 



639 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
 การโค้ช คือ กระบวนการชวนคิด ชวนทำ เพ่ือให้บรรลุเป้าหมายตามแนวแห่งสัมมาทิฐิ ด้วย
ความเป็นกัลยาณมิตรของอีกฝ่ายหนึ่ง โดยเชื่อมั่นในศักยภาพของบุคคลอีกฝ่ายหนึ่งตรงหน้า โดยฝ่าย
เอ้ือเฟ้ือกระบวนการดังกล่าวเรียกว่าโค้ช และอีกฝ่ายหนึ่งที่มาเข้ารับบริการเรียกว่าโค้ชชี่ (พระวุทธ  
สุเมโธ (ทองมั่น), 2564) 
 การโค้ชไม่ใช่การฝึกอบรม (Training) การสอน (Teaching) การเป็นพ่ี เลี้ยงสอนงาน 
(Mentoring) การแนะนำ (Advising) การจัดการ (Managing) การเป็นที่ปรึกษา (Consulting) หรือ
การให้คำปรึกษา (Counseling) เนื่องจากการโค้ชมุ่งไปที่ลักษณะของการตั้งคำถามไปที่ทางออก 
(Solution-oriented) (เทอดทูน ไทศรีวิชัย และวรภัทร์ ภู่เจริญ, 2565) 
 ในขณะที่ศัพท์ทางพระพุทธศาสนา มีภาษาธรรมที่ใกล้เคียงหลายประการ เช่น สากจฺฉา (การ
สนทนาธรรม) มนฺตนา (การปรึกษาหารือ) ปริกฺขา (การเห็นโดยรอบ) เทเสติ (เทศนา) กเถติ (แนะนำ) 
ทสฺเสติ (บอกกล่าว) อุปนิสินฺนกถา (การพูดให้กำลังใจ) กถํ สมุฏฺฐานเปสุํ (การรับฟังปัญหา) ธมฺมวิจโย 
(การวิจัยธรรม) ตลอดจนถึงแสดงความเป็นผู้มีสถานะบทบาทหน้าที่ดังกล่าว เช่น สตฺถา (ครูผู้สอน
เทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย) นาถ (ผู้ทรงเป็นที่พ่ึงของชาวโลก) องฺคีรส (ผู้มีพระรัศมีแผ่ซ่านออกจาก
กาย) สพฺพโลกติกิจฺฉโก (นายแพทย์ผู้เยียวยาซึ่งสัตว์โลกทั้งปวง) วินายก (ผู้นำทาง) มคฺคุทฺเทสก (คน
นำทาง) อนุสาสก อุปเทสก อุปเทสทายก เทสก วินายก วิเนตุ ปญฺญาปก (ผู้แนะนำ) นายก ปริณายก 
ปรินายก อิสฺสร ปติ ปภู ปุพฺพงคม ปุโรคามี ปาโมกฺข ปุรกฺขต ปุรโตกต เนตฺติก วาห (ผู้นำ) (พระมหา
โพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช), 2559) 
 สรุปได้ว่า การโค้ชมีความแตกต่างจากการชี้แนะ สั่งสอน สอนงาน หรือการบอกให้ทำ การ
โค้ชเป็นการชวนคิดชวนทำเพ่ือให้บรรลุเป้าหมายด้วยความเป็นกัลยาณมิตรที่ลักษณะการใช้อำนาจ
ร่วม ผ่านกระบวนการสนทนาระหว่างบุคคลสองฝ่าย ฝ่ายหนึ่งเรียกว่าโค้ช (Coach) อีกฝ่ายหนึ่งที่เข้า
มารับบริการเรียกว่าโค้ชชี่ (Coachee) 
 
ปรัชญาการโค้ชในพระพุทธศาสนา  
 ปรัชญาเป็นการตั้งคำถาม และนำเสนอมุมมองต่อการดำเนินชีวิตว่าถูกต้องเหมาะสมหรือไม่ 
อะไรเป็นสิ่งสำคัญ สิ่งที่ดีงาม ตัวอย่างหนึ่งคือศาสนายังจำเป็นกับมนุษย์หรือไม่ เป็นคำถามที่มักเกิด
ขึ้นอยู่เสมอ หากมองด้วยสายตาของนักคิดบางกลุ่ม เช่น โลกวิสัย (Secularism) เน้นการแยกศาสนา
ออกจากการเมือง รวมถึงการแยกประเด็นทางปรัชญาและเทววิทยาออกจากกันในบริบทของสมัยใหม่ 
(modernity) ซึ่งทำให้ศาสนาไม่มีบทบาทในพ้ืนที่สาธารณะ อย่างไรก็ดี จากปรากฏการณ์ และ
ประวัติศาสตร์ที่เกิดขึ้นของพระพุทธศาสนา อาจกล่าวได้ว่าไม่สามารถแยกออกจากการเมืองได้ 
โดยเฉพาะในประเทศไทย แม้ศาสนาจะเป็นเรื่องของความเชื่อ แต่มักเกิดขึ้นจากการเชื่อด้วย
ประสบการณ์ว่าให้ประโยชน์ เป็นที่พ่ึง บำบัดความทุกข์กาย ทุกข์ใจ ทั้งในมิติความทุกข์ตามธรรมชาติ 
เช่น ความเจ็บป่วย ความอดอยาก และความทุกข์ในสังคม เช่น สงคราม เพื่อนำไปสู่สังคมสงบสุขสันติ
ได้ (พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี, 2560) 
 หลักพระพุทธศาสนาถือว่า ในการดำรงชีวิตของมนุษย์มีความขัดข้องปรวนแปร ความ
เดือดร้อนลำบาก ความเจ็บปวด ความสูญเสีย ความพลัดพราก และปัญหาต่างๆ เป็นสิ่งที่มีอยู่ ทาง
พระพุทธศาสนาเรียกรวมว่า ความทุกข์ มนุษย์จะต้องเข้าไปเกี่ยวข้องสัมพันธ์อย่างชัดแจ้ง ไม่ว่าพร้อม 



640  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

ยอมรับ มองเห็น เข้าใจหรือไม่ ดังนั้นหากต้องการมีชีวิตและใช้ชีวิตเป็นอยู่อย่างดีที่สุด จะต้องเข้าใจ
และยอมรับความจริงพ้ืนฐานข้อดังกล่าว และเรียนรู้จัดการในการแก้ไขให้เกิดผลดีที่สุด ชีวิตที่เป็นอยู่
อย่างดีและมีความสุขที่สุด คือ ชีวิตที่พร้อมที่จะเผชิญกับสิ่งที่เกิดขึ้นอย่างตรงไปตรงมา กล้ารับรู้ต่อ
ความไม่สบายกาย ความไม่สบายใจ ตลอดจนถึงความคับข้องใจอันเกิดจากปัญหาทุกอย่าง วาง
สติปัญญาด้วยท่าทีที่ถูกต้องต่อปัญหาเหล่านั้น และจัดการแก้ไขด้วยวิธีที่ถูกต้อง  การหลีกเลี่ยงที่จะ
รับรู้ หรือปรับเปลี่ยนมุมคิดที่คลาดเคลื่อนไปจากความเป็นจริง อันเป็นการหลอกตนเอง นึกให้เป็นดั่ง
ภาพที่ตนต้องการ ไม่ช่วยให้พ้นจากความทุกข์อย่างบริบูรณ์ ไม่ช่วยแก้ปัญหาอย่างสมบูรณ์ และไม่ทำ
ให้พบกับความสุขอย่างแท้จริง ซึ่งเป็นการฝังเอาความกลัว ความไม่รู้ ซึ่งเป็นเชื้อแห่งความทุกข์เข้าไว้
ในจิตใจอย่างลึกซึ้ง ความทุกข์ ความเดือดร้อน และปัญหาชีวิตนานัปการเกิดจากตัณหา คือ  
ความอยาก ความต้องการ ความเห็นแก่ตัว  
 พระไตรปิฎกตอนหนึ่งระบุว่า “ภิกษุทั้งหลาย ธรรมเหล่าใดที่เราแสดงแล้วด้วยปัญญาอันยิ่ง 
ธรรมเหล่านั้น พวกเธอเรียนแล้วพึงส่องเสพ พึงให้เจริญ พึงกระทำให้มากด้วยดี โดยประการที่
พรหมจรรย์นี้ จะพึงยั่งยืน ดำรงอยู่ได้นาน เพ่ือประโยชน์ของชนเป็นอันมาก เพ่ือความสุขของชนเป็น
อันมาก เพ่ืออนุเคราะห์โลกเพ่ือประโยชน์ เพ่ือเกื้อกูล เพ่ือความสุขของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย ก็
ธรรมที่เราแสดงแล้ว ด้วยปัญญาอันยิ่ง.. เหล่านั้นเป็นไฉน คือ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปปธาน 4 อินทรีย์ 5 
พละ 5 โพชฌงค์ 7 มรรคมีองค์ 8” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 10 ข้อที่ 107 หน้าที่ 119 มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 หากปราศจากความเข้าใจดังกล่าวทำให้มนุษย์มีทัศนคติที่คลาดเคลื่อนต่อความเป็นจริงของ
โลกและชีวิตทำให้ เกิดความไม่ลงรอยขึ้นในตนเองและระหว่างตนกับบุคคลอ่ืน ตลอดจน
สภาพแวดล้อม ตัณหาเกิดจากความไม่รู้ ไม่เข้าใจ มองไม่เห็น สิ่งทั้งหลายตามที่เป็น มีทัศนคติต่อสิ่ง
ทั้งหลายไม่ถูกต้อง เรียกว่า อวิชชา เป็นเหตุให้ไม่สามารถจัดการกับสิ่งต่างๆ ตามที่ควรจะเป็น วิธีการ
จัดการแก้ไขปัญหาหรือบริหารความทุกข์จึงต้องกำจัดอวิชชาสร้างวิชชาให้เกิดขึ้น  (สมเด็จพระพุทธ
โฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) 
 ความมุ่งหมายแห่งธรรมของพระพุทธองค์ ที่มุ่งให้เกิดประโยชน์ ความสุข การอนุเคราะห์ 
เกื้อกูลเมื่อพิจารณาตามพุทธประสงค์จะพบความมุ่งหมายในเชิงกว้าง คือการใดๆ อันเป็นการ
สนับสนุนช่วยเหลือทั้งทางกาย วาจา ใจ สติปัญญา ความสามารถ ก่อให้เกิดทั้งทางกาย วาจา ใจ 
สติปัญญา ความสามารถ ก่อให้เกิดประโยชน์ สุข ทั้งระดับบุคคล ระดับชุมชน ระดับสังคม และระดับ
ส่วนรวม อันไม่ส่งผลร้ายต่อชนรุ่นหลัง หรือเป็นแบบอย่างให้กับชนรุ่นหลัง ทั้งนี้เป็นไปโดยความมี
จิตสำนึกร่วมทางสังคมที่ดี ส่วนความมุ่งหมายในเชิงตรงนั้น มุ่งเน้นที่การช่วยเหลือให้เกิดสติปัญญาให้
สามารถแก้ไขปัญหาชีวิตตามแนวอริยสัจ 4 ได้ การเป็นแบบอย่าง หรือเป็นที่พ่ึงแก่สังคมสงฆ์ และ
สังคมท่ัวไปได้ (วุฒินันท์ กันทะเตียน, 2562) 
 ลักษณะของจิตใจอันสมบูรณ์ อาจเรียกว่า การเป็นหนึ่งเดียวกับจักรวาล การปราศจากมายา 
การเป็นผู้มีชีวิตเต็ม การเป็นมนุษย์ที่แท้ มนุษย์ผู้มีประสิทธิภาพ หรือจิตขั้นลึกซึ้งและละเอียดอ่อน
ชัดเจนที่สุด คือ ระดับจิตที่เรียกว่าอรหันต์ ซึ่งเป็นจิตที่ได้รับการซักฟอกให้ใสสะอาด ปราศจากความ
ไม่จริงทั้งปวง แสดงพฤติกรรมในทางสงบ สร้างสรรค์ และเป็นประโยชน์ ประจักษ์ถึงสภาพอันเป็น
สามัญลักษณะ (ไตรลักษณ์) เกื้อกูลกันของสรรพสิ่ง (ปฏิจจสมุปบาท) ผลกระทบต่อกันและกัน 



641 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
(กรรม) การมีจิตใจอันอ่ิมเต็มย่อมนำไปสู่ความเกื้อกูล การร่วมมือกัน และการไม่เห็นแก่ตนเอง จน
นำไปสู่ความเข้าใจ เข้าถึง ทำให้สามารถดำรงชีวิตได้อย่างกลมกลืมจนเกิดสันติภาพในทุกระดับ  
(โสรีช์ โพธิแก้ว, 2553) 
 สรุปได้ว่า ปรัชญาการโค้ชในพระพุทธศาสนามุ่งเน้นการปลูกฝังสติปัญญาและความเข้าใจใน
ความทุกข์ของมนุษย์ โดยใช้หลักอริยสัจ 4 เพ่ือช่วยให้บุคคลตระหนักรู้และยอมรับความจริงของชีวิต 
ซึ่งประกอบด้วยความทุกข์ การวิเคราะห์สาเหตุ และวิธีการแก้ไข การโค้ชเน้นการขจัดอวิชชา (ความ
ไม่รู้) และพัฒนาปัญญาให้สามารถจัดการกับปัญหาชีวิตได้อย่างเหมาะสม ด้วยความกรุณาและเมตตา
ต่อผู้อ่ืน การโค้ชนี้มุ่งสร้างสันติภายในบุคคลและขยายไปสู่สังคม ทำให้เกิดสันติภาพและความร่วมมือ
ในทุกระดับของชีวิต 
 
ปรัชญาการโค้ชตะวันตก 
 ปรัชญาการโค้ช เป็นรากฐานกรอบแนวทางในการทำงานกับผู้รับบริการ ซึ่งรวมคุณค่าหลัก 
ความเชื่อ และความมุ่งมั่นตั้งใจที่จะสร้างพ้ืนที่ปลอดภัยและบรรยากาศที่เอ้ือต่อการโค้ชสำหรับ
ผู้รับบริการ เน้นที่การฟัง (Active Listening) การไม่ให้คำแนะนำ (Non-advisory Approaches) 
และการมีความเปิดกว้างอย่างไม่ตัดสินและไม่มีเงื่อนไข (Unconditional Positive Regard) เพ่ือ
เอ้ืออำนวยให้ผู้เข้ามารับบริการได้สำรวจตเองมากกว่าที่จะมอบทางออกให้ (Kelly Miller, 2020) 
 สหพันธ์การโค้ชนานาชาติ (International Coaching Federation: ICF) ซึ่งเป็นองค์กรไม่
แสวงหาผลกำไรที่มีสมาชิกมากเป็นอันดับหนึ่งของโลก ก่อตั้งขึ้นในปี พ.ศ. 2538 (ค.ศ. 1995) ได้มี
การออกปรัชญาว่า การโค้ชมีการเชิดชูผู้เข้ารับบริการในความเชี่ยวชาญชีวิตและการงานของตน และ
เชื่อว่าผู้เข้ารับบริการมีความสร้างสรรค์ และเป็นแหล่งทรัพยากรในตัวเอง โค้ชมีความรับผิดชอบที่จะ
ร่วมค้นหา กระตุ้น ทำให้เกิดความชัดเจนในสิ่งที่ผู้รับบริการต้องการ ร่วมทำให้เกิดผลลัพธ์เป็น
ทางออกและกลยุทธ์ ยืดหยัดในความรับผิดชอบทั้งในมิติที่ทำให้เกิดผลสำเร็จ (Responsibility) และ
ด้านความรับผิดชอบต่อผลลัพธ์ที่เกิดจากงานที่สำเร็จนั้น (Accountability) โดยสอดคล้องกับคุณค่า
หลัก 4 ประการ คือ ความเป็นมืออาชีพ (Professionalism) ความร่วมมือ (Collaboration) ความ
เป็นมนุษย์ (Humanity) และความเท่าเทียม (Equity) เพ่ือนำไปสู่การฝึกฝนเรียนรู้อย่างต่อเนื่องให้มี
ความมั่นคงชัดเจนในความมุ่งมั่นที่จะประพฤติตนสอดคล้องกับคุณค่าและจริยธรรมในการสร้าง
ความสัมพันธ์ในการโค้ชที่มีความหมาย 
 โดยสหพันธ์การโค้ชนานาชาติ มีการแบ่งระดับความเชี่ยวชาญออกเป็น 3 ประเภท ได้แก่ 
ACC (Associate Certified Coach-โค้ ชมื ออาชีพสากลขั้ น ต้ น ) PCC (Professional Certified 
Coach-โค้ชมืออาชีพสากลขั้นกลาง) และ MCC (Master Certified Coach-โค้ชมืออาชีพสากลขั้น
สูง) ซึ่งแต่ละระดับมีข้อกำหนดที่แตกต่างกันไป สำหรับ ACC ผู้ที่ต้องการได้รับการรับรองในระดับนี้
จำเป็นต้องมีการศึกษาไม่น้อยกว่า 60 ชั่วโมง และต้องมีประสบการณ์การฝึกจริงอย่างน้อย 100 
ชั่วโมง โดยมุ่งเน้นที่การสร้างความเชื่อมั่นและความปลอดภัยในกระบวนการโค้ช ซึ่งถือเป็นพ้ืนฐาน
สำคัญสำหรับการเริ่มต้น ในขณะที่  PCC นั้นต้องมีการศึกษาอย่างน้อย 125 ชั่วโมง และมี
ประสบการณ์การฝึกจริง 500 ชั่วโมง โดยโฟกัสที่การมีส่วนร่วมและการสร้างความลึกซึ้งในการโค้ช ที่
ต้องการทักษะที่ซับซ้อนยิ่งขึ้น เพ่ือให้สามารถสนับสนุนโค้ชชี่ได้อย่างมีประสิทธิภาพ  สุดท้าย MCC 



642  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

เป็นระดับสูงสุดที่ต้องการการศึกษาอย่างน้อย 200 ชั่วโมง และมีประสบการณ์การฝึกจริง 2 ,500 
ชั่วโมง โดยมุ่งเน้นที่ทักษะขั้นสูงในการโค้ช ซึ่งผู้ที่มีคุณสมบัตินี้จะต้องสามารถแสดงถึงความ
คล่องแคล่วและมีศิลปะในการโค้ช ทั้งยังต้องสามารถช่วยให้โค้ชชี่สำรวจความเข้าใจในตนเองได้อย่าง
ลึกซึ้ง  
 สรุป ได้ว่ า กล่ าวอย่างง่ายปรัชญาการโค้ช  คือ การฟัง (The Basic Philosophy of 
Coaching is We Listen) (ICF Philadelphia, 2024) โดยโค้ชจะทำหน้าที่ ในการดำรงอยู่และ
สนับสนุนช่วยเหลือผู้เข้ารับบริการ ให้สืบค้น สำรวจสิ่งที่ต้องการ มีลักษณะคล้ายการให้คำปรึกษา แต่
มีจุดมุ่งเน้นไปที่การนำทักษะใหม่ๆ การเปลี่ยนแปลง และเป้าหมายไปสู่การใช้งานเพ่ือให้มั่นใจได้ว่า
ผลลัพธ์จะเกิดข้ึน  
 
ลักษณะการโค้ชในพระพุทธศาสนา  

คำว่าโค้ชในพระพุทธศาสนาอาจอ้างอิงกับหลักการของครูและความเป็นกัลยาณมิตร โดยพบ
ได้ในคุณธรรมของผู้เป็นครูและกัลยาณมิตร ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฏกว่า “เมื่อมีกัลยาณมิตร จึงอาจ
ละ ความเป็นผู้ไม่มีศรัทธา ความเป็นผู้ไม่มีใจเอ้ือเฟ้ือ และความเกียจคร้านได้ เมื่อปรารภความเพียร 
จึงอาจละความฟุ้งซ่าน ความไม่สำรวม และความเป็นผู้ทุศีลได้ เมื่อมีศีล จึงอาจละความเป็นผู้ไม่
ต้องการจะเห็นพระอริยะ ความเป็นผู้ไม่ต้องการจะฟังธรรมของพระอริยะ และความเป็นผู้มีจิตคิดแข่ง
ดีได้ เมื่อมีจิตไม่คิดแข่งดี จึงอาจละความหลงลืมสติ ความไม่มีสัมปชัญญะ ความฟุ้งซ่านแห่งจิตได้ เมื่อ
มีจิตไม่ฟุ้งซ่าน จึงอาจละการมนสิการโดยไม่แยบคาย การเดินทางผิด และความหดหู่แห่งจิตได้ เมื่อมี
จิตไม่หดหู่ จึงอาจละสักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา และสีลัพพตปรามาสได้ เมื่อไม่มีวิจิกิจฉา จึงอาจละราคะ 
โทสะ และโมหะได้ ครั้นละราคะ โทสะ และโมหะได้แล้ว จึงอาจละชาติ ชรา และมรณะได้” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 24 ข้อที่ 76 หน้าที่ 175 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) อัน
แสดงให้เห็นถึงลำดับเหตุปัจจัยของภาวะที่เกี่ยวเนื่องกันทั้งในระดับเบื้องต้น ขั้นกลาง และขั้นปลาย 
อันสามารถช่วยแก้ปัญหาบุคคลทั้งในระดับเฉพาะหน้า ขั้นเลยตาเห็น และขั้นปรมัตถ์อันเป็นที่สุด 
หรืออธิบายผ่านหลักกัลยาณมิตตธรรม ๗ ซึ่งเป็นองค์คุณของกัลยาณมิตร มิตรที่ดีหรือมิตรแท้ เข้า
ใกล้แล้วเป็นเหตุให้เกิดความดีงามและความเจริญ คือ 1) ปิโย น่ารัก สร้างความเป็นมิตร 2) ครุ น่า
เคารพ ให้ความรู้สึกปลอดภัย 3) ภาวนีโย น่าเจริญใจ ทรงคุณความรู้ภูมิธรรม 4) วตฺตา จ รู้จักพูดให้
ข้อคิดให้ได้ผล 5) วจนกฺขโม อดทนต่อถ้อยคำ พร้อมรับฟัง ไม่มีอารมณ์ขึ้นลง 6) คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา 
แถลงเรื่องล้ำลึกได้ เรียงกระบวนคำนำกระบวนความให้เป็นกระบวนธรรมที่ลึกซึ้งไปตามลำดับแห่ง
กระบวนทัศน์ และ 7) โน จฏฺฐาเน นิโยชเน ไม่ชักนำในอฐานะ ไม่ชักนำไปในทางเสื่อมเสียเหลวไหล 
ทั้งยังให้สติ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2546) แม้จะทรงบรรลุคุณธรรมอันประกอบด้วย
ปัญญาอันยิ่ง รู้แจ้งแทงตลอด แต่ก็ไม่ทรงบังคับขู่เค็ญ แต่แสดงตนเป็นเพียงผู้แสดงทาง บอกทาง ให้
ข้อคิดข้อธรรม ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฏกว่า “ตถาคตเป็นเพียงผู้ชี้บอกเท่านั้น ผู้บำเพ็ญภาวนา 
ดำเนินตามทางนี้แล้ว เพ่งพินิจอยู่ จักพ้นจากเครื่องผูกแห่งมารได้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 25 
ข้อที ่276 หน้าที ่117 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

พระพุทธเจ้าทรงเชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ ไม่ว่าจะเป็นบุคคลที่อยู่ในตำแหน่ง บทบาท 
สถานะใด ไม่ว่าจะเป็นบรรพชิตหรือคฤหัสถ์ กษัตริย์ พ่อค้า ประชาชนพลเมือง ไม่ว่าจะมีเพศ



643 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
หลากหลายเพียงใด พระพุทธเจ้ามองว่า ปัญญาเป็นสิ่งที่ปรากฏขึ้นในตัวของผู้นั้นเอง บุคคลอ่ืนผู้เป็น
กัลยาณมิตร ทำหน้าที่เพียงผู้มีส่วนร่วม ชี้นำ เชิญชวน เอ้ืออำนวย ให้บุคคลนั้นเกิดปัญญา หรืออาจ
จัดสรรสภาพแวดล้อม อุบาย กลวิธี ตลอดจนอุปกรณ์เครื่องมือที่จะช่วยให้เข้าถึงปัญญาอย่างได้ผลดี
ที่สุด ซึ่งวิธีการ อุบาย กลวิธี ตลอดจนอุปกรณ์เครื่องมือ เป็นเพียงเครื่องช่วยสนับสนุนในกระบวนการ 
จุดมุ่งเน้นสำคัญคือตัวการสร้างปัญญา ซึ่งต้องอาศัยความมีอิสรภาพในการใช้ความคิด (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) มุ่งหมายมอง 2 มิติ 1) ระดับส่วนบุคคล ทำให้เกิดการปฏิบัติ
ได้จริง แก้ไขปัญหาได้จริง ตลอดจนนำพาให้พ้นทุกข์ และ 2) ระดับสังคมและความสัมพันธ์ของมนุษย์ 
มองที่ความเท่าเทียมในสังคม ความหลากหลาย ความมีมนุษยสัมพันธ์ที่ดี การปฏิบัติตามหน้าที่ต่อ
บุคคลต่างๆ ตลอดจนเป้าหมายให้เกิดความมั่นคง มั่งคั่ง ยั่งยืน ทั้งในมิติการเมืองการปกครองที่ดี ใน
ด้านสันติภาพและความรุนแรง ในด้านเศรษฐกิจ ตลอดจนด้านโลกและสิ่งแวดล้อม (พระพรหมบัณฑิต
, 2561) ทั้งนี้ เราจึงอาจกล่าวถึงลักษณะการโค้ชในพระพุทธศาสนาออกเป็น 2 ประเด็น คือ 

1. การโค้ชประเด็นส่วนบุคคล ปัญหาของมนุษย์โดยทั่วไป ไม่ว่าจะเป็นปัญหาด้านการเงิน 
ปัญหาด้านการเรียน ปัญหาด้านเศรษฐกิจ ปัญหาด้านความรัก ปัญหาด้านการงาน ปัญหาด้าน
ครอบครัว ปัญหาด้านสุขภาพ เป็นต้น ล้วนเกิดสิ่งเสียบแทงใจ อาจเรียกว่า โรค คือเสียบแทงหรือทำ
ให้เจ็บปวด อาจเรียกอย่างย่อยได้ว่า โรคทางกายและโรคทางจิต หรืออาจขยายเพ่ิมได้เป็นโรคทาง
กาย (Physical) หมายถึงความเจ็บป่วยเดือดร้อนด้วยโรคภัยไข้เจ็บ โรคทางใจ (Mental) หมายถึง
ความเจ็บป่วยด้านระบบเคมี ระบบประสาท ที่ส่งผลต่อสภาพอารมณ์และความคิด และโรคทาง
วิญญาณ (Spiritual) หมายถึงกิเลส โลภะ โทสะ โมหะ ที่ทำให้เจ็บปวด โดยพระพุทธศาสนามุ่งเน้นไป
ที่กิเลส แม้ว่าร่างกายไม่ได้เจ็บป่วย ร่างกายดี อนามัยดี แต่ก็มีปัญหาเรื่องความโลภ ความโกรธ ความ
หลง ก็นับว่าเป็นมิจฉาทิฐิอันมีรากมาจากอวิชชาเป็นโรคที่พระพุทธศาสนาให้ความสนใจ (พุทธทาส
ภิกขุ, 2561) 

2. การโค้ชประเด็นสังคม ประเด็นที่เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ การอยู่ร่วมกัน ความขัดแย้ง 
การจัดสรรทรัพยากร การจัดระเบียบทางสังคม เช่น กรณีที่พระพุทธเจ้าทรงจัดการความขัดแย้งของ
พระญาติริมแม่น้ำโรหิณี กรณีของการจัดการคณะสงฆ์ให้เกิดความผาสุขสงบเรียบร้อย ณ อารามแห่ง
หนึ่งในเมืองโกสัมพี เป็นต้น อย่างไรก็ดี ทัศนะจากพระพุทธศาสนาจะช่วยให้เห็นถึงลักษณะที่อยู่ใน
ความควบคุมของเหตุปัจจัย แม้จะเป็นประเด็นทางสังคมก็เกี่ยวข้องกับปัจจัยที่เกี่ยวเนื่องด้วยตัวเรา 
ดังปรากฏในพระไตรปิฏกว่า “ความทะเลาะ ความวิวาท ความรำพัน ความโศก ความตระหนี่ ความ
ถือตัว ความดูหมิ่น และความพูดส่อเสียด มีมาแต่สิ่งที่รัก ความทะเลาะ ความวิวาท  ประกอบใน
ความตระหนี่ และเมื่อความวิวาทกันเกิดแล้ว ความพูดส่อเสียดก็มี” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 
29 ข้อที่ 446 หน้าที่ 301 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) เมื่อเข้าใจถึงสิ่งที่รักอันมุ่งหมายถึง 
บุคคลอันเป็นที่รัก เช่น มารดา บิดา พ่ีชายน้องชาย พ่ีสาวน้องสาว บุตร ธิดา ญาติ มิตร หรือผู้ร่วม
สายโลหิต เป็นต้น รวมถึงสังขารอันเป็นที่รัก เช่น รูป เสียง กลิ่น รส โผฏฐัพพะที่น่าพอใจ เมื่อระแวง
ว่าจะเสื่อมไป ผันแปรไป หายไป ถูกแย่งชิงไป ย่อมก่อให้เกิดการทะเลาะ กลายเป็นปัญหาทางสังคม 

สรุปได้ว่า ลักษณะการโค้ชในพระพุทธศาสนามีสองประเด็นหลัก คือการโค้ชส่วนบุคคลและ
การโค้ชด้านสังคม ในระดับส่วนบุคคล การโค้ชมุ่งเน้นการแก้ปัญหาทางกาย ใจ และวิญญาณ โดย
เน้นการละกิเลสและพัฒนาปัญญาเพ่ือนำพาสู่ความพ้นทุกข์ ในด้านสังคม การโค้ชมุ่งเน้นการแก้ไข



644  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

ความขัดแย้งและส่งเสริมความสัมพันธ์ที่ดีผ่านการจัดการทรัพยากรและความขัดแย้งในชุมชน ด้วย
การใช้หลักการของเหตุปัจจัยและความเข้าใจในสิ่งที่รัก  
 
คุณสมบัติของพระพุทธเจ้าในฐานะโค้ช  
 พระพุทธเจ้าในฐานะโค้ชทรงเป็นต้นแบบของการโค้ชที่มีคุณสมบัติครบถ้วนทั้งด้านปัญญา 
ความบริสุทธิ์ และกรุณา ความว่าพระปัญญาคุณ ทรงมีความหยั่งรู้แจ่มแจ้งในธรรมชาติของสิ่ง
ทั้งหลาย ทรงรู้ทั้งเหตุกับผล รวมถึงวิธีการนำผู้คนสู่การหลุดพ้น พระบริสุทธิคุณ ทรงบริสุทธิ์
ปราศจากกิเลส มีจิตใจสงบและมั่นคง ทำให้ทรงเป็นผู้แนะแนวสอนผู้อ่ืนได้อย่างถูกต้องไม่เอนเอียง 
พระมหากรุณาธิคุณ ทรงเมตตากรุณาต่อสัตว์โลกโดยไม่เลือกชั้นวรรณะ พระองค์ทรงเป็นโค้ชที่มุ่ง
ประโยชน์สุขของมนุษย์และเทวดา ด้วยการแสดงธรรมและแนะแนวทางสู่ความหลุดพ้นจากทุกข์ 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) 
 ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎกตอนหนึ่งว่า “คุณลักษณะของบุคคลผู้เป็นพราหมณ์ มี 5 ประการ 
คือ..เป็นอุภโตสุชาต..เป็นผู้เล่าเรียน ทรงจำมนต์ รู้จบไตรเพท..เป็นผู้มีรูปงาม น่าดูน่าเลื่อมใส..เป็นผู้มี
ศีล..เป็นบัณฑิต มีปัญญา” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 9 ข้อที่ 311 หน้าที่ 118 มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539) และ “ปัญญาย่อมมีแก่ผู้มีศีล ศีลย่อมมีแก่ผู้มีปัญญา นักปราชญ์ยกย่องศีลและ
ปัญญาว่าเป็นสิ่งล้ำเลิศในโลก..” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 9 ข้อที ่317 หน้าที่ 122 มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย, 2539) หรืออาจกล่าวถึงคุณสมบัติได้ ดังนี้ 
 1. ภูมิรู้ มีความรู้ความสามารถด้านวิชาการ มีสติปัญญา เฉลียวฉลาด เชื่อมั่นในตนเอง มี
ความคิดสร้างสรรค์ รู้จักแสวงหาความรู้ฝใหม่ๆ ที่สำคัญอีกประการหนึ่ง คือ สามารถทำเรื่องยากให้
ง่าย รวบรัดชัดเจน หรืออาจกล่าวได้ว่า  
 2. ภูมิธรรม มีความประพฤติดี กระทำแต่สิ่งที่สุจริต มีจรรยาบรรณ มีความซื่อสัตย์สุจริต มี
เมตตา ยุติธรรม และมีความอดทนมุมานะ  
 3. ภูมิฐาน มีบุคลิกภาพดี แต่งกายสะอาดเรียบร้อย พูดจาสุภาพไพเราะ มีน้ำเสียงชัดเจน มี
ลักษณะของความเป็นผู้นำ อ่อนน้อม มีมนุษยสัมพันธ์ที่ดี (คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2559) 
 สรุปได้ว่า จากข้อมูลเบื้องต้นอาจสามารถตีความเชื่อมโยงกับลักษณะของพระพุทธเจ้า ที่
ประกอบด้วยพระปัญญาธิคุณ พระบริสุทธิคุณ และพระมหากรุณาธิคุณ ในที่นี้จึงขอใช้คำว่าภูมิรู้ ภูมิ
ธรรม ภูมิฐานโดยอนุโลม 
 
ตัวอย่างการโค้ชในพระพุทธศาสนา  
 การโค้ชในพระพุทธศาสนาสามารถแสดงให้เห็นได้อย่างชัดเจนจากแนวทางการสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้า ที่ เน้นการแก้ปัญหาชีวิตผ่านการเข้าใจธรรมชาติของจิตใจ เนื้อหาที่ปรากฏใน
พระไตรปิฎกทั้งสามกรณี ได้แก่ กรณีของพระราหุล พระจูฬปันถก และมัฏฐกุณฑลี ล้วนสะท้อนถึง
การใช้การโค้ชเป็นเครื่องมือเพ่ือพัฒนาสติปัญญาและการตระหนักรู้ตนเอง พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีการ
ตั้งคำถามและเปรียบเทียบกับสิ่งรอบตัวเพ่ือกระตุ้นให้ผู้รับการโค้ชได้นำไปไตร่ตรองและปรับใช้ใน
ชีวิตจริง เช่น การให้พระราหุลเรียนรู้คุณค่าของความสัตย์และการพัฒนาตนเองผ่านการใคร่ครวญ



645 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
ก่อนพูดหรือกระทำ นอกจากนี้ การชี้แนะแนวทางในการพิจารณาตนเองของพระจูฬปันถก และการ
ทำให้มัฏฐกุณฑลีตระหนักถึงความเป็นจริงของชีวิต ยังสะท้อนถึงการใช้ปฏิสัมพันธ์อย่างลึกซึ้งเพ่ือ
นำไปสู่การตัดสินใจและการเปลี่ยนแปลงที่ดีขึ้น ดังแสดงกรณียกตัวอย่างได้ดังนี้ 
 1. กรณีพระราหุล ซึ่งเป็นพระราชโอรสของพระพุทธเจ้า เมื่อครั้งออกบรรพชาเป็นสามเณร
ประทับที่ปราสาทชื่ออัมพลัฏฐิกา พระพุทธองค์เสด็จไปเยือน หลังจากชำระล้างพระบาท ทรงเหลือน้ำ
ไว้ในภาชนะหน่อยหนึ่ง แล้วตรัส ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎก ใจความว่า  “เธอเห็นน้ำที่เหลือใน
ภาชนะนี้ไหม”  
  พระราหุลกราบทูลว่า “เห็น พระเจ้าข้า”  
  ตรัสต่อว่า “สมณธรรมของบุคคลผู้ไม่มีความละอายในการกล่าวมุสาทั้งที่รู้อยู่ ก็มีน้อยเช่นนี้” 
 จากนั้นทรงเทน้ำออก แล้วตรัสต่อว่า “เธอเห็นน้ำที่เราเทออกไหม” 
 พระราหุลกราบทูลว่า “เห็น พระเจ้าข้า” 
 ตรัสต่อในทางเดียวกันว่า “สมณธรรม.. ก็เป็นของที่ทิ้งไป” 
 จากนั้นทรงคว่ำภาชนะนั้น แล้วตรัสต่อว่า “เธอเห็นภาชนะท่ีคว่ำนี้ไหม” 
 พระราหุลกราบทูลว่า “เห็น พระเจ้าข้า” 
 ตรัสต่อในทางเดียวกันว่า “สมณธรรม.. ก็เป็นของที่เขาคว่ำเสียแล้วเหมือนกัน” 
  จากนั้นทรงหงายภาชนะน้ำขึ้น แล้วตรัสว่า “เธอเห็นภาชนะอันว่างเปล่านี้ไหม” 
 พระราหุลกราบทูลว่า “เห็น พระเจ้าข้า” 
 ตรัสต่อไปในทางเดียวกันว่า “สมณธรรม.. ก็เป็นของว่างเปล่าเช่นนี้เหมือนกัน” 
  จากนั้นทรงตรัสถึงช้างต้นที่ดี เป็นพาหนะที่ดี เวลาผ่านเข้าสู่สงคราม แม้จะใช้เท้า กาย ศีรษะ 
หู งา หาง แต่รักษางาไว้เสมอ ควาญช้างจึงมีความคิดว่า ช้างต้นนี้มีงางาม เป็นพาหนะที่ดี ทรง
เปรียบเทียบกับผู้ไม่มีความละอายในการกล่าวมุสาส่งผลต่อถึงการที่จะไม่ทำบาปกรรมอ่ืนได้ยาก 
เพราะฉะนั้น จึงตรัสต่อไปว่า “เธอพึงศึกษาว่า เราจักไม่กล่าวมุสา แม้เพราะหัวเราะกันเล่น”  
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที ่108 หน้าที ่117-118 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
  พระพุทธเจ้าตรัสเปรียบเทียบอีกประการหนึ่ง ใจความว่า “กระจก มีประโยชน์อย่างไร” 
  พระราหุลกราบทูลว่า “มีประโยชน์สำหรับส่องดู” 
  ตรัสต่อไปว่า “ฉันนั้นเหมือนกัน บุคคลควรพิจารณาก่อน แล้วจึงทำด้วยกาย วาจา ใจ” 
(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 13 ข้อที ่109 หน้าที ่119 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 2. กรณีพระจูฬปันถก ซึ่งได้ออกอุปสมบท ศึกษา และปฏิบัติธรรม มาเป็นระยะเวลานาน แต่
ไม่สามารถทรงจำธรรมแม้บทหนึ่ง มีสติปัญญาไม่แคล่วคล่องว่องไว จึงได้ถูกพระมหาปันถก ผู้เป็นพระ
อรหันต์พ่ีชายดูหมิ่นและขับไล่ให้ลาสิกขา แม้ถูกขับไล่แต่ก็ยังมีเยื่อใยในพระศาสนา ด้วยความเสียใจ
จึงได้ไปยืนใกล้ซุ้มประตูอาราม พระพุทธเจ้าได้เสด็จจงกรมอยู่ ทอดพระเนตรเห็น ทรงพระดำเนินมา
ตรัส  
 พระพุทธเจ้า “จูฬปันถก จะไปไหนแต่เช้าตรู่” พระจูฬปันถกกราบทูลว่า “พระมหาปันถกได้
ขับไล่ออกจากอาราม จะไปลาสิกขา พระเจ้าข้า” 
 พระพุทธเจ้าตรัส “เธอไม่ได้บวชเพ่ือพ่ีชาย เธอบวชเพ่ือตถาคต การกลับไปอยู่ครองเรือนจะ
มีประโยชน์อันใด อยู่กับตถาคตประเสริฐกว่า” 



646  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

 พระพุทธเจ้าได้ประทานผ้า แล้วแนะนำให้พิจารณาพร้อมกับใช้มือลูบคลำ เริ่มปฏิบัติ ไม่นาก
นักจากผ้าสะอาดบริสุทธิ์ เกิดความเศร้าหมอง มีใจความดังที่ได้ปรากฎในพระไตรปิฎก ตอนหนึ่งว่า 
“เสด็จมา ณ ที่นั้น ทรงลูบศีรษะเรา จับเขาเรา พาเข้าไปสู่สังฆาราม ได้ทรงประทานผ้าเช็ดพระบาท 
รับสั่งว่า เธอจงอธิษฐานผ้าที่สะอาดนี้ให้มั่นคง ณ ที่สมควร” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 26 ข้อที่ 
559-560 หน้าที่ 437 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) จากนั้นจึงได้บรรลุพระอรหัตผลพร้อม
ด้วยปฏิสัมภิทาญาณ เชี่ยวชาญในมโนมยิทธิ 
 3. กรณีมัฏฐกุณฑลีมาณพ เด็กหนุ่มผู้มีตุ้มหูทองเกลี้ยง ลูกเศรษฐีผู้มีความตระหนี่ไม่เคยให้
อะไรใคร เมื่ออายุ 16 ปี ป่วยเป็นโรคผอมเหลือง ฝ่ายพ่อเกรงจะเสียเงินมากเลยสอบถามและไปจัดตัว
ยามาเอง จนมีอาการทรุดตัว เกรงว่าเมื่อมีผู้มาเยี่ยมลูกจะเห็นสมบัติ จึงหามลูกออกมานอนที่ระเบียง 
วันหนึ่งพระพุทธเจ้าเสด็จมาโปรด แม้มัฏฐกุณฑลีหันหลังให้ ทรงเปล่งพระรัศมีวาบหนึ่ง เกิดความ
สงสัยจึงได้หันมาสบพระพักตร์ คิดในใจความว่า เพราะเหตุแห่งพ่อที่มีความตระหนี่ จึงไม่ได้เข้าเฝ้า
พระพุทธเจ้า ไม่ได้ถวายทานหรือฟังธรรม แม้บัดนี้มือก็ยกไม่ไหว จะทำสิ่งใดได้ จึงได้ทำจิตให้เลื่อมใส
ในพระพุทธเจ้าแล้วได้สิ้นใจ ได้เสวยกุศลวิบากจุติเป็นเทพบุตร เมื่อเล็งเห็นบิดาร้องไห้คร่ำครวญที่ป่า
ช้าอยู่ จึงจำแลงกายไปพบ ทำทีร้องไห้คร่ำครวญอย่างหนัก 
 เศรษฐี “ท่านเป็นทุกข์อะไรหรือ” 
 เทพบุตรตอบกลับ “เพราะเหตุว่าเรือนรถทำด้วยทองเกิดข้ึน แต่ไม่มีล้อ ข้าพเจ้าจะยอมตาย” 
 เศรษฐี “บอกมาเถิด จะเป็นล้อที่ทำด้วยทอง แก้ว เงิน หรือโลหะ มั่นใจเถิดข้าจักทำให้” 
 เทพบุตรตรึกว่า แม้ก่อนนี้ ยารักษาก็ไม่ยอมให้เรา บัดนี้ มาเห็นรูปร่างคล้ายบุตรร้องไห้อยู่ 
จะยอมสละทรัพย์ของตนให้ จึงกล่าวต่อไปว่า “จะทำล้อให้ใหญ่โตเพียงใด” 
 เศรษฐีตอบกลับ “ท่านต้องการโตเท่าไหร่” 
 เทพบุตรจึงกล่าวว่า “ข้าต้องการพระจันทร์และพระอาทิตย์ โปรดให้ข้าเถิด ทั้งสองดวงนี้ส่อง
แสงคู่กัน รถข้าทำด้วยทองคำย่อมงามสมกับล้อนั้น”  
 เศรษฐีตอบกลับ “ท่านเป็นคนเขลาแท้ ๆ ปรารถนาของที่ไม่ควรปรารถนา จักตายเสียเปล่า 
ไม่ได้ของ” 
 เทพบุตรจึงกล่าวว่า “บุคคลผู้ร้องไห้ต้องการสิ่งที่ปรากฏอยู่ หรือบุคคลผู้ร้องไห้ต้องการสิ่งที่
ไม่ปรากฎอยู่ จึงควรเรียกว่าเป็นคนเขลา” 
 เศรษฐีตระหนักได้ว่าเทพบุตรได้ให้สติ จึงกล่าวว่า “ข้าเองเขลากว่า อยากได้บุตรที่เสียชีวิต
แล้วกลับมา เป็นเหมือนทารกร้องอยากได้พระจันทร์” จึงหายเศร้าโศก เมื่อได้สอบถามถึงที่มาที่ไป
ของการเป็นเทพบุตร ท้ายนั้นแสดงถึงเศรษฐีได้ถือพระไตรสรณคมน์ เป็นผู้มีศีล และชวนภรรยาถวาย
ภัตตาหารพระพุทธเจ้าและฟังธรรม มีใจความดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า “ข้านี่แหละโง่กว่า ที่มา
ปรารถนาคนที่ตายไปแล้วเหมือนทารกร้องไห้อยากได้ดวงจันทร์ เจ้าช่วยระงับข้าผู้เร้าร้อนให้สงบ ดับ
ความกระวนกระวายทั้งหมดได้ เหมือนคนใช้น้ำราดดับไฟ..ช่วยถอนลูกศรคือความโศกซ่ึงเสียบที่หัวใจ
ของข้า..ข้า..เย็นสงบแล้ว จะไม่เศร้าโศก ไม่ร้องไห้ เพราะได้ฟังคำของเจ้า” (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 26 ข้อที ่1213-1216 หน้าที ่152-153 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 สรุปได้ว่า การโค้ชในพระพุทธศาสนาเน้นการพัฒนาสติปัญญาและการตระหนักรู้ตนเองผ่าน
กระบวนการตั้งคำถาม การเปรียบเทียบ การยกตัวอย่างที่ใกล้ตัว พระพุทธเจ้าใช้วิธีสอนที่กระตุ้นให้



647 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
ผู้รับการโค้ชได้นำไปพิจารณาและแก้ไขปัญหาชีวิตด้วยตนเอง ตัวอย่างเช่น พระราหุลได้รับการสอน
เรื่องความสัตย์และการไตร่ตรองก่อนพูด พระจูฬปันถกได้รับแนวทางในการพิจารณาตนเองเพ่ือบรรลุ
ธรรม และมัฏฐกุณฑลีได้ตระหนักถึงความเป็นจริงของชีวิต ทั้งหมดนี้สะท้อนถึงการโค้ชที่มุ่งสร้างการ
เปลี่ยนแปลงเชิงบวกผ่านการพัฒนาความคิดและจิตใจ 
 
วิเคราะห์การโค้ชในพระพุทธศาสนา  
 เมื่อพิจารณา 3 กรณีศึกษาข้างต้น ได้แสดงให้เห็นถึงการโค้ชในพระพุทธศาสนา ดังนี้ 
 1. มุ่งเน้นบุคคลตรงหน้าเป็นสำคัญ ดังจะเห็นได้จากกรณีศึกษาไม่ว่าจะเป็นสามเณร 
พระภิกษุ หรือผู้เจ็บไข้ได้ป่วย จนแม้เป็นผู้ เจ็บไข้ระยะสุดท้ายของชีวิต พระพุทธเจ้าก็ทรงให้
ความสำคัญอย่างสุดกำลัง โดยไม่ได้เน้นเพียงเฉพาะจุดเท่านั้นแต่สนใจทั้งบุคคลนั้น (As a whole 
person) ไม่มีการเคลื่อนย้ายความสนใจออกมาที่ประเด็นของตนเอง (Ego centric) แต่ให้ความสนใจ
ทั้งหมดไปที่บุคคลตรงหน้า นอกจากในกรณีศึกษาอันแสดงถึงความแตกต่างหลากหลายด้านวัย ฐานะ 
เพศ สุขภาพ ตลอดจนอัตลักษณ์ต่างๆ ที่ไม่ได้เป็นขีดจำกัดต่อความเอาใจใส่ของพระพุทธเจ้า 
 เมื่อเทียบเคียงกับการโค้ชตามแนวสหพันธ์การโค้ชนานาชาติ โค้ชมืออาชีพพึงดำเนินการ
ร่วมกันสร้างเป้าหมาย ประเด็น ตลอดจนเครื่องมือวัดความสำเร็จ และดำรงอยู่อย่างสอดคล้องกับโค้ช
ชี่ ให้วาระโค้ชชี่เป็นสำคัญ ทั้งนี้จะต้องมีความชัดเจนและความยืดหยุ่นตามบทสนทนา สามารถ
เปลี่ยนแปลงเป้าหมายได้ขึ้นอยู่กับโค้ชชี่ 
 จากประเด็นดังกล่าวพบว่า เป้าหมายในการโค้ชทั่วไปอาจเป็นเรื่องพ้ืนฐาน หรือเรียกว่า
ประโยชน์ในระดับตาเห็น (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) แตกต่างจากการทำงานของพระพุทธเจ้า มุ่งเน้นประโยชน์
อย่างยิ่ง (ปรมัตถะ) จึงไม่ปรากฎการเปลี่ยนแปลงเป้าหมายของบุคคลตรงหน้า อย่างไรก็ดี นอกจาก
กรณีตัวอย่าง อาจพบการเปลี่ยนแปลงเป้าหมายปรากฏ เช่น กรณีของพระนันทะ ซึ่งต้องการลาสิกขา
เพราะเหตุนึกถึงนางชนบทกัลยาณี พระพุทธเจ้าพาไปพบนางอัปสรจึงได้เปลี่ยนแปลงความต้องการ 
ซึ่งภายหลังได้ปฏิบัติหลีกเร้นจนถึงวิมุตติสิ้นกิเลสอาสวะ เป็นผู้เลิศด้านสำรวมอินทรีย์ (พระไตรปิฎก
ภาษาไทย เล่มที่ 25 ข้อที่ 13-14 หน้าที่ 28 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ซึ่งเป็นการ
ยกระดับเป้าหมายให้สูงหรือลึกซึ้งยิ่งข้ึน 
 2. สร้างความรู้สึกปลอดภัยและความไว้วางใจ วิธีการอาจมีหลากหลาย เช่น การปฏิสันถาร 
การหยิบยื่นวัตถุด้วยใจกรุณา การชื่นชมให้กำลังใจ ดังที่พบในกรณีของพระจูฬปันถก การตอบรับการ
ต้อนรับทางกาย ทางวาจาด้วยใจอันเป็นมิตร ดังที่พบในกรณีของพระราหุล การปรากฏพระวรกาย
ฉายพระรัศมีเพียงชั่วขณะก็ทำให้มัฏฐกุฑลีได้เกิดความปีติใจ สามารถนำมาปรับใช้ได้กรณีฝึกตนเป็นผู้
มีความมั่นคง ไม่หวั่นไหว มีสติ รู้ทั่วตัวพร้อม ก่อให้เกิดพลังงานแห่งความสุข ความสงบ ความเบิก
บาน (ไพทูรย์ สงค์แก้ว, 2563) สามารถเหนี่ยวนำความรู้สึกที่เป็นความสุข ความสงบ ความเบิกบาน 
ด้วยความเป็นกัลยาณมิตรให้กับบุคคลที่อยู่ตรงหน้าได้ 
 เมื่อเทียบเคียงกับการโค้ชสากลตามแนวสหพันธ์การโค้ชนานาชาติ โค้ชมืออาชีพ พึงวาง
บทบาทในความเท่าเทียมเสมอภาค สามารถเปิดเผย สร้างพ้ืนที่ปลอดภัยในการเปิดรับการสื่อสาร 
ดำเนินการโดยวางอยู่บนพ้ืนฐานทางจริยธรรม (Code of Ethics) หากเพิกเฉยหรือละเมิดอาจถูกเพิก
ถอนการรับรองวุฒิได้ 



648  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

 จากประเด็นดังกล่าวพบว่า แม้พระพุทธเจ้าจะทรงประกอบด้วยวิชชา 3 อภิญญา 6 
ปฏิสัมภิทา 4 ตลอดจนคุณธรรมทั้งปวง แต่มิได้ทรงวางพระองค์เหนือกว่าเพ่ือนมนุษย์ หากแต่ทรง
พิจารณาข่ายพระญาณ ทรงพระดำเนินเข้าไปหา ทรงปลอบโยนผู้ที่กำลังได้รับความทุกข์หรือสิ้นหวัง 
อันมีลักษณะของการใช้อำนาจร่วม (Power sharing) ซึ่งสะท้อนถึงภาวะแห่งความเป็นพันธมิตร
ร่วมกัน มิได้ใช้อำนาจเหนือในการชี้สั่ง (กิตติชัย งามชัยพิสิฐ, 2566)  
 3. การเป็นปัจจุบันและการฟังอย่างลึกซึ้ง คุณสมบัติข้อนี้นับว่าเป็นที่ประจักษ์เนื่องจากการ
ถามที่ดี หรือการสะท้อนให้ไปถึงตัวตนของบุคคลตรงหน้าจะเกิดจากการฟังอย่างลึกซึ้ง แม้ใน
กรณีศึกษาอาจไม่ได้มีตัวอย่างที่พระพุทธเจ้าแสดงถึงการเชื้อเชิญให้บุคคลตรงหน้า บอกเล่าเหตุการณ์
หรือสภาวะที่เกิดขึ้นแต่ด้วยพระอัจฉริยภาพและพระสัพพัญญุตญาณจึงทำให้ทรงเข้าถึงอย่างชัดแจ้ง 
การฟังนั้นอาจเป็นระดับถ้อยคำภาษา (Verbal) ที่มีความจำกัด หรือเป็นระดับสิ่งที่ไม่ได้พูด เช่น 
น้ำเสียง (Vocal) และท่าทีท่าทาง (Visual) ซึ่งอย่างหลังนี้ได้ปรากฏชัดในกรณีของมัฏฐกุณฑลี 
 เมื่อเทียบเคียงกับการโค้ชสากลตามแนวสหพันธ์การโค้ชนานาชาติ โค้ชมืออาชีพ พึงวางตน
ในปัจจุบันขณะ ดำเนินบทสนทนาด้วยวาระที่เท่าเทียม รับฟังทั้งตรรกะและอารมณ์ความรู้สึกที่
ปรากฏเด่นชัด มีความสนใจใคร่รู้อย่างเป็นธรรมชาติและจริงแท้ เชื่อมโยงแง่มุมต่าง ๆ เข้ากับมุมมอง
และวิธีคิดด้วยสายตาของโค้ชชี่ 
 จากประเด็นดังกล่าวพบว่า แม้ในถ้อยคำที่ถูกบันทึกอาจมุ่งเน้นไปที่พระพุทธเจ้ามากกว่า แต่
วางอยู่บนหลักการสื่อสารโดยมุ่งเน้นคนตรงหน้าอย่างแท้จริง การฟังเข้าไปถึงภายในความต้องการ 
ความปรารถนา ความกลัว ความสั่นไหว ตลอดจนความสร้างสรรค์ ในกรณีอ่ืนๆ นอกจากตัวอย่างใน
กรณีศึกษา เช่น กรณีของยสกุลบุตร ที่เปล่งวาจา “ที่นี่วุ่นวายหนอ ที่นี่ขับข้องหนอ” พระพุทธเจ้าทรง
ตอบรับอย่างเป็นปัจจุบันและเข้าไปถึงความปรารถนาที่ลึกที่สุดจนทำให้เกิดการบรรลุธรรม และ
เข้าถึงฐานะความเป็นพระอรหันต์ในการพิจารณาธรรมครั้งถัดมา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 4 ข้อ
ที ่26 หน้าที ่32 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 
 4. การกระตุ้นความตระหนักรู้ จากกรณีศึกษาของพระราหุล ทรงใช้คำถาม ทรงใช้การ
เปรียบเทียบ จากกรณีของพระจูฬปันถก ทรงใช้อุปกรณ์เครื่องมือ จากกรณีของมัฏฐกุณฑลีทรงใช้
กระแสแห่งความเมตตาการุณย์ 
 เมื่อเทียบเคียงกับการโค้ชสากลตามแนวสหพันธ์การโค้ชนานาชาติ โค้ชมืออาชีพ จะมีความ
เชี่ยวชาญในการใช้คำถามกระตุ้นให้เกิดความคิดสร้างสรรค์ซึ่งส่งผลให้โค้ชชี่มีการสะท้อนคิดอย่าง
ลึกซึ้ง ในการสำรวจทีละขณะแต่ละประเด็น ทั้งมิติความคิด การเรียนรู้ และการสร้างสรรค์สิ่งต่าง ๆ 
โค้ชพร้อมที่จะดำรงอยู่ด้วยไม่รู้ เปิดโอกาสให้ร่วมกันสำรวจด้วยความอยากรู้อยากเห็น อนุญาตให้มี
ความนิ่งว่างอย่างมีสติปรากฏขึ้น 
 จากประเด็นดังกล่าวพบว่า พระพุทธเจ้าทรงมีความสามารถใช้หลายวิธี ไม่ว่าจะเป็นการใช้
คำถามทรงพลัง การเปรียบเทียบ การบอกเล่า ตลอดจนการใช้เครื่องมือ นอกจากนี้ยังทรงใช้การยก
อุทาหรณ์และนิทานชาดก การทำเป็นตัวอย่าง การเล่นภาษาในความหมายใหม่ การรู้จักจังหวะและ
โอกาส มีความยืดหยุ่นในการใช้วิธีการ การลงโทษและการให้รางวัล การมีกลวิธีแก้ปัญหาเฉพาะหน้า 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2562) 



649 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
 5. การเอ้ืออำนวยให้เกิดการเติบโต จากกรณีของพระราหุลพบว่าแม้จะยังไม่มีพฤติกรรมการ
กล่าวมุสา หากแต่ทรงหยิบยกอุปมาภาชนะและแว่นเพ่ือสะท้อนกลับเข้ามาสู่การดำเนินชีวิตในขั้น
ต่อไป ที่มีความละเอียดลึกซึ้งทั้งทางกาย วาจา และใจ ให้สอดคล้องกับบุคคลผู้เป็นสมณะพึงมีสมณ
ธรรม กรณีของพระจูฬปันถก ทรงให้ทางเลือกและทางปฏิบัติที่เริ่มต้นจากสิ่งเล็กๆ เหมาะสมกับ
บุคคล สามารถลงมือทำได้ทันที กรณีของมัฏฐกุฑลีนอกจากจะให้ประโยชน์อันใหญ่ในสุคติโลกสวรรค์ 
ยังก่อให้เกิดการเติบโตในการเป็นผู้ไปเกื้อกูลผู้อ่ืนต่อ จะเห็นได้จากในบทสนทนาระหว่างพรามหณ์
เศรษฐีผู้เป็นบิดาที่ได้รับบทสนทนาที่เอ้ือให้เกิดการตระหนักรู้จนหลุดพ้นจากความทุกข์ 
 เมื่อเทียบเคียงกับการโค้ชสากลตามแนวสหพันธ์การโค้ชนานาชาติ โค้ชมืออาชีพ จะให้ความ
ร่วมมือในการค้นหาการเรียนรู้ ความก้าวหน้า การสะท้อนคิดในการสำรวจของโค้ชชี่ หมั่นตรวจสอบ
ความก้าวหน้า การเรียนรู้ ข้อค้นพบอย่างเป็นธรรมชาติตลอดบทสนทนา เชื้อเชิญให้โค้ชชี่มองภาพ
การสร้างบรรยากาศและระบบสนับสนุนให้เกิดผลลัพธ์และการเรียนรู้ 
 จากประเด็นดังกล่าวพบว่า นอกจากพระพุทธเจ้าจะทรงเอ้ือเฟ้ือให้เกิดผลลัพธ์อย่างยิ่ง
สำหรับบุคคลตรงหน้า แต่ยังมีหลายกรณี เช่น มัฏฐกุณฑลี และยังมีอีกหลายกรณีท่ีทรงยกระดับจิตใจ
และสติปัญญาของสาวกจนเกิดกลุ่มต้นแบบออกไปเผยแผ่ให้เกิดความเข้าใจโลกและชีวิตอันเรียกว่า
สัมมาทิฐิ จนสามารถกลายเป็นผู้นำการเปลี่ยนแปลง (วันชัย วัฒนศัพท์ และภัทรวุฒิ วัฒนศัพท์, 
2561) นอกจากทำให้ตนเติบโต ยังทำให้ผู้อื่นเติบโตเต็มศักยภาพของเขาเหล่านั้นอีกด้วย 
 สรุปได้ว่า บทบาทของพระพุทธเจ้าในการโค้ชในพระพุทธศาสนาแสดงให้เห็นถึงการมุ่งเน้น
บุคคลตรงหน้าเป็นสำคัญ โดยไม่เลือกปฏิบัติตามฐานะ เพศ วัย หรือสุขภาพ ทรงสร้างพ้ืนที่ปลอดภัย
และความไว้วางใจให้เกิดขึ้นผ่านการปฏิบัติที่กรุณาและอ่อนโยน อีกท้ังยังทรงเป็นผู้ฟังอย่างลึกซึ้งและ
มีสติในปัจจุบันขณะ การโค้ชของพระองค์มีเป้าหมายสูงสุดที่การพัฒนาอารมณ์ จิตใจ และปัญญาของ
บุคคลให้บรรลุธรรม รวมถึงทรงใช้วิธีการหลากหลาย เช่น คำถามทรงพลัง การเปรียบเทียบ และการ
สร้างการตระหนักรู้ ส่งผลให้ผู้คนเติบโตเต็มศักยภาพท้ังในด้านสติปัญญาและจิตวิญญาณ 
 
บทสรุป  
 ภูมิปัญญาอันล้ำลึกของพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในพระไตรปิฎกสามารถสะท้อนภาพของ
การโค้ชระดับสูงสุดที่พระพุทธเจ้าได้ทรงเป็นแบบอย่างที่ชัดเจนในการประพฤติปฏิบัติเพ่ือการพัฒนา
มนุษย์ ในการสร้างพระสาวกผู้ปฏิบัติตามจนเห็นผลและเผยแผ่ไปสู่เพ่ือนมนุษย์ พระพุทธเจ้าทรงใช้
วิธีการที่ละเอียดอ่อนและเมตตาในการสร้างพ้ืนที่ปลอดภัยและความไว้วางใจให้แก่ผู้ที่มาขอคำปรึกษา 
ทรงเป็นผู้ฟังที่ลึกซึ้งและทรงใช้คำถามที่มีพลังเพ่ือกระตุ้นความตระหนักรู้และการคิดพิจารณาในตัว
ผู้รับการโค้ช แนวทางการโค้ชของพระองค์ไม่เพียงแต่ช่วยพัฒนาอารมณ์และจิตใจของผู้คนเท่านั้น แต่
ยังส่งเสริมให้พวกเขาเติบโตทางปัญญาและจิตวิญญาณผ่านกระบวนการการตั้งคำถามและการ
ไตร่ตรองตามหลักธรรมชาติ พระองค์ทรงให้ความสำคัญกับการเรียนรู้และการเปลี่ยนแปลงที่เกิดจาก
ภายในของผู้เข้ารับคำสอนเอง ซึ่งสามารถนำไปใช้ประยุกต์ในบริบทสังคมปัจจุบันได้ทั้งในมิติส่วน
บุคคลและมิติสังคม ด้วยแนวทางการโค้ชที่เชื่อมโยงกับอริยสัจ 4 ทำให้การโค้ชเชิงพุทธสามารถเป็น
เครื่องมือที่ทรงพลังในการนำทางชีวิตให้พ้นจากทุกข์ และนำไปสู่สันติสุขที่ยั่งยืนทั้งในระดับบุคคลและ
สังคม 



650  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 3 (กรกฎาคม–กันยายน 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

เอกสารอ้างอิง  
กิตติชัย งามชัยพิสิฐ. (2566). ฟาสามัญ : คู่มือกระบวนการกลุ่มเพ่ือขับเคลื่อนสู่ความเป็นธรรม. 

กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิความร่วมมือสันติภาพ. 
คณาจารย์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2559). พุทธวิธีการสอน. (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

พระนครศรีอยุธยา: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
เทอดทูน ไทศรีวิชัย และวรภัทร์ ภู่เจริญ. (2565). หัวใจแห่งการโค้ช. กรุงเทพมหานคร: อินเตอร์เนชั่น

แนล โค้ชชิ่ง มาสเตอรี่. 
ปกรณ์ วงศ์รัตนพิบูลย์ . (2560). โลกของการโค้ช . กรุงเทพมหานคร : เอ็ดดูเคชั่น ไมนด์ ไลน์ 

มัลติมีเดีย.  
พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ. ปยุตฺ โต). (2546). พจนานุกรมพุทธศาสน์  ฉบับประมวลศัพท์ . 

กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  
พระพรหมบัณฑิต. (2561). พระไตรปิฎกฉบับสากล: วิถีธรรมจากพุทธปัญญา. พระนครศรีอยุธยา: 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี. (2560). มนุษย์ต้องการศาสนา หรือ ศาสนาต้องการมนุษย์ บทวิเคราะห์ว่า

ด้วยศรัทธา และปัญหาในพระพุทธศาสนาเถรวาท. วารสารวนัมฎองแหรกพุทธศาสตร
ปริทรรศน์, 4(1): 99-105. 

พระมหาโพธิวงศาจารย์ (ทองดี สุรเตโช). (2559). พจนานุกรม ไทย-บาลี. กรุงเทพมหานคร: วัดราชโอรสา
รามราชวรวิหาร. 

พระวุทธ สุเมโธ (ทองมั่น). (2566). รูปแบบการโค้ชเพ่ือสันติภาพสำหรับพระนักเผยแผ่ในสังคมไทย. 
ดุษฎีนิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย.  

ไพทูรย์ สงค์แก้ว. (2563). ประโยชน์ของสมาธิที่วิทยาศาสตร์ได้วิจัยแล้ว. นนทบุรี: เบญจนิกายมูลนิธิ. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
ราช รามัญ. (2560). โค้ชวิถีพุทธ. กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ปราชญ์.  
วันชัย วัฒนศัพท์ และภัทรวุฒิ วัฒนศัพท์. (2561). ผู้นำการเปลี่ยนแปลง: คู่มือและเครื่องมือการ

พัฒนาด้วย กระบวนการสุนทรียปรัศนีและการสื่อสารอย่างสร้างสรรค์สู่สันติธรรม. ขอนแก่น: 
โรงพิมพ์คลังนานาวิทยา. 

วุฒินันท์ กันทะเตียน. (2562). แก่นสาธารณสงเคราะห์ในคัมภีร์พุทธ. นนทบุรี: นิติธรรมการพิมพ์. 
สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์  (ป.อ. ปยุตฺ โต). (2562). พุทธวิธีในการสอน . (พิมพ์ครั้งที่  25). 

กรุงเทพมหานคร: บริษัท โอ.เอส. พริ้นติ้ง เฮ้าส์ จำกัด. 
โสรีช์  โพ ธิแก้ ว . (2553). จากจิตวิท ยาสู่ พุ ท ธธรรม . นครปฐม : ศูนย์ จิ ตตปัญ ญ าศึ กษ า 

มหาวิทยาลัยมหิดล. 
ICF Philadelphia. (2024). What Is Coaching. Retrieved [14 February 2024] from 

https://icfphiladelphia.wildapricot.org/What-is-Coaching.  



651 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.3 (July-September 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
International Coaching Federation.  (2024). Code of Ethics. Retrieved [14 February 

2024] from https://coachingfederation.org/ethics/code-of-ethics.  
International Coaching Federation.  (2024). Leading the Advancement of Coaching. 

Retrieved [14 February 2024] from https://coachingfederation.org/about.  
Kelly Miller. (2020). Coaching Philosophy: What It Is and How to Develop Your Own. 

Retrieved [14 February 2024] from https://positivepsychology.com/coaching-
philosophy.  

Online Etymology Dictionary. (2024). Coach. Retrieved [14 February 2024] from 
https://www.etymonline.com/word/coach. 

 

 
 


