
622  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรมกับการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา 
The Development of Intellectual Well-Being  

By Buddhist Dhamma Medical Science 
 

1สันทนา ประวงศ์ Santana Prawong 
2พิสิฏฐ์ โคตรสุโพธิ์ Phisit Kotsupho 

12มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่  
12Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Chiangmai Campus 

3ลักขณา แซ่โซ้ว Lakkhana Saesow 
3สถาบันวิชชาราม Vijjaram Institute 

1Corresponding author, e-mail: santanaprawong@gmail.com  
 
Received November 11, 2024; Revised December 21, 2024; Accepted: December 31, 2024 

 

 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ืออธิบายการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยศาสตร์
การแพทย์วิถีธรรม โดยการศึกษาเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง พบว่า ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม
ของ ดร.ใจเพชร กล้าจน เป็นศาสตร์การแพทย์แผนใหม่ของโลก มีจุดกำเนิดในประเทศไทย มีแนวคิด
หลัก คือ การฝึกฝนปฏิบัติเพ่ือเข้าถึงสภาวะของความสุขอันสูงสุดคือโลกุตรสุข (นิโรธ/วิมุตติ/นิพพาน) 
ซึ่งเกิดขึ้นได้อย่างเป็นปัจจุบันขณะ และเกิดขึ้นพร้อมๆ ไปกับการพัฒนาสุขภาวะองค์รวมทุกด้าน  
(กาย จิต สังคม ปัญญา) โดยกระทำผ่านกิจกรรมการเข้าค่ายอบรม ได้แก่ ค่ายสุขภาพแพทย์วิถีธรรม 
ค่ายกสิกรรมไร้สารพิษชีวิตผาสุก และค่ายพระไตรปิฎก โดยทุกค่ายจะจัดให้มีการปฏิบัติ อธิศีล อธิจิต 
อธิปัญญา การทำเหตุแห่งวิมุตติ 5 ทั้งภาคปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ ให้เหมาะสมกับบริบทนั้นๆ ผล
คือ ผู้ปฏิบัติเกิดปัญญาในการเข้าถึงสภาวธรรมของอริยสัจ 4 ในจิตตน ทำให้รู้เท่าทันและเข้าใจความ
ดีความชั่วในระดับโลกุตรธรรม เข้าใจกฎไตรลักษณ์ เข้าใจเรื่องกรรมและผลของกรรมอย่างชัดเจน
แจ่มแจ้งมากขึ้น เข้าใจโทษของการมีกิเลสและประโยชน์ของการไม่มีกิเลส  ที่ละเอียดลึกซึ้งใน
ระดับปฏิจจสมุปบาท จึงสามารถแยกแยะความเป็นประโยชน์และความเป็นโทษของพฤติกรรมและ
เหตุการณ์ต่างๆ ในชีวิตของตนได้ทั้งในระดับนามธรรมและรูปธรรม นำไปสู่การตื่นรู้และนำพาตนเอง
ออกจากการครอบงำของกิเลสความโลภ โกรธ หลง สามารถปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นในสิ่งต่างๆ 
ลงได้เป็นลำดับ จิตจึงพ้นจากความทุกข์ได้เป็นลำดับ เกิดสุขภาวะทางปัญญาที่ทำให้สามารถดำรงชีวิต
ได้อย่างสมดุลและเป็นสุข 
คำสำคัญ: ศาสตร์การแพทย์; วิถีธรรม; การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา  
 



623 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.4 (October-December 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
Abstract 
 This academic article aims to explain the intellectual well-being development 
through the Buddhist Dhamma medical science. By studying documents and 
research, it was found that, Dr. Jaiphet Klajon's Buddhist Dhamma Medical Science is 
a new science of medicine that emerged in Thailand. The main idea is “the practice 
to reach the state of Lokuttara happiness (supreme happiness or supraworldly 
happiness or Nirodha/Vimutti/Nirvana). Which can occur in the present moment and 
happened at the same time of holistic well-being development in all aspects 
(physical, mental, social, intellectual). This is done through the 3 training camp, 
including the Buddhist Dhamma Medical Health Camp, A non-toxic agriculture camp 
for a happy life, and Tripitaka Camp. Every camp will organize the practice of adhi-
precepts, adhi-citta, adhi-paññā, and the 5 causes of Vimutti (liberation), include all 3 
parts: theory, practice, and measurement, with appropriate to each context. The 
result is that the practitioner has the wisdom to access the nature of the Four Noble 
Truths in his/her mind, making them aware and able to understand good and evil 
deeply to the supraworldly level (Lokuttara dhamma). They can understand the 
‘Tilakkhana’ (the three characteristic of existence), the Karma (The behavior and its 
consequences), the disadvantages of having defilement and the benefits of 
defilement cessasion, deeply at the ‘Paticcasamuppada’ level (the deeply level to 
explain relativity of the cause and result of suffering). Therefore, one can deeply 
distinguish the benefits and harms of various behaviors and events in their life, in 
both abstract and concrete levels. This leads to awakening and removing oneself 
from the influence of defilement: greed, anger, and delusion. They can release their 
holding on to things respectively. Their mind is thus freed from suffering in order. All 
of this result, cause them achieve a state of intellectual well-being, that they can 
live a balanced and happy life. 
Keywords: Medical Science; Buddhist Dhamma; The Development of Intellectual Well-
Being 
 
บทนำ  

องค์การอนามัยโลก (WHO: World Health Organization) ได้ให้ความหมายของสุขภาพว่า
เป็น “สุขภาวะที่สมบูรณ์อย่างมีพลวัตทั้งร่างกาย จิตใจ วิญญาณ และสังคม และมิได้หมายความเพียง
ปราศจากโรคและความพิการเท่านั้น” สำหรับประเทศไทย พระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติ พ.ศ. 
2550 ได้นิยามความหมายของสุขภาพว่า “ภาวะของมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งทางกาย ทางจิต ทางปัญญา 
และทางสังคม เชื่อมโยงกันเป็นองค์รวมอย่างสมดุล” (สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข, 2552) 



624  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

นพ.ประเวศ วะสี ได้ให้ทัศนะในเรื่องของระบบสุขภาพของไทยไว้ว่า สุขภาพ หมายถึง วิถี
ชีวิตทั้งหมด เป็นเรื่องของความถูกต้องทั้งหมดทีเดียว ซึ่งมีองค์ประกอบอย่างกว้างขวาง ทั้งเรื่อง
เศรษฐกิจ จิตใจ ครอบครัว ชุมชน วัฒนธรรม สิ่งแวดล้อม การเมือง การศึกษา เป็นต้น สิ่งเหล่านี้ล้วน
เป็นองค์ประกอบในระบบสุขภาพทั้งสิ้น ทุกส่วนต้องเชื่อมโยงกันเป็นหนึ่งเดียว และมีความถูกต้อง 
(ประเวศ วะสี, 2543) 

ในปัจจุบัน การแพทย์กระแสหลักของโลกคือการแพทย์แผนปัจจุบัน ซึ่งเป็นการแพทย์ที่เน้น
ให้การรักษาโดยแพทย์เฉพาะทาง คือ แพทย์จะรักษาเฉพาะโรคที่ตนเองชำนาญ ทำให้ขาดความสนใจ
เท่าที่ควรกับสภาพจิตใจ สังคม และเศรษฐกิจของผู้ป่วย ส่งผลกระทบให้การแพทย์แผนปัจจุบัน ไม่
สามารถตอบสนองความต้องการแห่งการดำรงชีวิต ที่มีความเกี่ยวพันเชื่อมโยงระหว่างความต้องการ
ด้านกายภาพ จิตวิญญาณ (ปัญญา) สังคม เศรษฐกิจ การเมือง ศาสนา และวัฒนธรรมได้ (มัลลิกา มัติ
โก, 2534) 

จากจุดอ่อนของการดูแลสุขภาพในระบบการแพทย์แผนปัจจุบัน ส่งผลกระทบต่อการพัฒนา
ประเทศในด้านอ่ืนๆ ความไม่ประสบผลสำเร็จในการส่งเสริมสุขภาพและการดูแลสุขภาพประชาชน
แบบองค์รวม ส่งผลให้ในปัจจุบัน อัตราการเจ็บป่วยและอัตราการตายด้วยสาเหตุของโรคที่ป้องกันได้ 
หรือโรคที่เกิดจากพฤติกรรมทางสังคมและแบบแผนการดำเนินชีวิตของมนุษย์ เช่นโรคมะเร็ง 
โรคหัวใจ เพ่ิมมากขึ้น องค์การอนามัยโลกจึงพยายามที่จะผลักดันให้ประเทศสมาชิก ผสมผสานการ
ดูแลสุขภาพภาควิชาชีพ กับการดูแลสุขภาพภาคพ้ืนบ้าน ตั้งแต่ปี พ.ศ. 2520 เป็นต้นมา และมีคำ
ประกาศให้เน้นงานสาธารณสุขมูลฐาน และสนับสนุนให้นำการดูแลสุขภาพภาคพ้ืนบ้านมาใช้ในงาน
สาธารณสุขมูลฐาน โดยการผสมผสานกับการแพทย์แผนปัจจุบัน (สำนักงานคณะกรรมการ
สาธารณสุขมูลฐาน, 2543) 

ในทางพระพุทธศาสนา มีหลักการในการดูแลสุขภาพ คือ เป็นการปฏิบัติเพ่ือให้เกิดความสุข 
ความสบาย ความสมบูรณ์ ที่ครอบคลุมทั้งด้านร่างกาย จิตใจ สังคม และปัญญา โดยปฏิบัติอย่าง
สมดุลและเป็นองค์รวม คำสอนในทุกหลักธรรม/พระสูตร/พระพุทธพจน์ ล้วนเป็นสัจจะหรือความจริง
แท้ที่สอดคล้องเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันทั้งหมด คือ เป็นไปเพ่ือนิโรธ/วิมุตติ/นิพพาน ซึ่งสุขภาวะด้าน
ปัญญาของพุทธนั้น เป็นปัญญาที่ลึกซึ้งในระดับโลกุตรปัญญา หรือปัญญาที่สามารถดับกิเลสตัณหา
อุปาทานได้ (นิโรธ) อันจะนำไปสู่โลกุตรสุข ซึ่งเป็นสุขอันละเอียดประณีตเหนือโลกียสุข (วิมุตติ) และ
เป็นสุขอันเที่ยงแท้ยั่งยืน (นิพพาน) เมื่อเกิดโลกุตรปัญญา จะส่งผลให้สุขภาวะด้านอ่ืนๆ คือ ด้าน
ร่างกาย ด้านจิตใจ และด้านสังคม ดีขึ้นตามมาอย่างเป็นองค์รวม (ลักขณา แซ่โซ้ว, 2565) 

ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน เป็นศาสตร์การแพทย์แผนใหม่ของโลก 
(ลักขณา แซ่โซ้ว, 2565) มีจุดกำเนิดในประเทศไทย มีแนวคิดหลัก คือ การฝึกฝนปฏิบัติเพ่ือเข้าถึง
สภาวะของความสุขอันสูงสุด คือ นิโรธ/วิมุตติ/นิพพาน (นิโรธ คือ การดับกิเลสได้, วิมุตติ คือ สภาวะ
ของจิตที่หลุดพ้นจากทุกข์, นิพพาน คือ ความผาสุกอันยั่งยืนไพบูลย์) ไปเป็นลำดับๆ มีแนวคิดย่อย
ตามหลักพุทธศาสตร์ คือ (1) ใจเป็นประธานของสิ่งทั้งปวง (2) ตนเป็นที่พ่ึงแห่งตน (3) ดับทุกข์ที่เหตุ 
(เหตุคือตัณหา) (4) ประหยัดเรียบง่าย (5) มีประโยชน์ไม่มีโทษ (6) พิสูจน์ผลได้ด้วยตนเอง (7) เป็น
จริงตลอดกาล และ (8) เกื้อกูลผองชน มีการอธิบายกลไกการเกิดการหายของโรคอย่างเป็น
วิทยาศาสตร์ทั้งเชิงนามธรรมและรูปธรรม มีวิธีปฏิบัติที่เรียกว่าหลัก 9 ข้อสู่สุขภาวะแห่งพุทธะ หรือ



625 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.4 (October-December 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
ยา 9 เม็ดของแพทย์วิถีธรรม มีสโลแกนคือ “ลดกิเลสรักษาโรค” “หมอที่ดีที่สุดในโลกคือตัวเราเอง” 
“ศูนย์บาทรักษาทุกโรค” (ลักขณา แซ่โซ้ว และคณะ, 2565) โดยในค่ายอบรมสุขภาพแพทย์วิถีธรรม 
รวมถึงค่ายอบรมอ่ืนๆ ที่เกี่ยวเนื่องกัน เช่น ค่ายกสิกรรมไร้สารพิษชีวิตผาสุก และค่ายพระไตรปิฎก 
จะมีการปฏิบัติอธิศีล อธิจิต อธิปัญญา และเหตุแห่งวิมุตติ 5 (เหตุแห่งการหลุดพ้นจากทุกข์ 5 
ประการ) แทรกอยู่ในทุกกิจกรรมของค่าย เพ่ือสร้างสุขภาวะทางปัญญาและสุขภาวะองค์รวมในทุก
ด้าน  

สุขภาวะทางปัญญาคือ การรู้เท่าทันและความเข้าใจอย่างแยกได้ในเหตุผลแห่งความดีความ
ชั่ว ความมีประโยชน์และความมีโทษ ซึ่งนำไปสู่การตื่นรู้ และเกิดปัญญาในการดำรงชีวิตที่สมดุลและ
เป็นสุข (สำนักวิชาการสำนักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 2561) ซึ่งจากผลการวิจัยเรื่อง “วิเคราะห์
ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน” พบว่า ผลของการดูแลสุขภาพด้วยศาสตร์
การแพทย์วิถีธรรม นอกจากจะรักษาโรคได้แล้ว ยังก่อให้เกิดสุขภาวะองค์รวมทุกด้าน คือ ด้าน
ร่างกาย ด้านจิตใจ ด้านสังคม และด้านปัญญา นอกจากนี้ยังเกิดผลดีในด้านเศรษฐกิจ คุณภาพชีวิต
โดยรวม และการสร้างภาวะแห่งพุทธะด้วยการพ่ึงตนและช่วยเหลือผู้อ่ืนให้พ้นทุกข์อีกด้วย (ลักขณา 
แซ่โซ้ว และคณะ, 2565) ดังนั้น จึงนับได้ว่า องค์ความรู้ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร 
กล้าจน เป็นศาสตร์การแพทย์ที่เป็นประโยชน์เกื้อกูลต่อมวลมนุษยชาติในทุกมิติของชีวิต 

ในบทความวิชาการนี้ ผู้เขียนมีเจตนารมณ์ที่จะอธิบายการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วย
ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม ซึ่งเป็นปัญญาที่ลึกซึ้งในระดับโลกุตรปัญญา เพ่ือให้เกิดประโยชน์ในการ
พัฒนาตนเองของผู้คนในสังคม เมื่อบุคคลสามารถพัฒนาโลกุตรปัญญาให้เกิดขึ้นในตน ก็จะส่งผล
เชื่อมโยงให้สุขภาวะด้านอ่ืนๆ ดีขึ้นตามมาอย่างเป็นองค์รวม เช่น สุขภาวะด้านร่างกาย ด้านจิตใจ 
และด้านสังคม ซึ่งเป็นสุขภาพที่สมบูรณ์ครบพร้อมทั้ง 4 ด้านตามความหมายขององค์การอนามัยโลก
และพระราชบัญญัติสุขภาพแห่งชาติของประเทศไทย อันจะก่อให้เกิดประโยชน์สุขต่อผู้คนในสังคม 
ประเทศชาติ และมวลมนุษยชาติสืบไป 

 
ความหมายของสุขภาวะ 

สุขภาวะ หมายถึง การมีสุขภาพดี มีความรู้สึกเป็นสุข ความสมดุล ความเป็นองค์รวมของ 4 
มิติ คือ กาย จิต สังคม ปัญญาหรือจิตวิญญาณ ที่บูรณาการอยู่ในการพัฒนามนุษย์และสังคม เพ่ือ
สร้างความอยู่เย็นเป็นสุข (สำนักวิชาการสำนักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 2561) 

สุขภาวะทางกาย หมายถึง การมีร่างกายสมบูรณ์ แข็งแรง มีเศรษฐกิจพอเพียง อยู่ท่ามกลาง
สิ่งแวดล้อมท่ีดี ไม่มีอุบัติภัย (สำนักวิชาการสำนักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 2561) 

สุขภาวะทางจิตใจ หมายถึง จิตใจที่มีความสุข รื่นเริง คล่องแคล่ว ไม่มีความเครียด มี
สติสัมปชัญญะ และความคิดอ่านตามควรแก่อายุ (สำนักวิชาการสำนักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 
2561) 

สุขภาวะทางสังคม หมายถึง การอยู่ร่วมกันด้วยดีในครอบครัว ชุมชน สถานที่ทำงาน คนใน
ชุมชน รวมถึงการมีบริการสังคมที่ดีมีความเสมอภาค และมีสันติภาพ (สำนักวิชาการสำนักงาน
ปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 2561) 



626  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

สุขภาวะที่สมบูรณ์ทางจิตวิญญาณ หมายถึง ความสุขที่เกิดจากการเข้าใจธรรมชาติ เข้า
ใจความจริง (สำนักวิชาการสำนักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 2561) 

สุขภาวะทางปัญญา หมายถึง การรู้เท่าทันและความเข้าใจอย่างแยกได้ในเหตุผลแห่งความดี
ความชั่ว ความมีประโยชน์และความมีโทษ ซึ่งนำไปสู่การตื่นรู้ และเกิดปัญญาในการดำรงชีวิตที่สมดุล
และเป็นสุข (สำนักวิชาการสำนักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข, 2561) 
 
การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม 

รูปแบบของการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาในค่ายอบรมต่างๆ มีลักษณะดังต่อไปนี้ 
กิจกรรมค่ายสุขภาพแพทย์วิถีธรรม 
ภายในค่ายฯ มีกิจกรรมในการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญา ด้วยการฝึกฝนปฏิบัติตามหลัก 9 

ข้อสู่สุขภาวะแห่งพุทธะ (หรือเรียกว่า ยา ๙ เม็ดของแพทย์วิถีธรรม) ซึ่งบูรณาการมาจากหลักธรรมใน
พระไตรปิฎกหลายร้อยพระสูตร เพ่ือการเข้าถึงโลกุตรปัญญา โดยยาทั้ง 9 เม็ดแบ่งลำดับความสำคัญ
ในการปฏิบัติเป็น 3 ระดับ ได้แก่ (1) ยาเม็ดเลิศ มีฤทธิ์ในการรักษาโรค 70% + เกิน 100% เป็น
วิธีการทำจิตให้เข้าถึงสภาพนิโรธ/วิมุตติ/นิพพาน ในปัจจุบันขณะ (ดับตัณหาในปัจจุบันขณะ) การทำ
กุศล และการรู้เพียรรู้พัก (2) ยาเม็ดหลัก มีฤทธิ์ในการรักษาโรค ประมาณ 20% บวกลบ ได้แก่ การ
กินอาหารที่ไม่เบียดเบียนตนเองคนอ่ืนสัตว์อ่ืน อาหารปรับสมดุลร้อนเย็น และการทำกายบริหารที่
เหมาะสม (3) ยาเม็ดเสริม มีฤทธิ์ในการรักษาโรค ประมาณ 10% บวกลบ ได้แก่ การระบายพิษร้อน
เย็นที่ไม่สมดุลออกจากร่างกายด้วยวิธีการต่างๆ ได้แก่ การดื่มน้ำสมุนไพรปรับสมดุล การกัวซา การ
สวนล้างลำไส้ใหญ่ การแช่มือแช่เท้า การพอก ทา หยอด ประคบ อบ อาบ ด้วยสมุนไพรที่ถูกกัน ซึ่ง
วิธีการทั้งหมดเป็นวิธีที่ประหยัด เรียบง่าย ปลอดภัย ได้ผล และพ่ึงตนเองได้ (ลักขณา แซ่โซ้ว และ
คณะ, 2565) 

การปฏิบัติยา 9 เม็ดของแพทย์วิถีธรรม ในยาแต่ละเม็ดเป็นการสร้างสุขภาวะทางปัญญาด้วย
กระบวนการในการสร้างเหตุแห่งวิมุตติ 5 ประการ ตาม ‘วิมุตตายตนสูตร’ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 
เล่มที่ 22 ข้อที่ 26 หน้าที่ 32-35 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) ได้แก่ การฟังธรรม การแสดง
ธรรมหรือสนทนาธรรม (ผ่านกิจกรรมการเสวนา การแบ่งปันประสบการณ์) การสาธยายธรรมหรือ
ทบทวนธรรม (ผ่านกิจกรรมการทบทวนธรรม) การตรึกตรองใคร่ครวญธรรม (ผ่านกิจกรรมการฟัง
ธรรม หรือใคร่ครวญด้วยตนเอง) ความตั้งมั่นตั้งใจในการฝึกฝนปฏิบัติยาทั้ง 9 เม็ด (สมาธินิมิต) ตลอด
ระยะเวลา 5-10 วัน ของการจัดค่าย ดร.ใจเพชร กล้าจน จะเป็นวิทยากรหลักบรรยายธรรมทุกวัน 
ส่วนจิตอาสาแพทย์วิถีธรรมจะเป็นพี่เลี้ยงในทุกกิจกรรม (ลักขณา แซ่โซ้ว, 2565) 

การอธิบายธรรมะจากพระไตรปิฎกของ ดร.ใจเพชร กล้าจน ทำให้ผู้เข้าค่ายได้รับองค์ความรู้
ที่เป็นสัมมาทิฏฐิตามพระพุทธเจ้า ซึ่งธรรมะที่นำมาอธิบายมาจากหลายร้อยหลักธรรม/พระสูตร โดย
จะเลือกอธิบายหลักคำสอนที่ตรงกับสถานการณ์นั้นๆ เช่น การทำจิตไร้ทุกข์ ทำจิตให้เป็นนิโรธ วิมุตติ 
นิพพาน ดร.ใจเพชร กล้าจน ก็จะเลือกพระสูตรที่เกี่ยวข้องกับการปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นภายใน
จิต เช่น อริยสัจ 4, โทษของกาม, ปฏิจจสมุปบาท เป็นต้น คำตรัสจากพระไตรปิฎกทำให้ผู้ฟังสามารถ
เข้าใจบริบทของการนำหลักธรรมมาใช้ดับทุกข์ในสถานการณ์ต่างๆ ได้ ดังที่ ดร.ใจเพชร กล้าจน จะ
อธิบายวิธีการทำใจในใจโดยแยบคาย (โยนิโสมนสิการ) โดยชี้ให้เห็นการคิดที่เป็นมิจฉาทิฏฐิ (การคิดที่



627 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.4 (October-December 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
ประกอบด้วยกาม พยาบาท เบียดเบียน) ซึ่งจะนำไปสู่ความทุกข์/กลัว/กังวล/ระแวง/หวั่นไหว และ
ชี้ให้เห็นความคิดที่เป็นสัมมาทิฏฐิ (การคิดเพ่ือออกจากกาม พยาบาท เบียดเบียน) ซึ่งจะนำไปสู่ความ
พ้นทุกข์ พ้นความกลัว/กังวล/ระแวง/หวั่นไหว เมื่อผู้เข้าค่ายฯ ทำใจในใจโดยแยบคายตาม ก็จะ
สามารถปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นภายในจิตได้ เกิดสุขภาวะทางปัญญาที่ทำให้สามารถเข้าถึง
สภาวะของจิตที่หลุดพ้นจากทุกข์นั้นได้ (วิมุตติ) เข้าถึงโลกุตรสุข โดยผู้ร่วมค่ายคนอ่ืนๆ จะสังเกตเห็น
ความเปลี่ยนแปลงของผู้เข้าค่ายแต่ละคนได้อย่างชัดเจนจากสีหน้า แววตา ที่สดใสขึ้น ยิ้มแย้มแจ่มใส
มากขึ้น เรี่ยวแรงกำลังกายที่มากขึ้น เมื่อผู้นั้นๆ ได้เห็นผลที่เกิดขึ้นต่อจิตใจ ร่างกาย และบริบทรอบ
ข้างของตนเองที่เปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น รวมถึงเห็นความเปลี่ยนแปลงของผู้ร่วมค่ายท่านอ่ืนที่
ประสบกับสภาวะที่คล้ายๆ กัน ทำให้เกิดกำลังใจในการฝึกฝนปฏิบัติ (ลักขณา แซ่โซ้ว, 2565) 

กิจกรรมค่ายกสิกรรมไร้สารพิษชีวิตผาสุก 
ค่ายกสิกรรมไร้สารพิษชีวิตผาสุก มีรูปแบบในการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาผ่านกิจกรรมการ

ฝึกอบรมการทำกสิกรรมไร้สารพิษ โดยมีหลักการตามหลักพุทธศาสนา ด้วยการประพฤติปฏิบัติอธิศีล 
อธิจิต อธิปัญญา คือ ไม่ฆ่า ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อ่ืน ไม่เบียดเบียนสิ่งแวดล้อม เป็นการสร้าง
สัมมาอาชีวะ (ไม่ทำอาชีพที่ผิดศีล) เน้นการพ่ึงตนเอง บูรณาการเป็นหลักปฏิบัติ คือ พันธุ์ดี ดินดี น้ำดี 
แสงดี ศีลดี และมิตรดี โดยการปฏิบัติศีล ไม่ขี้เกียจ ไม่ใจร้อน ไม่โลภ พอประมาณ และรู้จักแบ่งปัน 
เป็นการดูแลสุขภาพให้เกิดความสมดุล รู้จักเย็นร้อนอ่อนแข็งให้มีความสมดุลของร่างกาย และเป็น
การสร้างความมั่นคงทางอาหาร เพ่ือวิถีชีวิตที่ผาสุก ประหยัด เรียบง่าย พ่ึงตน และแบ่งปัน มีการคบ
และเคารพมิตรดี ซึ่งเป็นสมบัติแท้จริงของทุกชีวิต ผลของการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาตามรูปแบบนี้
คือ ทำให้สามารถพัฒนาศักยภาพทางจิตวิญญาณ ใจไร้ทุกข์ ใจดีงาม เชื่อและเข้าใจเรื่องกรรมและผล
ของกรรมชัดเจนแจ่มแจ้งมากขึ้น รู้เท่าทันและเข้าใจความดีความชั่ว (เช่น เข้าใจแยกแยะสัมมาอาชีวะ
และมิจฉาอาชีวะได้) เห็นประโยชน์ของพืชผักไร้สารพิษ (ประโยชน์ต่อตนเอง คนอ่ืน สัตว์อ่ืน และ
สิ่งแวดล้อม) เห็นโทษของการทำกสิกรรมที่ใช้สารพิษ (โทษต่อตนเอง คนอ่ืน สัตว์อ่ืน และสิ่งแวดล้อม) 
รวมถึงเห็นโทษจากการมีกิเลสความโลภ โกรธ หลง ของตนเอง (กิเลสเป็นต้นเหตุสำคัญที่ทำให้เกิด
ความเห็นแก่ตัว เบียดเบียนตนเอง คนอ่ืน สัตว์อ่ืน และสิ่งแวดล้อม) นำไปสู่การตื่นรู้จากการครอบงำ
ของกิเลส และเกิดสุขภาวะทางปัญญาในการดำรงชีวิตที่สมดุลและเป็นสุข (ลดความเห็นแก่ตัว ลดการ
เบียดเบียนตนเอง คนอ่ืน สัตว์อ่ืน และสิ่งแวดล้อม) สุขภาวะด้านปัญญาส่งผลให้สุขภาวะด้านอ่ืนๆ ดี
ขึ้นด้วย โดยพบว่า สุขภาวะด้านร่างกาย ทำให้สุขภาพแข็งแรง ปรับสมดุลเย็นร้อนอ่อนแข็งได้ สุข
ภาวะด้านจิตใจคือ ทำให้จิตใจเบิกบาน สงบสุข สามารถจัดการความวิตกกังวลได้เหมาะสมมากขึ้น 
สุขภาวะด้านสังคมคือ สามารถสร้างสรรค์สิ่งที่ดีงามมีประโยชน์ ใช้ชีวิตอยู่ในสังคมอย่างเป็นศานติสุข 
เป็นการทำประโยชน์ช่วยเหลือสังคมอย่างยั่งยืน (แก่นศีล กล้าจน, 2565) 

กิจกรรมค่ายพระไตรปิฎก 
ค่ายพระไตรปิฎก มีรูปแบบในการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาผ่านกิจกรรมการฝึกอบรม

ปฏิบัติธรรมตามพระไตรปิฎก ทั้งภาคปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ วัตถุประสงค์ในการจัดอบรม คือ เพ่ือ
เป็นการต่อยอดการปฏิบัติธรรมเพ่ิมขึ้นจากค่ายสุขภาพฯ และค่ายกสิกรรมฯ โดยการปฏิบัติเหตุแห่ง
วิมุตติ 5 ประการ ในระดับที่สูงขึ้น ละเอียดขึ้น เข้มข้นขึ้น ปฏิบัติอธิศีล ได้แก่ จูฬศีล มัชฌิมศีล มหา
ศีล ปฏิบัติอธิจิต ได้แก่ อริยอินทรียสังวร อริยสติสัมปชัญญะ อริยสันโดษ และปฏิบัติอธิปัญญา คือ 



628  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

วิชชา 8 (ใจเพชร กล้าจน, 2558) โดยมีสัตบุรุษที่สามารถบอกทางพ้นทุกข์ได้จริงเป็นผู้นำพาฝึกฝน
ปฏิบัติ จึงจะสามารถพ้นอวิชชาได้ ตามคำตรัสใน ‘อวิชชาสูตร’ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 24 ข้อ
ที่ 61 หน้าที่ 134-137 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) และปฏิบัติภายใต้องค์ประกอบของหมู่
มิตรดีสหายดีที่มาร่วมกันปฏิบัติอริยศีล อริยสมาธิ อริยปัญญา ตามคำตรัสใน ‘อุปัฑฒสูตร’ ที่ว่า 
“ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพื่อนดี เป็นพรหมจรรย์ทั้งหมดทีเดียว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม
ที่ 19 ข้อที่ 2 หน้าที่ 2-4 มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539) 

ดร.ใจเพชร กล้าจน ได้กลั่นกรองเนื้อหาธรรมจากพระไตรปิฎกมาแปลเป็นภาษาที่เข้าใจง่าย 
ในรูปแบบของบททบทวนธรรม เพ่ือการกำจัดกิเลส กำจัดมิจฉาทิฏฐิ และเป็นการดับทุกข์ใจอย่าง
ยั่งยืนตามหลักอริยสัจ 4 ผลคือ สามารถดับทุกข์ใจได้ในปัจจุบันขณะ พร้อมทั้งเกิดผลดีในด้านร่างกาย 
จิตใจ สังคม และปัญญา สอดคล้องกับหลักเหตุแห่งวิมุติ 5 และปหาน 5 ในพระพุทธศาสนา มุ่งการ
ดับทุกข์ที่ต้นเหตุ (เหตุคือตัณหาภายในจิต) โดยเน้นการสร้างสุขภาวะทางปัญญาที่ทำให้เข้าใจเรื่อง
กรรมอย่างแจ่มแจ้ง เพ่ือปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่น จนกระทั่งสามารถดับทุกข์ใจจากเรื่องใดเรื่อง
หนึ่งไปเป็นลำดับได้อย่างเป็นปัจจุบันขณะ (สันทนา ประวงศ์, 2565) 

การประยุกต์ใช้หลักอริยสัจ 4 ในชีวิตประจำวันตามแนวแพทย์วิถีธรรม มีแนวคิดว่า ชีวิตที่ไม่
รู้ทางพ้นทุกข์ (อวิชชา) จึงต้องทุกข์ไม่สิ้นสุด ผู้มีปัญญา (สุขภาวะทางปัญญา) จะรู้ว่า สิ่งที่มีค่าที่สุดใน
ชีวิต คือ ความพ้นทุกข์ ซึ่งเหตุแห่งกองทุกข์ทั้งมวล ก็คือ ความอยาก (ตัณหา) ความยึดมั่นถือมั่น 
(อุปาทาน) คนที่เข้าใจเรื่องกรรมและวิบากกรรมอย่างแจ่มแจ้งได้จริงเท่านั้น จึงจะสามารถละ บรรเทา 
ทำให้หมดสิ้นไปซึ่งความอยากแบบยืดมั่นถือมั่นอันเป็นเหตุแห่งกองทุกข์ท้ังหมดทั้งมวลในชีวิตได้ โดย
เริ่มจากการปฏิบัติศีลด้วยปัญญาอย่างตั้งมั่น (อธิศีล อธิจิต อธิปัญญา) ไปตามลำดับ ทำให้เกิดปัญญา
ที่เป็นอริยปัญญา คือ รู้ชัดว่าความอยากแบบยึดมั่นถือมั่น (ตัณหา อุปาทาน) เป็นเหตุให้เกิดทุกข์
ทั้งหมดทั้งมวลตัวจริง จิตจึงเกิดความละหน่ายคลายกำหนัด (นิพพิทาวิราคะ) และสามารถปล่อยวาง
ความอยากแบบยึดมั่นถือมั่นได้ตามลำดับ (เสริมศรี ชวานิสากุล, 2565) 

ในค่ายพระไตรปิฎก มีองค์ประกอบที่เกื้อหนุนต่อการขัดเกลากิเลสในตน โดยปัจจัยเกื้อหนุน
ในการขัดเกลากิเลสของจิตอาสาแพทย์วิถีธรรม มีทั้งหมด 18 ปัจจัย คือเคารพผู้นำที่มีศีล มีมิตรดี 
เคารพมติหมู่มิตรดี อยู่ในองค์ประกอบที่ดี พ่ึงตนด้านสุขภาพได้ มีศีล พัฒนาศักยภาพพ่ึงตน ฝึกกิน
อาหารวันละมื้อ เห็นคุณค่าของการเสียสละ เป็นคนตรง ขวนขวายทำประโยชน์ตนและผู้อ่ืน มี
สติสัมปชัญญะ พอเพียง เพียรลดกิเลส อ่านสภาวธรรมเป็น มีผลการลดกิเลส เข้าหาผู้มีศีล และพ่ึง
ธรรมในตน ปัจจัยเกื้อหนุนในการขัดเกลากิเลสของจิตอาสาแพทย์วิถีธรรมมีความสอดคล้องตามหลัก
ไตรสิกขาในพระพุทธศาสนา ซึ่งทำให้จิตอาสาแพทย์วิถีธรรมเป็นผู้ที่มีชีวิตพอเพียงเรียบง่าย ร่างกาย
แข็งแรง จิตใจดีงาม และจิตใจเป็นสุขได้อย่างแท้จริง (ชัยภัทร ชุติคามี, 2565) 
 
ผลของการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม 
 จากความหมายของสุขภาวะทางปัญญาที่กล่าวมาข้างต้นว่า หมายถึง การรู้เท่าทันและความ
เข้าใจอย่างแยกได้ในเหตุผลแห่งความดีความชั่ว ความมีประโยชน์และความมีโทษ ซึ่งนำไปสู่การตื่นรู้ 
และเกิดปัญญาในการดำรงชีวิตที่สมดุลและเป็นสุข (สำนักวิชาการสำนักงานปลัดกระทรวง



629 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.4 (October-December 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
สาธารณสุข, 2561) การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม ส่งผลให้ผู้เข้ารับ
การอบรมเกิดสุขภาวะทางปัญญาในแต่ละประเด็น ดังนี้ 

การรู้เท่าทันและความเข้าใจอย่างแยกได้ในเหตุผลแห่งความดีความชั่ว 
ข้อมูลการสัมภาษณ์เชิงลึกในงานวิจัยของลักขณา แซ่โซ้ว เรื่อง “วิเคราะห์ศาสตร์การแพทย์

วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน” พบว่า สุขภาวะทางปัญญาของผู้ที่ฝึกฝนปฏิบัติตามศาสตร์
การแพทย์วิถีธรรม 3 กลุ่ม คือ 1) จิตอาสาแพทย์วิถีธรรม 2) บุคลากรสาธารณสุขที่ดูแลสุขภาพด้วย
ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม และ 3) ผู้เข้าค่ายสุขภาพแพทย์วิถีธรรม คือ มีความเข้าใจเรื่องของการมี
กิเลสความโลภโกรธหลงว่าเป็นความชั่ว การลดละกิเลสความโลภโกรธหลงนั้นเป็นความดี ภายในค่าย
ฯ มีกระบวนการในการเรียนรู้ที่ทำให้เข้าใจวิธีการลดละกิเลส และมีการฝึกฝนปฏิบัติจริงภายในค่ายฯ 
จนสามารถเห็นผลจากการปฏิบัติได้ด้วยตนเองว่ากิเลสลดลงได้จริง คือ การเสพกามคุณ 5 (ความติด
ยึดในรูป รส กลิ่น เสียง สัมผัส) ลดลง ความโกรธหรือพยาบาทลดลง การเบียดเบียนตนเองคนอื่นสัตว์
อ่ืนลดลง และมีพฤติกรรมที่แสดงออกถึงความสามารถในการพัฒนาศักยภาพทางด้านจิตวิญญาณหรือ
ปัญญาอย่างเต็มที่ คือ การปฏิบัติอธิศีล อธิจิต อธิปัญญา ที่ลึกซึ้งถึงระดับ อริยศีล อริยสมาธิ และอริย
ปัญญา ทำให้สามารถแยกแยะความดีความชั่วได้ในระดับที่ละเอียดลึกซึ้งกว่าที่ตนเคยรู้มา เข้าใจ
สภาวธรรมของอริยสัจ 4 ภายในจิตของตน เกิดหิริโอตตัปปะที่ทำให้จิตมีความละอายและเกรงกลัวต่อ
การกระทำชั่ว และมีความตั้งใจในการลดละกิเลสเพ่ือชำระจิตของตนให้บริสุทธิ์สะอาดจากความชั่ว
มากขึ้นเป็นลำดับ (ลักขณา แซ่โซ้ว, 2565) 

ความมีประโยชน์และความมีโทษ 
ผู้เข้ารับการอบรมจากทั้ง 3 ค่าย สามารถแยกแยะว่าสิ่งใดเป็นประโยชน์ สิ่งใดเป็นโทษ เช่น 

การลดละกิเลสเป็นประโยชน์ การเพ่ิมกิเลสเป็นโทษ การรับประทานพืชผักไร้สารพิษเป็นประโยชน์ 
การรับประทานพืชผักที่เจือปนสารพิษเป็นโทษ การทำกสิกรรมไร้สารพิษเป็นประโยชน์ การทำกสิกร
รมที่ใช้สารพิษสารเคมีเป็นโทษ การเอ้ือเฟ้ือแบ่งปันกันเป็นประโยชน์ การเห็นแก่ตัวเป็นโทษ การ
เข้าถึงอริยสัจ 4 เป็นประโยชน์คือพ้นทุกข์ การไม่เข้าถึงอริยสัจ 4 เป็นโทษคือไม่พ้นทุกข์ ความเชื่อ
และชัดเรื่องกรรมและผลของกรรมอย่างแจ่มแจ้งเป็นประโยชน์ (ทำให้ดำรงชีวิตอย่างไม่ประมาท ไม่
เบียดเบียนตนเอง/คนอ่ืน/สัตว์อ่ืน) ความไม่เชื่อและไม่ชัดเรื่องกรรมและผลของกรรมอย่างแจ่มแจ้ง
เป็นโทษ (ทำให้ดำรงชีวิตอย่างประมาท เบียดเบียนตนเอง/คนอ่ืน/สัตว์อ่ืน) การรับประทานอาหารที่
สมดุลร้อนเย็นเป็นประโยชน์ (ทำให้ร่างกายแข็งแรงหรือหายจากโรคที่กำลังเป็นอยู่ ได้ ) การ
รับประทานอาหารที่ไม่สมดุลร้อนเย็นเป็นโทษ (ทำให้ร่างกายอ่อนแอหรือไม่หายจากโรคที่กำลัง
เป็นอยู่) เป็นต้น ซึ่งการมีปัญญาที่รู้ว่าสิ่งใดเป็นประโยชน์ สิ่งใดเป็นโทษ ทั้งระดับรูปธรรมและ
นามธรรม ทำให้สามารถใช้ชีวิตได้อย่างถูกต้องถูกตรงและเป็นประโยชน์สูงสุดต่อตนเองและผู้อ่ืนได้ 
(ลักขณา แซ่โซ้ว, 2565) 
 การตื่นรู้ 
 กิจกรรมการเรียนการสอนอริยสัจ 4 ภายในค่ายสุขภาพแพทย์วิถีธรรม ค่ายกสิกรรมไร้
สารพิษชีวิตผาสุก และค่ายพระไตรปิฎก มีทั้งระดับปริยัติ (หลักการ) ปฏิบัติ (การนำไปใช้ดับทุกข์ใน
ชีวิตจริง) และปฏิเวธ (มีผลของการดับทุกข์ได้จริง) ทำให้เกิดการตื่นรู้ในการที่จะนำพาตนเองออกจาก
การครอบงำของกิเลสความโลภโกรธหลง โดยสามารถปฏิบัติและวัดผลของการปฏิบัติได้เลยภายใน



630  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

ค่ายฯ ว่าปฏิบัติได้จริงหรือปฏิบัติไม่ได้จริง เป็นการวัดผลของสิ่งที่เป็นนามธรรม (ความสุข/ความทุกข์) 
ที่ปรากฎผลออกมาให้เห็นทั้งส่วนของนามธรรมภายใน (ซึ่งผู้ปฏิบัติสามารถสัมผัสผลนั้นได้ด้วยตนเอง 
เป็นปัจจัตตัง) และ/หรือส่วนของรูปธรรมภายนอก คือ สภาพร่างกายท่ีแข็งแรงขึ้น และพฤติกรรมทาง
กาย วาจา ใจ ที่เปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น ซึ่งปรากฏต่อสายตาของผู้คนรอบข้างได้อย่างเห็นผลเชิง
ประจักษ์ (แก่นศีล กล้าจน, 2565) 
 การเกิดปัญญาในการดำรงชีวิตที่สมดุลและเป็นสุข 

ผู้ที่ศึกษาและปฏิบัติตามศาสตร์การแพทย์วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน นอกจากจะเกิด
ปัญญาในเรื่องของการแก้ปัญหาความเจ็บป่วยของตนเองแล้ว ยังมีความเข้าใจชีวิตมากขึ้น เข้าใจ
สามัญลักษณะ (กฎไตรลักษณ์) คือความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์ ความไม่ใช่ตัวตนของเรา (อนิจจัง ทุก
ขัง อนัตตา) เห็นความเชื่อมโยงของเหตุและผลของสรรพสิ่งต่างๆ ในธรรมชาติ (ปฏิจจสมุปบาท) 
สามารถเปลี่ยนแปลงชีวิตของตนไปในทิศทางที่เจริญขึ้น สะอาดขึ้น สว่างขึ้น สงบขึ้น มีอิสรภาพทาง
จิตวิญญาณมากขึ้น โดยสามารถรู้สึกได้ด้วยตนเอง รวมถึงจากการบอกกล่าวของผู้คนรอบข้างว่าลด
ความโลภ ความโกรธ ความหลง ลงได้อย่างชัดเจน มีความเชื่อมั่นในเรื่องกรรมและผลของกรรม มี
ความเชื่อมั่นในการกระทำของตนทั้งในระดับความคิด คำพูด และการกระทำทางกาย สามารถ
แยกแยะการกระทำที่เป็นกุศลหรืออกุศล เป็นประโยชน์หรือเป็นโทษ ได้ชัดเจนแจ่มแจ้งมากขึ้น
ตามลำดับ หยาบ กลาง ละเอียด จึงเป็นกำลังใจให้สร้างแต่คุณงามความดีหรือกุศล และพยายามงด
เว้นความชั่วหรืออกุศล เกิดการให้อภัยในระดับลึกซึ้ง มีความเมตตาต่อตนเองและผู้อ่ืน เสียสละใน
การทำประโยชน์ให้แก่ผู้อ่ืนได้ สามารถดำรงชีวิตได้อย่างสมดุลและมีความสุข (ลักขณา แซ่โซ้ว, 2565) 
   
ตัวอย่างกรณีศึกษา 
 ผู้เขียนได้นำตัวอย่างกรณีศึกษาจากงานวิจัยของลักขณา แซ่โซ้ว เรื่อง “วิเคราะห์ศาสตร์
การแพทย์วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน” จำนวน 3 กรณีศึกษา จาก 3 กลุ่ม (กลุ่มจิตอาสาแพทย์
วิถีธรรม กลุ่มบุคลากรสาธารณสุขที่ปฏิบัติตามศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม และกลุ่มผู้เข้าค่ายแพทย์วิถี
ธรรม) ซึ่งเป็นข้อมูลดิบจากการสัมภาษณ์ มาเขียนในบทความนี้ เพ่ือให้ผู้อ่านสามารถเห็นภาพและ
เชื่อมโยงสภาวะได้ชัดเจนขึ้น ดังนี้ 
 *หมายเหตุ: ข้อความในวงเล็บที่มีเครื่องหมาย * เป็นการวิเคราะห์ของผู้เขียน 
 กรณีศึกษาที่ 1 (จากกลุ่มท่ี 1: จิตอาสาแพทย์วิถีธรรม) 
 คุณรหัส A3 เพศหญิง อายุ 45 ปี (สัมภาษณ์เมื่อ 11 ม.ค. 2565) ระดับการศึกษา: ปริญญา
โท  อาชีพ(เดิม): นักพัฒนาสังคม ปัจจุบัน: เป็นจิตอาสาประจำแพทย์วิถีธรรมมา 12 ปี ภูมิลำเนา: 
จังหวัดสุราษฎร์ธานี 

“เมื่อก่อนเราตัวอ้วน น้ำหนักเกิน ไม่ค่อยออกกำลังกาย เหนื่อยง่าย ปวดประจำเดือนบ่อย 
ปวดหัวบ่อย นิสัยเป็นคนใจร้อน หงุดหงิดง่าย เอาแต่ใจมาก ขี้โกรธ ขี้โมโห อาฆาต พยาบาท ไม่
ยอมรับความจริง พูดจารุนแรง หน้าตาดุ ไม่ค่อยยิ้มแย้ม ไม่ไว้ใจใคร ไม่โทษตัวเอง โทษแต่ผู้อื่น” 

“ก่อนรู้จักแพทย์วิถีธรรม เรามักจะแก้ปัญหาต่างๆ ในชีวิตที่ปลายเหตุ เวลาโกรธก็ไม่รู้วิธีดับ
ความโกรธ (ไม่รู้จักกิเลส) จึงพูดไม่ดีกับผู้อ่ืน สร้างความขัดแย้งไปเรื่อยๆ ใจก็มีความทุกข์ แต่ไม่มี
ปัญญาที่จะดับความทุกข์ต่างๆ ในใจได้ (ไม่รู้จักอริยสัจ 4) ทางออกคือ การปลดปล่อยพลังงานที่อัด



631 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.4 (October-December 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
อ้ันอยู่ภายในใจด้วยการกินอาหารอร่อย ซื้อของที่ชอบ ท่องเที่ยว (เสพกิเลสกามคุณ 5) หรือบางครั้งก็
ไปปฏิบัติธรรมบ้าง ก็ทำให้ใจนิ่งขึ้นสงบขึ้น แต่มันสงบได้แค่ตอนที่ทำ เมื่อต้องออกมาทำมาหากินหรือ
ต้องกระทบกับปัญหาที่ไม่ถูกใจ ก็ไม่สามารถนิ่งสงบได้ ก็ยังทุกข์เหมือนเดิม (ปฏิบัติธรรมแต่เข้าไม่ถึง
อริยสัจ 4) ก็แก้ปัญหาด้วยการไปกินไปเที่ยวเหมือนเดิม เป็นอยู่อย่างนี้ครั้งแล้วครั้งเล่า ชีวิตก็วนเวียน
อยู่อย่างนี้ หาทางออกไม่เจอ (วนเวียนอยู่ในวัฏสงสาร)” 

การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาของกรณีศึกษาที่ 1 
“หลังจากได้รู้จักแพทย์วิถีธรรม ได้ฝึกกินอาหารแบบแพทย์วิถีธรรม (อาหารปรับสมดุล 

อาหารที่ไม่เบียดเบียน อาหารลดกิเลสกามคุณ 5) น้ำหนักก็ลดลง 20 กิโลกรัม ภายในเวลา 9 เดือน 
(จาก 85 กก. เหลือ 65 กก.) ร่างกายแข็งแรงขึ้นมาก กระฉับกระเฉงขึ้น สามารถทำงานหนักๆ ยาวๆ 
ได้โดยไม่เหนื่อยง่าย อาการปวดศีรษะและปวดประจำเดือนหายไป (*สุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลให้สุข
ภาวะทางกายดีขึ้นด้วย) เมื่อเราได้เรียนรู้การปฏิบัติจากต้นแบบที่ดี และเราก็ได้ฝึกฝนตาม ทำให้เห็น
ความเปลี่ยนแปลงในตัวเองคือ ใจเย็นลงมาก ยอมรับเรื่องกรรมและผลของกรรม ลดการโทษผู้อ่ืน 
ความหงุดหงิด ความโกรธ ความหวั่นไหว หายไปจากชีวิตเยอะมาก รู้สึกเบิกบาน หน้าตายิ้มแย้ม
แจ่มใส จิตใจเข้มแข็งมั่นคง และมีพลังขึ้นมาก” (*สุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลให้สุขภาวะทางจิตใจดี
ขึ้นด้วย) 
 “ตอนได้รู้จักแพทย์วิถีธรรม รู้สึก ว้าว! มาก คือ ได้พบสัตบุรุษที่สามารถบอกทางพ้นทุกข์
ให้แก่เราได้ ได้เรียนรู้วิชาดับทุกข์ คือ อริยสัจ 4 และเราก็ตั้งใจฝึกฝนปฏิบัติตาม จนสามารถดับทุกข์
ในชีวิตได้เป็นลำดับๆ มีความเข้าใจชีวิตมากขึ้น มีสติสัมปชัญญะมากขึ้น โกรธก็รู้ว่าโกรธ (รู้จักกิเลส) 
มีสติจับอาการโกรธในใจได้ (มีสัมมาสติ) มีความพากเพียรพยายามที่จะไม่โต้ตอบหรือพูดไม่ดีกับผู้อ่ืน 
(มีสัมมาวายามะ) เพราะมีปัญญาที่เข้าใจในเรื่องกรรมและผลของกรรมอย่างแจ่มแจ้ง (เป็นสัมมาทิฏฐิ
ข้อที่ 4) โดยเฉพาะกรรมปัจจุบัน เราได้เห็นชัดๆ ในวินาทีนั้นเลยว่าความโกรธมันทำให้เราเป็นทุกข์ 
(ทุกขอริยสัจ) เหตุแห่งทุกข์คือใจเรามีความอยาก (ตัณหา) พอมีสติที่เห็นสภาวธรรมของตัวเองชัดว่า
กำลังเป็นนางมารร้าย แยกเขี้ยวยิงฟันคำรามเหมือนยักษ์ มันก็รู้สึกสมเพชตัวเอง เมื่อเห็นตัวเองชัดจิต
มันก็ละหน่ายคลายกำหนัด (นิพพิทาวิราคะ) คลายจากความอยากความยึดมั่นถือมั่นที่ จะให้คนอ่ืน
เป็นอย่างที่เราอยากให้เป็น จิตก็ปล่อยวางได้ สามารถให้อภัยผู้ที่มาทำไม่ดีกับเราได้ พอปล่อยวางได้
จิตมันก็เบาว่างโล่งเป็นอิสระ มันแจ่มแจ้งภายในจิต เราสามารถรู้ได้สัมผัสได้ด้วยตัวเองเป็นปัจจัตตัง 
เป็นสภาพจิตที่วิเศษมากๆ วิเศษยิ่งกว่าสิ่งใดๆ ในโลก (เป็นโลกุตรสุข) เข้าใจความเชื่อมโยงเป็นเหตุ
เป็นผลทั้งในระดับนามธรรมและรูปธรรม เข้าใจปฏิจจสมุปบาทชัดเจน เข้าใจสนิทานสูตรชัดเจน” (*
เกิดสุขภาวะทางปัญญา) 
 “ใจที่ไร้ทุกข์ ผาสุก เบิกบาน แจ่มใส (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางจิตใจ) 
ทำให้ร่างกายเราแข็งแรงขึ้น สมองดีขึ้น สมรรถนะในการทำงานดีขึ้น (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่
ส่งผลต่อสุขภาวะทางกาย) ความสัมพันธ์กับผู้คนรอบข้างดีขึ้น (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุข
ภาวะทางสังคม) แก้ปัญหาต่างๆ ในชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้น มันดีขึ้นทุกอย่างเลย เป็นอะไร
ที่ยอดเยี่ยมมากๆ เดี๋ยวนี้ไม่ค่อยโกรธใครแล้ว ลดลงมากอย่างเห็นได้ชัด คนรอบข้างก็บอกแบบนั้น 
ปัญญาในการเข้าถึงอริยสัจ 4 สูงขึ้นละเอียดขึ้นเป็นลำดับ เห็นกิเลสภายในจิตตัวเองตัวที่ละเอียดมาก
ขึ้นๆ ได้ ล้างกิเลสได้เก่งขึ้นชำนาญขึ้นเรื่อยๆ จิตก็บริสุทธิ์สะอาดจากกิเลสกามและอัตตามากขึ้นไป



632  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

เรื่อยๆ (*เป็นสุขภาวะทางปัญญา) เมื่อเราพ่ึงตนเองได้ทั้งทางนามธรรมและรูปธรรม เราก็ร่วมกัน
กระจายองค์ความรู้ดีๆ นี้ คือองค์ความรู้ในการพ่ึงตนเอง ทั้งด้านนามธรรม (การดับทุกข์ในตน) และ
รูปธรรม (การพ่ึงตนด้านสุขภาพและด้านปัจจัย 4) ไปยังผู้ที่มีบุญกุศลร่วมกันที่จะรับองค์ความรู้นี้ได้ 
ซึ่งหากประชาชนสามารถพ่ึงตนเองได้ก็จะช่วยลดภาระของรัฐบาลและของประเทศชาติได้อย่างมาก 
ประเทศไทยเราก็จะเข้มแข็งและมั่นคง (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาท่ีส่งผลต่อสุขภาวะทางสังคม)” 
 กรณีศึกษาที่ 2 (จากกลุ่มท่ี 2: บุคลากรสาธารณสุขที่ปฏิบัติตามศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม) 
 คุณรหัส B8 เพศหญิง  อายุ 38 ปี  (สัมภาษณ์เมื่อ 23 ม.ค. 2565) อาชีพ: แพทย์แผน
ปัจจุบัน  สถานที่ทำงาน: โรงพยาบาลรัฐบาลและคลินิกส่วนตัว ที่อยู่: กรุงเทพมหานคร ปีที่รู้จักแพทย์
วิถีธรรม: 2559 

“ร่างกายเมื่อก่อนจะเหนื่อยง่าย ไม่ค่อยสดชื่น ไม่กระฉับกระเฉง ปวดเมื่อยร่างกาย ปวด
ประจำเดือนเป็นประจำ หนักเนื้อหนักตัว มึนศีรษะบ่อย หลังรับประทานอาหารกลางวันจะง่วงนอน
มาก สมองเบลอคิดอะไรไม่ค่อยออก นอนไม่ค่อยหลับ บางครั้งก็สั่งยาให้ตัวเองกินเอง บางครั้งก็ต้อง
ไปโรงพยาบาลให้คุณหมอท่านอ่ืนตรวจให้ บางครั้งก็ต้องแอดมิท” 

“ก่อนรู้จักแพทย์วิถีธรรม ไม่รู้วิธีที่จะดับทุกข์ใจ ไม่รู้จักอริยสัจ 4 ที่ลึกซึ้ง ชีวิตจึงงงๆ สับสน 
แม้คนรอบข้างจะบอกว่าเราเป็นคนดี คือเป็นคนดีตามกฎระเบียบของสังคม แต่เรากลับรู้สึกว่า ทั้งๆ ที่
เราเรียนเก่ง ทำงานดี เป็นคนดี แต่ทำไมเราจึงไม่มีปัญญาที่จะพาตัวเองไปสู่ความพ้นทุกข์ได้ (*ขาดสุข
ภาวะทางปัญญา) ทำไมชีวิตเราจึงยังทุกข์อยู่ เราต้องการแสวงหาคำตอบนั้น” 

การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาของกรณีศึกษาที่ 2 
“หลังจากที่ได้รู้จักแพทย์วิถีธรรม รู้สึกว่าชีวิตมีพลังขึ้นมาก สมรรถนะดีกว่าเมื่อก่อนมาก 

กระฉับกระเฉง ไม่เหนื่อยง่าย สบาย เบากาย มีกำลัง ไม่ปวดเมื่อยแล้ว อาการปวดประจำเดือน
หายไปไม่เคยปวดอีกเลย อาการหนักเนื้อหนักตัวก็หายไป ไม่มึนศีรษะแล้ว สมองโปร่งโล่งมาก หลัง
รับประทานอาหารกลางวันก็ไม่ง่วงแล้ว เพราะรู้จักการทานอาหารให้ถูกสมดุลร้อนเย็น (*เป็นสุขภาวะ
ทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางกาย) รับประทานพืชผักไร้สารพิษ รู้จักประมาณในการบริโภค ซึ่ง
เป็นการปฏิบัติธรรมในอาหาร นอนหลับสบายดีทุกวัน เวลาเจ็บป่วยก็รักษาตัวเองด้วยยา 9 เม็ดของ
แพทย์วิถีธรรม ได้ผลดีมาก (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางกาย) เป็นวิธีที่เรียบง่าย
และพ่ึงตนเองได้ เดี๋ยวนี้จึงไม่ค่อยได้ใช้บริการให้คุณหมอท่านอ่ืนตรวจให้แล้ว และไม่ได้กินยาแผน
ปัจจุบันอีกเลย ก็รู้สึกดีที่ไม่ต้องรับผลข้างเคียงจากยา เพราะเราเป็นหมอก็รู้อยู่ว่า แทบจะไม่มียาตัว
ไหนเลยที่ไม่มีผลข้างเคียง วิธีการของแพทย์วิถีธรรมเป็นวิธีที่ธรรมชาติ ตรงนี้เราชอบมาก เราเป็นคน
ปฏิบัติด้วยตัวเอง พ่ึงตัวเอง อ่านอาการร่างกายของตัวเองได้อย่างเป็นปัจจุบันขณะ ว่าอะไรถูกกัน
หรือไม่ถูกกันกับร่างกายของเรา ทำให้เราสามารถปรับเปลี่ยนวิธีการรักษาได้อย่างรวดเร็ว เป็นวิธีการ
ที่ปลอดภัยมาก สามารถพิสูจน์ได้ด้วยตัวเอง ว่าอะไรเป็นประโยชน์ อะไรเป็นโทษ พิจารณาด้วย
ปัญญาของตัวเอง ซึ่งเป็นไปตามหลัก ‘กาลามสูตร’ เป็นวิทยาศาสตร์ ไม่งมงาย” (*เกิดสุขภาวะทาง
ปัญญา) 
 “ได้ฟังธรรมะจากอาจารย์หมอเขียว รู้สึกแจ่มแจ้งทะลุปรุโปร่ง อ่านกิเลสเป็น แยกแยะกิเลส
เป็น ล้างกิเลสได้ สามารถดับความทุกข์ใจที่เกิดขึ้นในทุกปัจจุบันขณะได้  ปฏิบัติสติปัฏฐาน 4 อย่าง
เป็นปกติของชีวิต เข้าใจสัจจะ เข้าใจความจริงแท้ของชีวิตและสรรพสิ่งต่างๆ เข้าใจไตรลักษณ์ของสุข



633 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.4 (October-December 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
ลวง เข้าใจกฎแห่งกรรม ใช้ชีวิตอย่างผู้ที่มีสติ มีปัญญา ไม่ประมาท รู้สึกได้ถึงความสะอาด สว่าง สงบ 
ของจิตใจ ชีวิตมีความผาสุก มีอิสรภาพทางจิตวิญญาณ (*เกิดสุขภาวะทางปัญญา) เมื่อเกิด
สถานการณ์โควิด-19 ก็ไม่รู้สึกกลัว ไม่กังวล ไม่ระแวง ไม่หวั่นไหว ต่อเหตุการณ์ใดๆ (สุขภาวะทาง
จิตใจ) ผาสุกได้ในทุกสถานการณ์ พร้อมเผชิญเหตุการณ์ต่างๆ อย่างกล้าหาญ (*เป็นสุขภาวะทาง
ปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางจิตใจ) มีความพร้อมที่จะช่วยเหลือผู้คนและมวลมนุษยชาติให้พ้นจาก
ทุกข์ใจทุกข์กายและดำรงชีวิตอย่างผาสุก (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาท่ีส่งผลต่อสุขภาวะทางสังคม)” 

“เพ่ือนๆ และคนรอบข้างเราที่ไม่ได้มาศึกษาการแพทย์วิถีธรรม เราก็ได้เห็นว่าเขาอยู่แบบ
สุขๆ ทุกข์ๆ เพราะมีความกลัว กังวล ระแวง หวั่นไหว ต่อเหตุการณ์ต่างๆ ในชีวิต ทั้งเรื่องการงาน 
เรื่องครอบครัว เรื่องการแสวงหาลาภ ยศ สรรเสริญ โลกียสุข ส่วนตัวเรารู้สึกเบาภาระ เพราะลดความ
อยากหรือตัณหาในใจลง จึงไม่ต้องไปดิ้นรนเพ่ือแสวงหาสิ่งเหล่านั้นมาสนองความอยากในใจเรา ใจจึง
เป็นอิสระจากความกลัว กังวล ระแวง หวั่นไหว ต่อเหตุการณ์ต่างๆ ในชีวิต  ตำแหน่งต่างๆ ทางโลก
โลกียะที่เราได้รับ เราก็ไม่ได้ติดยึดกับตำแหน่งเหล่านั้น สามารถที่จะทิ้งไปได้โดยไม่อาลัยอาวรณ์ แต่
ในขณะที่เราดำรงตำแหน่งอยู่เราก็ทำเต็มที่ เพ่ือประโยชน์ในการช่วยเหลือผู้อ่ืน ซึ่งเป็นการทำกุศล
บำเพ็ญบารมีของเราด้วย ความต้องการสิ่งต่างๆ มาเพ่ือตัวเพ่ือตนมันน้อยลงมาก ชีวิตที่เหลืออยู่ก็เพ่ือ
ล้างกิเลสในจิตให้บริสุทธิ์ขึ้นเป็นลำดับ และช่วยเหลือผู้อ่ืนที่มีความทุกข์ ให้เขาพ้นทุกข์ใจทุกข์กาย
เท่าที่เราจะสามารถช่วยได้ ชีวิตทุกวันนี้มีความผาสุกมาก มีพลัง สามารถพ่ึงตนเองได้หลายด้าน ทั้ง
ด้านสุขภาพและด้านอื่นๆ ของชีวิต และได้ทำประโยชน์เพ่ือมวลมนุษยชาติทุกวัน” (*เป็นสุขภาวะทาง
ปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางสังคม) 
 กรณีศึกษาที่ 3 (จากกลุ่มที่ 3: ผู้เข้าค่ายแพทย์วิถีธรรม) 
 คุณรหัส C10 เพศหญิง อายุ 49 ปี (สัมภาษณ์เมื่อ 31 ม.ค. 2565) การศึกษา: ปริญญาตรี  
อาชีพ: กสิกร (ทำกสิกรรมไร้สารพิษ)  ที่อยู่: จ.ประจวบคีรีขันธ์  ปีที่รู้จักแพทย์วิถีธรรม: 2562 
 “เมื่อก่อนร่างกายเจ็บป่วยออดๆ แอดๆ ไม่ค่อยแข็งแรง 3 วันดี 4 วันไข้ เหนื่อยง่าย ไม่ค่อยมี
แรง ร่างกายอ่อนแอ ต้องฉีดวัคซีนไข้หวัดใหญ่ทุกปี (ถ้าไม่ฉีดก็จะเป็นได้ง่าย) ปวดท้องประจำเดือน 
นิ้วล็อค มีก้อนผิดปกติที่เต้านม อาหารไม่ย่อย ท้องอืดบ่อย แสบตาอยู่บ่อยๆ กินยาก็มีผลข้างเคียง
จากยา รู้สึกทุกข์ทรมานมาก ตัวเราเองไม่อยากจะรักษาด้วยวิธีที่มันทรมาน จึงพยายามแสวงหา
วิธีการรักษาทางเลือกอ่ืนๆ ตอนนั้นชีวิตเกิดปัญหาหลายอย่าง มันรุมเร้าจนแก้ไม่ได้ ก็ไม่รู้จะทำยังไง 
เครียดมาก พอเครียดสุขภาพก็ยิ่งแย่ลง ทุกข์มาก ไม่มีทางออก รู้สึกกดดันจนไม่อยากมีชีวิตอยู่  (*ขาด
สุขภาวะทางปัญญา ส่งผลให้สุขภาวะทางกายและสุขภาวะทางจิตแย่ลงด้วย) 

การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาของกรณีศึกษาที่ 3 
“พอได้มารู้จักแพทย์วิถีธรรม ได้ฟังธรรมะจากอาจารย์หมอเขียว ได้เรียนรู้และนำศาสตร์

แพทย์วิถีธรรมมาใช้ทั้งเรื่องใจเรื่องกาย ปฏิบัติยา 9 เม็ดของแพทย์วิถีธรรม ทำให้จิตใจมีความสุขมาก
ขึ้น (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางจิตใจ) ร่างกายแข็งแรงขึ้นมาก โรคต่างๆ หายไป
เกือบหมดเลย (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางกาย) เหลือมีอาการบ้างเพียงบางครั้ง
บางคราว ซึ่งเราก็มีความรู้ที่จะแก้ไขอาการต่างๆ นั้นได้ด้วยตนเอง มีความมั่นใจในการเป็นหมอดูแล
ตนเอง ชีวิตมั่นคงขึ้นมาก จิตใจแข็งแรงขึ้นมาก มีทางออกในการแก้ปัญหาต่างๆ ชีวิตมีความสุขมาก
ขึ้น ใจเย็นลง มีสติ มีปัญญา ปัญหาต่างๆ ก็ค่อยๆ คลี่คลายไปทีละเปลาะๆ การได้ฟังธรรมะจาก



634  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

อาจารย์หมอเขียวทำให้เข้าใจเรื่องวิบากกรรมมากขึ้น ทำให้ปล่อยวางได้มากขึ้น จิตที่เบาสบายแสดง
ออกมาทางหน้าตา จนคนรอบข้างทักว่าดูสดใสขึ้น” (*เป็นสุขภาวะทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทาง
สังคม) 

“เม่ือเราได้ฟังธรรมะจากอาจารย์หมอเขียว ได้สนทนาธรรมกับจิตอาสาแพทย์วิถีธรรม ได้ฝึก
อ่านสภาวธรรมของตัวเอง ได้ทบทวนธรรมใคร่ครวญธรรม เห็นสภาวธรรมของตัวเอง ก็ทำให้เข้าใจ
เรื่องกิเลส เข้าใจเรื่องกรรมและผลของกรรม เข้าใจอริยสัจ 4 สามารถแยกแยะได้ว่าสิ่งใดเป็น
ประโยชน์ สิ่งใดเป็นโทษ สิ่งใดเป็นกุศล สิ่งใดเป็นอกุศล ในระดับที่สูงขึ้นละเอียดขึ้นตามลำดับ ทำให้
ปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นได้มากขึ้น (*เกิดสุขภาวะทางปัญญา) ความทุกข์ในชีวิตลดลงเรื่อยๆ 
ปัญหาด้านจิตใจ ร่างกาย และเหตุการณ์ร้ายต่างๆ ในชีวิตก็ลดลงมาก มีปัญญาที่สามารถแก้ไขปัญหา
ต่างๆ ในชีวิตได้มากขึ้น ทั้งตนเองและครอบครัวมีความสุขมากขึ้น ชีวิตมีทางออก เห็นแสงสว่าง เห็น
เส้นทางที่ชีวิตจะดำเนินไป ด้วยจิตใจที่แน่วแน่และมั่นคง โดยมีสัตบุรุษคืออาจารย์หมอเขียวเป็นผู้นำ
ทาง และมีจิตอาสาแพทย์วิถีธรรมเป็นพ่ีเลี้ยง เป็นหมู่มิตรดีสหายดีที่ช่วยประคับประคองกันและกัน 
เราได้เห็นผลจากการปฏิบัติด้วยตนเองแล้ว หลุดพ้นจากทุกข์ไปเป็นลำดับๆ ด้วยตนเองแล้ว ดังนั้น 
ชีวิตนี้จึงตั้งใจที่จะเดินไปตามเส้นทางนี้ เส้นทางแห่งการพ่ึงตนและช่วยคนให้พ้นทุกข์ (*เป็นสุขภาวะ
ทางปัญญาที่ส่งผลต่อสุขภาวะทางสังคม) ตามฐานจิตตามอินทรีย์พละของเราเท่าที่ทำได้ ไม่คิดจะหัน
หลังกลับอย่างแน่นอน” 
     
บทสรุป   
 การพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยศาสตร์การแพทย์วิถีธรรม กระทำผ่านกิจกรรมการเข้า
ค่ายอบรมหลักๆ  3 ค่าย ได้แก่ (1) ค่ายสุขภาพแพทย์วิถีธรรม (2) ค่ายกสิกรรมไร้สารพิษชีวิตผาสุก 
และ (3) กิจกรรมค่ายพระไตรปิฎก โดยทั้ง 3 ค่าย จะมีการพัฒนาสุขภาวะทางปัญญาด้วยการปฏิบัติ
ธรรมเพ่ือเข้าถึงอริยสัจ 4 โดยปฏิบัติ อธิศีล อธิจิต อธิปัญญา ตามหลักเหตุแห่งวิมุตติ 5 ได้แก่ การฟัง
ธรรม การแสดงธรรม การทบทวนธรรม การใคร่ครวญธรรม และสมาธินิมิต (มรรคมีองค์ 8) ทั้งภาค
ปริยัติ ปฏิบัติ และปฏิเวธ ซึ่งเป็นการปฏิบัติธรรมที่บูรณาการอยู่ในทุกกิจกรรมของค่าย ผลคือ ผู้
ปฏิบัติเกิดปัญญาในการเข้าถึงสภาวธรรมของอริยสัจ 4 ในจิตตน ทำให้ รู้เท่าทันและเข้าใจความดี
ความชั่วในระดับโลกุตรธรรม เข้าใจกฎไตรลักษณ์ เข้าใจเรื่องกรรมและผลของกรรมอย่างชัดเจนแจ่ม
แจ้งมากขึ้น  เข้าใจโทษของการมีกิ เลสและประโยชน์ของการไม่มีกิ เลสที่ ละเอียดลึกซึ้ งใน
ระดับปฏิจจสมุปบาท จึงสามารถแยกแยะความเป็นประโยชน์และความเป็นโทษของพฤติกรรมและ
เหตุการณ์ต่างๆ ในชีวิตของตนได้ ทั้งในระดับนามธรรมและรูปธรรม นำไปสู่การตื่นรู้และนำพาตนเอง
ออกจากการครอบงำของกิเลสความโลภ โกรธ หลง และสามารถปล่อยวางความยึดมั่นถือมั่นในสิ่ง
ต่างๆ ลงได้เป็นลำดับ จิตจึงพ้นจากความทุกข์ได้เป็นลำดับ เกิดสุขภาวะทางปัญญาที่ทำให้สามารถ
ดำรงชีวิตได้อย่างสมดุลและเป็นสุข 
 
 
 
 



635 
Journal of Institute of Trainer Monk Development  

Vol.7 No.4 (October-December 2024) I  AAccaaddeemmiicc  AArrttiiccllee 

 
เอกสารอ้างอิง  
แก่นศีล กล้าจน. (2565). ศึกษากสิกรรมวิถีพุทธในมูลนิธิแพทย์วิถีธรรมแห่งประเทศไทย: กรณีศึกษา

ชุมชนภูผาฟ้าน้ำ อ.แม่แตง จ.เชียงใหม่. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชา
พระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ใจเพชร กล้าจน. (2558). จิตอาสาแพทย์วิถีพุทธเพ่ือมวลมนุษยชาติ. ดุษฎีนิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต
สาขาวิชายุทธศาสตร์การพัฒนาภูมิภาค (สาธารณสุขชุมชน). บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัย
ราชภัฏสุรินทร์. 

ชัยภัทร ชุติคามี. (2565). ศึกษาปัจจัยเกื้อหนุนในการขัดเกลากิเลสของจิตอาสาแพทย์วิถีธรรม. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา . บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ประเวศ วะสี. (2543). สุขภาพในฐานะอุดมการณ์ของมนุษย์. (พิมพ์ครั้งที่ 4). กรุงเทพมหานคร: 
สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข.  

มัลลิกา มัติโก. (2534). “แนวคิดและทฤษฎีเกี่ยวกับพฤติกรรมและสุขภาพ”. สืบค้นข้อมูลเมื่อ 8 
ธั น ว า ค ม  2 5 6 5  จ า ก  http://archive.lib.cmu.ac.th/full/T/2 5 4 3 / mph0 9 4 3 
dc_ch1.pdf.  

ลักขณา แซ่โซ้ว. (2565). วิเคราะห์ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน. วิทยานิพนธ์
พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาวิทยาลัยมหาจุฬา
ลงกรณราชวิทยาลัย. 

ลักขณา แซ่โซ้ว และคณะ. (2565). พุทธนวัตกรรมทางการแพทย์: ลดกิเลสรักษาโรค. วารสารปณิธาน
, 18(2): 217-246. 

ลักขณา แซ่โซ้ว และคณะ. (2565). วิเคราะห์ศาสตร์การแพทย์วิถีธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน. 
วารสารปรัชญาอาศรม, 4(1): 47-61. 

สถาบันวิจัยระบบสาธารณสุข. (2552). “การศึกษาว่าด้วยมิติทั้ง 4 ของสุขภาพ”. สืบค้นข้อมูลเมื่อ 12 
มกราคม 2566  จาก https://kb.hsri.or.th/dspace/handle/11228/2861?locale-
attribute=th.  

สันทนา ประวงศ์. (2565). พุทธวิธีการดับทุกข์ด้วยบททบทวนธรรมของ ดร.ใจเพชร กล้าจน. 
วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา . บัณฑิตวิทยาลัย : 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

เสริมศรี ชวานิสากุล. (2565). ศึกษาการประยุกต์ใช้หลักอริยสัจ 4 ในชีวิตประจำวันตามแนวแพทย์วิถี
ธรรม. วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา . บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

สำนักงานคณะกรรมการสาธารณสุขมูลฐาน. (2543). “การปฏิรูปงานสาธารณสุขมูลฐาน”. สืบค้น
ข้ อ มู ล เ มื่ อ  20 ธั น ว า ค ม  2565.  จ า ก http://archive.lib. 
cmu.ac.th/full/T/2543/mph0943dc_ch1.pdf.  



636  

 

วารสารวิชาการสถาบันพัฒนาพระวิทยากร  
ปีที่ 7 ฉบับท่ี 4 (ตุลาคม–ธันวาคม 2567) I บทความวิบทความวิชาการชาการ 
 

สำนักวิชาการ สำนักงานปลัดกระทรวงสาธารณสุข. (2561). พจนานุกรมการสาธารณสุขไทย พ.ศ 
2561 ฉบับ 100 ปี การสาธารณสุขไทย. นนทบุรี: ชุมชนสหกรณ์การเกษตรแห่งประเทศไทย 
จำกัด. 

 

 


