# C

# hanges in Form and Meaning of Sacred Symbols from Dvaravati to Rattanakosin Period

Jakkrin Junlaprom<sup>1,\*</sup> Asa Thongthammachart<sup>2</sup>

#### **Abstract**

This study is a descriptive research examining the sacred symbols in terms of form and meaning shown on the antiques that have been found from the Dvaravati to Rattanakosin period. Purposive sampling is applied to select sources from the published photos. The scope of research embraces changing patterns of symbols and their variations that have been transformed over time. A sacred symbol can be defined as the symbol representing 'blessing' or 'prosperity'. In Thailand, anointed sheets engraved with sacred symbols have been existed since Dvaravati period. Assumably, these sacred symbols were influenced by the Indian arts as evidenced by the picture of an elephant which was considered as one of Indian sacred symbols. These sacred elephant symbols are still used in Brahmin religion. The sacred symbols can be categorized into two types: fertility symbols (e.g. lotus, fish, and pot) and monarchy symbols (e.g. tiered umbrella, ankusha or elephant goad, and shanka or conch). However, when comparing Dvaravati's with the present-day sacred symbols, some differences can be detected. For example, a one-tier umbrella was transformed into many-tier umbrella, or a sacred symbol of two fish once existed in Dvaravati period is no longer used in the royal ceremony nowadays.

Keywords: sacred symbol, form, meaning, Dvaravati, Rattanakosin

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> School of Humanities and Applied Arts, University of the Thai Chamber of Commerce, Bangkok, Thailand

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Department of City Planning, Bangkok Metropolitan Administrator, Thailand

<sup>\*</sup> Corresponding author. E-mail: jakkrin777@gmail.com



# ารปรับเปลี่ยนรูปแบบและความหมาย ของสัญลักษณ์มงคลจากสมัยทวารวดี สู่สมัยรัตนโกสินทร์

จักริน จุลพรหม<sup>1,\*</sup> อาสา ทองธรรมชาติ²

#### บทคัดย่อ

การศึกษานี้เป็นการวิจัยเชิงพรรณนา (Descriptive Research) เกี่ยวกับสัญลักษณ์มงคลทั้งในด้าน รูปแบบและความหมายของโบราณวัตถุที่พบตั้งแต่สมัยทวารวดีถึงสมัยรัตนโกสินทร์ การเลือกตัวอย่างเป็น แบบเจาะจงศึกษาจากแหล่งข้อมูลประเภทภาพถ่ายที่ตีพิมพ์เผยแพร่ มีขอบเขตการวิจัยเกี่ยวกับการเปลี่ยนแปลง รูปแบบของสัญลักษณ์และการแปรความหมายของสัญลักษณ์เหล่านั้นที่มีการเปลี่ยนแปลงไปในช่วงเวลาต่าง ๆ สัญลักษณ์มงคล คือ เครื่องหมายที่แทนพรหรือสิริมงคล ในดินแดนประเทศไทยปรากฏสัญลักษณ์มงคล บนแผ่นจุณเจิมมาตั้งแต่สมัยทวารวดี สันนิษฐานว่า ได้รับอิทธิพลจากศิลปะอินเดียเนื่องจากปรากฏเป็นภาพ คชลักษมีอันเป็นคติมงคลจากอินเดีย และใช้ในพิธีของศาสนาพราหมณ์ นอกจากนี้ยังพบว่าสัญลักษณ์มงคล แบ่งออกเป็น ๒ กลุ่ม คือ สัญลักษณ์ที่เกี่ยวกับความอุดมสมบูรณ์ เช่น ดอกบัว ปลา หม้อน้ำ และสัญลักษณ์ ที่เกี่ยวข้องกับสถาบันกษัตริย์ เช่น ฉัตร ขอสับซ้าง และสังข์ เป็นต้น อย่างไรก็ตาม เมื่อเปรียบเทียบสัญลักษณ์ มงคลในสมัยทวารวดีกับปัจจุบัน พบว่า มีรูปแบบและการปรากฏที่แตกต่างกันบ้าง เช่น การเปลี่ยนจากฉัตร ชั้นเดียวเป็นฉัตรหลายชั้น หรือสัญลักษณ์ปลาคู่ ซึ่งเคยปรากฏในพระราชพิธีสมัยทวารวดีก็ไม่ปรากฏใน พระราชพิธีปัจจุบันแล้ว

คำสำคัญ: สัญลักษณ์มงคล รูปแบบ ความหมาย ทวารวดี รัตนโกสินทร์

<sup>่</sup> สาขาวิชาภาษาไทย คณะมนุษยศาสตร์และประยุกต์ศิลป์ มหาวิทยาลัยหอการค้าไทย

<sup>2</sup> กองวางผังพัฒนาเมือง สำนักผังเมือง กรุงเทพมหานคร

<sup>\*</sup> Corresponding author. E-mail: jakkrin777@gmail.com

#### บทน้ำ

สัญลักษณ์มงคล คือ เครื่องหมายที่ใช้แทน สถานที่ สิ่งของ ซึ่งต้องมีความหมายเป็นมงคลเพื่อ อำนวยพรให้คน สถานที่ อาณาจักรมีความเป็นสวัสดิมงคล ในศิลปะทุกสมัยล้วนมีสัญลักษณ์มงคลด้วยกัน ทั้งสิ้น สำหรับศิลปะในเอเชียอาคเนย์ที่เป็นดินแดน ที่ตั้งอยู่ระหว่างอู่อารยธรรมอินเดียและจีน ในระยะ แรก ๆ มักรับอิทธิพลทางศิลปะจากอินเดียและอาจ ถ่ายเทให้ระหว่างเพื่อนบ้าน ในศิลปะทวารวดีนั้นก็มี สัญลักษณ์มงคลที่ได้รับอิทธิพลจากอินเดียทั้งเนื่องใน ศาสนาพุทธและพราหมณ์ บทความนี้ศึกษาสัญลักษณ์ มงคลสมัยทวารวดีจากแผ่นหินสลักที่มีรูปคชลักษมี เป็นประธาน ซึ่งนักโบราณคดีเรียกว่า "แผ่นหิน จุณเจิม" ชิ้นที่พบที่พระปฐมเจดีย์ จังหวัดนครปฐม เปรียบเทียบกับเครื่องราชกกุธภัณฑ์ในสมัยอยุธยา และรัตนโกสินทร์

#### ทบทวนวรรณกรรม

แผ่นหินจุณเจิม (จุณ พจนานุกรมฉบับราช-

บัณฑิตยสภาให้ความหมายว่า (โบ) น. ของที่ป่น. ของที่ละเอียด. (ป.จณฺณ ; ส.จูรุณ)) ซึ่งสลักรูป คชลักษมีและสัญลักษณ์มงคลพบในประเทศไทย ในสภาพที่ค่อนข้างสมบรณ์ มี 2 ชิ้น คือ ชิ้นที่พบที่ พระปฐมเจดีย์ จังหวัดนครปฐม (ภาพที่ 1) และบ้าน หนองจิก อำเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี (ภาพที่ 2 และภาพที่ 3) ทั้งสองชิ้นนี้มีลักษณะโดดเด่นคล้ายกัน คือ มีเบ้าหลุมกลมตื้น ๆ อยู่ตรงกลาง รอบ ๆ มี สัญลักษณ์มงคลและเครื่องราชูปโภค เช่น สังข์ ปลาคู่ ภัทรบิฐ (บัลลังก์) นกยูง ฉัตร อยู่รายรอบ ซึ่ง นักวิชาการสันนิษฐานว่าแผ่นหินแบบนี้คงใช้เป็นแผ่น รองรับหม้อน้ำ (ปูรณฆฎะ) สำหรับสรงน้ำเทพและ เทวีใน "พิธีราชสูยะ" หรือราชาภิเษกของพระมหา-กษัตริย์สมัยทวารวดี คล้ายกับแผ่นหินที่พบในรัฐยะไข่ เมืองเวศาลี ประเทศพม่า (Saisingha, 2004) (ภาพที่ 4) แต่มีความแตกต่างกันอย่เล็กน้อย คือ ชิ้นที่พบในรัฐยะไข่ไม่มีรูปคชลักษมี แต่ได้นำรูป ศรีวัตสะซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของพระลักษมีมาใช้แทน (Kruathongkiaw, 2010)



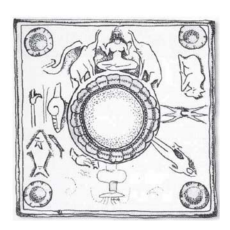
ภาพที่ 1 แผ่นหินจุณเจิม สมัยทวารวดี พุทธศตวรรษที่ 12-16 เป็นแผ่นหินสลักสัญลักษณ์มงคล พบที่พระปฐมเจดีย์ ขนาด 15\*21 เซนติเมตร มีเบ้ากลมตรงกลางล้อมรอบด้วยสัญลักษณ์ต่าง ๆ โดยมีรูปคชลักษมีเป็นประธาน อยู่ด้านบน ปัจจุบันเก็บรักษาในพิพิธภัณฑสถานแห่งชาติพระนคร

ที่มา: Fine Arts Department [FAD], 2009, p. 116



ภาพที่ 2 แผ่นหินสลักสัญลักษณ์มงคล พบที่บ้านหนองจิก อำเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี ขนาดราว 12 x 12 เซนติเมตร เหมือนยังสลักยังไม่สมบูรณ์ แต่ เห็นได้ ว่าตรงกลางสลักเป็นดอกบัว ขนาดใหญ่ล้อมรอบด้วยสัญลักษณ์มงคลต่าง ๆ ตอนบนมีรูปคชลักษมี ที่มุมทั้งสี่มีรูปดอกบัว ขนาดเล็ก

ที่มา: Indravut as cited in Kruathongkiaw, 2010, p. 34



ภาพที่ 3 ภาพลายเส้นที่ได้คัดลอกลายจากแผ่นหินสลัก สัญลักษณ์มงคล พบที่บ้านหนองจิก อำเภอ เขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี ในรูปที่ 2 ที่มา: Krachaechan, 2001, p. 142



**ภาพที่ 4** แผ่นหินที่มีลักษณะเป็นเบ้าตรงกลางล้อมรอบด้วยสัญลักษณ์มงคล พบที่เมืองเวสาลี รัฐยะไข่ ประเทศพม่า *ที่มา*: Indravut, 2005, p. 117

นอกจากนี้แผ่นหิน 2 ชิ้นดังกล่าวแล้ว ยังพบชิ้นส่วนที่ชำรุดของแผ่นหินที่มีลักษณะคล้ายกันนี้ใน ภาคกลางของไทยอีกหลายชิ้น เช่น ที่เมืองอู่ทอง จังหวัดสุพรรณบุรี (จัดแสดงไว้ในพิพิธภัณฑสถาน แห่งชาติอู่ทอง) เมืองดงคอน จังหวัดชัยนาท พบใน จังหวัดนครปฐม อีก 2 ชิ้น ชิ้นที่ 1 แม้จะหักชำรุดแต่ เหลือตั้งแต่ส่วนบนเห็นเป็นมุม 1 เบ้า และยังคงเห็น ช้างชูงวงถือหม้อน้ำ และเห็นร่องรอยพระชงฆ์ของ เทวีซึ่งน่าจะเป็นรูปคชลักษมี ส่วนตรงกลางเป็น เบ้าหลุม ล้อมรอบด้วยหม้อน้ำ พันธุ์พฤกษาและปลา (รูปที่ 5) และชิ้นที่ 2 พบที่พระประโทนเจดีย์ ปัจจุบัน จัดแสดงไว้ที่อนุสาวรีย์กลางแจ้งวัดพระประโทณ เจดีย์ อำเภอเมือง จังหวัดนครปฐม (ภาพที่ 6)

อย่างไรก็ตาม นักวิชาการบางท่านได้สันนิษฐาน การใช้งานแผ่นหินแบบนี้แตกต่างกันออกไป โดยเชื่อ ว่าอาจทำขึ้นเพื่อเป็นถาดใส่แป้ง ซึ่งใช้สำหรับการ เจิมในพิธีกรรมทางศาสนา โดยที่มุมทั้ง 4 น่าจะมีเบ้า เล็กๆ ใช้ใส่เครื่องหอมจำพวกแป้งและกระแจะจันทร์ (Saisingha, 2004)

แผ่นหินจุณเจิมนี้ ผาสุข อินทราวุธ สันนิษฐาน ว่าเป็นแผ่นหินที่ใช้รองรับหม้อน้ำ (ปูรณฆฏะ) เพื่อ ใช้สรงน้ำเทพและเทพี (อภิเษจนียะ) ในพิธีราชสูยะ หรือพิธีราชาภิเษกของกษัตริย์ทวารวดี ในขณะที่ ศักดิ์ชัย สายสิงห์ สันนิษฐานว่า เบ้าตรงกลางมีไว้ สำหรับใส่เครื่องหอม ซึ่งอาจใช้สำหรับพราหมณ์ใน การทำพิธีกรรมทางศาสนา โดยแผ่นหินลักษณะเช่น เดียวกับที่พบในดินแดนทวารวดีภาคกลางของไทย คล้ายกับที่พบในเมืองเวศาลี รัฐยะไข่ ประเทศพม่า (Saisingha, 2004)



ภาพที่ 5 แผ่นหินจุณเจิมพบที่เมืองโบราณ จังหวัด นครปฐม

ที่มา: Kruathongkiaw, 2010, p. 35



ภาพที่ 6 เศษมุมของแผ่นจุณเจิมบริเวณอนุสาวรีย์
กลางแจ้ง วัดพระประโทณเจดีย์ อำเภอเมือง
จังหวัดนครปฐม สังเกตเห็นภาพช้างชูงวง
และส่วนหนึ่งของเทวีสันนิษฐานว่าเป็นรูป
คชลักษมี บริเวณมุมเป็นเท้ามีลายดอกบัว
เป็นเสี้ยวอย่

ผาสุข อินทราวุธ (2010) ได้อธิบายเกี่ยวกับ แผ่นหินจุณเจิมที่พบในสมัยทวารวดี เมื่อโบราณคดี สัญจร "เปิดประตูลู่ทวารวดี" นครปฐม-อู่ทอง ในวัน ที่ 28 พฤศจิกายน 2553 ว่า แผ่นหินดังกล่าวอาจ เป็นเครื่องใช้ที่เกี่ยวข้องกับพระราชพิธีบรมราชาภิเษก ของกษัตริย์ก็ได้ คือ เป็นแผ่นหินที่ใช้สำหรับผสม แป้งที่ใช้เจิมลงบนหน้าผากในพิธีต่าง ๆ หรืออาจใช้ ในพิธีกรรมของพราหมณ์ทั่ว ๆ ไปในเทวาลัย โดยเป็น พิธีกรรมในศาสนาพราหมณ์ ไม่ได้เฉพาะเจาะจงใน เรื่องพระราชพิธีของสถาบันกษัตริย์ในสมัยทวารวดี ก็ได้ โดยมีสัญลักษณ์มงคลอยู่หลายอย่าง เช่น หอยสังข์ คชลักษมี อภิเษกศรี แส้จามร บังสูรย์ พัดโบก ฉัตร หม้อน้ำ ปลา บ่วงบาศ วัชระ ขอสับช้าง ตรงกลางเป็นดอกบัวและหลุมสำหรับผสมแป้งสำหรับ ใช้ในพิธี

ศิริพจน์ เหล่ามานะเจริญ (2007) ได้กล่าวว่า อาณาจักรในเอเชียอาคเนย์ได้รับแบบอย่างการ สถาปนามหาราชามาจากอินเดีย พระราชพิธีเก่าแก่ เช่นนี้ปรากฏขึ้นตั้งแต่สมัยของพระเจ้าอโศกมหาราช เป็นอย่างน้อย ทั้งยังผสมผสานกับแนวคิดอย่าง พราหมณ์ดั้งเดิมที่มีการประกอบพิสีให้กษัตริย์มี ฐานะประดุจดั่งพระเป็นเจ้า เรียกว่า "พิธีราชสูยะ" ซึ่งได้แพร่หลายเข้าไปในหมู่ชุมชนที่ยอมรับนับถือ วัฒนธรรมเนื่องในศาสนา ทั้งพุทธและพราหมณ์จาก ชมพูทวีป โดยอาจกล่าวได้ว่าพิธีดังกล่าวเป็นต้นเค้า ที่มาของพระราชพิธีราชาภิเษกในปัจจุบัน สำหรับ แผ่นหินจำหลักรูปลักษมี พบที่พระปฐมเจดีย์ จังหวัด นครปฐม จัดเป็นศิลปะแบบทวารวดี กำหนดอายุ ช่วงพุทธศตวรรษที่ 12-16 รูปจำหลักดังกล่าวแสดง รูปการอภิเษก (สรงน้ำ) พระลักษมี หรือที่เรียกอีก อย่างหนึ่งว่าพระศรี ตามคติอย่างพราหมณ์ ช้างทั้ง สองฟากข้างกำลังชูงวงรดน้ำที่อยู่ในภาชนะลงบน พระวรกายของพระนาง ถือเป็นตราสัญลักษณ์แห่ง ความอุดมสมบูรณ์ที่สืบทอดมาจากอินเดียโบราณ หลุมตื้น ๆ ที่อยู่ด้านใต้องค์พระลักษมี ล้อมรอบไว้ ด้วยกลีบบัว 2 ชั้น ถัดออกไปเป็นรูปแส้ วัชระ ขอสับ ช้าง พัดโบก ฉัตร ปลา และสังข์ ล้วนแต่เป็นเครื่องสูง หรือสัญลักษณ์แห่งความอุดมสมบูรณ์อย่างละคู่ ทั้งนี้ นักโบราณคดีสันนิษฐานว่า แผ่นหินดังกล่าว น่าจะใช้รองรับหม้อน้ำ (ปูรณฆฎะ) สำหรับสรงเทพ และเทพีราชสูยะหรือราชาภิเษกของกษัตริย์ทวารวดี (Laomanachareon, 2007) แต่ผู้เขียนบทความมี ความเห็นว่า แผ่นหินจุณเจิมเหล่านี้มีขนาดเล็กอาจ เป็นสิ่งของที่พวกพราหมณ์นำติดตัวเข้ามา หรือทำขึ้น ในทวารวดีเพื่อใช้ประกอบพิธีกรรมเพื่อความอุดม สมบูรณ์ภายในเทวาลัย หรือพราหมณ์อาจจะนำไปใช้ กับสถาบันกษัตริย์ก็ได้

# วัตถุประสงค์

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาเปรียบเทียบ สัญลักษณ์มงคลที่ปรากฏบนแผ่นหินสลักจุณเจิม ซึ่ง พบกระจายตัวในชุมชนหลายแห่งในเขตวัฒนธรรม ทวารวดี โดยเฉพาะชุมชนทวารวดีในภาคกลาง ของไทย ได้แก่ชิ้นที่สมบูรณ์ที่สุดซึ่งพบที่พระปฐม เจดีย์เป็นหลัก กับสัญลักษณ์มงคลที่เป็นเครื่อง ราชกกุธภัณฑ์ และเครื่องสูงที่ยังคงดำรงอยู่ใน พระราชพิธีเนื่องในสถาบันกษัตริย์ของไทยในปัจจุบัน รวมถึงศึกษารูปแบบและความหมายของสัญลักษณ์ มงคลต่าง ๆ ที่เปลี่ยนแปลงไป

## ขอบเขตของการวิจัย

ศึกษาเปรียบเทียบลวดลายสัญลักษณ์มงคลที่ ปรากฏบนแผ่นหินจุณเจิมสมัยทวารวดี กับเครื่องราช-กกุธภัณฑ์ในสมัยอยุธยาและรัตนโกสินทร์

#### วิธีดำเนินการวิจัย

วิธีการศึกษาวิจัยเป็นการวิจัยเชิงพรรณนา
(Descriptive Research) โดยมีขั้นตอนในการศึกษา ดังนี้

- 1. การคัดเลือกประชากรและแหล่งข้อมูล ประชากรถูกคัดเลือกแบบเจาะจง (Purposive Sampling) จากภาพถ่ายเก่าและภาพถ่ายปัจจุบัน โดยมีเงื่อนไข 3 ประการ คือ
- ก. เป็นภาพแผ่นหินจุณเจิมและภาพที่มี สัญลักษณ์มงคลปรากฏอยู่
- ข. สัญลักษณ์มงคลที่ปรากฏในภาพต้อง เกี่ยวข้องกับพระราชพิธีบรมราชาภิเษก ในสมัย ทวารวดี อยุธยา และรัตนโกสินทร์
- ค. เป็นภาพที่มีแหล่งอ้างอิงและบอกแหล่งที่มาของโบราณวัตถุและเครื่องสูงต่างๆชัดเจน

จากเงื่อนไขทั้ง 3 ประการข้างต้น ผู้วิจัยสามารถ คัดเลือกประชากรเพื่อทำการศึกษา ได้แก่

- แผ่นหินจุณเจิม สมัยทวารดี พุทธ-ศตวรรษที่ 12-16 เป็นแผ่นหินสลักสัญลักษณ์มงคล พบที่พระปฐมเจดีย์
- 2) แผ่นหินสลักสัญลักษณ์มงคล พบที่บ้าน หนองจิก อำเภอเขาย้อย จังหวัดเพชรบุรี ซึ่งเป็น แผ่นหินที่ยังมีความสมบูรณ์เพียงพอสำหรับการศึกษา
- 3) แผ่นหินที่มีลักษณะเป็นเบ้าตรงกลาง ล้อมรอบด้วยสัญลักษณ์มงคล พบที่เมืองเวสาลี รัฐยะไข่ ประเทศพม่า และเศษมุมของแผ่นจุณเจิม บริเวณอนุสาวรีย์กลางแจ้ง วัดพระประโทณเจดีย์ อำเภอเมือง จังหวัดนครปฐม เป็นประชากรที่นำมา ศึกษาเพิ่มเติม

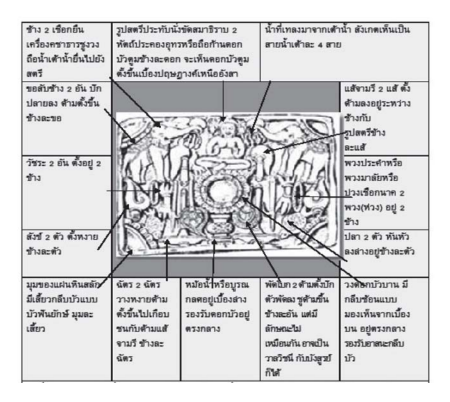
- 4) ภาพถ่ายสัญลักษณ์มงคลในสมัยอื่นเพื่อ นำมาเปรียบเทียบ อาทิ แผ่นไม้แกะสลักเครื่องราช กกุธภัณฑ์สมัยอยุธยาตอนปลาย พบที่ปรางค์วัด พระศรีรัตนมหาธาตุเชลียง อำเภอศรีสัชนาลัย จังหวัด สุโขทัย จัดแสดงอยู่ที่พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติสุโขทัย และเครื่องราชกกุธภัณฑ์ในสมัยปัจจุบัน เป็นต้น
  - 2. การวิเคราะห์ข้อมูล มีกระบวนการมีดังนี้
- ก. ศึกษางานวิจัยและงานวิชาการที่เกี่ยวกับลวดลายสัญลักษณ์มงคลในสมัยทวารวดีและสมัยอื่นๆ ทั้งในด้านรูปแบบและความหมาย
- ข. ศึกษารูปแบบและความหมายของ สัญลักษณ์มงคลในสมัยทวารวดีและสมัยต่าง ๆ
- ค. เปรียบเทียบความเหมือนและความ แตกต่างของรูปแบบและความหมายของสัญลักษณ์ มงคล
- ง. วิเคราะห์รูปแบบและความหมายของ สัญลักษณ์มงคลที่ยังคงดำรงอยู่และหายไป รวมทั้ง วิเคราะห์ปัจจัยที่เกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลง ดังกล่าว

### ผลการวิจัย

1. ลวดลายมงคลที่ปรากฏอยู่ในแผ่นหินสลัก จุณเจิม

จากการทบทวนบทความของ Yubhodi (1965) ซึ่งกล่าวถึงแผ่นหินจุณเจิมที่พบที่พระปฐมเจดีย์ สรุปได้ว่าเป็นการจัดทำขึ้นเนื่องในศาสนาพุทธ คชลักษมีนั้นหมายถึงพระนางศิริมหามายาตอน ประสูติพระกุมาร ถือว่าเป็นสิ่งที่สมบูรณ์ที่สุดใน จักรวาล ที่มีลักษณะคล้ายกับโตรณะทางเข้าสถูป มหาสาญจีที่ประกอบด้วยสัญลักษณ์มงคลต่าง ๆ ซึ่ง

ผู้เขียนบทความได้อธิบายรายละเอียดของลวดลาย มงคลที่ปรากฏอยู่บนแผ่นหินสลักจุณเจิมดังกล่าว เพิ่มเติม ดังนี้



ภาพที่ 7 ภาพลายเส้นที่คัดลอกจากแผ่นจุณเจิมพที่พระปฐมเจดีย์ แสดงให้เห็นถึงรายละเอียดของสัญลักษณ์มงคลที่ปรากฏ ที่มา: สรุปจาก Yubhodi, 1965.

ดังจะสังเกตเห็นว่า ช่างสมัยทวารวดีได้สลักหิน จุณเจิมดังกล่าวเป็นลักษณะแนวนอนตามสี่เหลี่ยม ผืนผ้า (Landscape) มีลักษณะกึ่งสมมาตร โดยพื้นที่ แนวแกนตรงกลางมีรูปสตรี พระหัตถ์ถือก้านดอกบัว ตูมข้างละดอก เป็นประธาน ประทับนั่งบนอาสนะ เป็นลักษณะดอกบัวบาน (ตรงกลางของดอกบัวเป็น หลุม) โดยมีหม้อน้ำอยู่เบื้องล่างรองรับดอกบัวอีกที หนึ่ง โดยสองข้างของแนวแกนกลางดังกล่าว ปรากฏ รูปสัญลักษณ์มงคลแสดงความอุดมสมบูรณ์ และ สัญลักษณ์จักรพรรดิราชเป็นคู่ ๆ โดยในแต่ละคู่นั้นมี

ลักษณะเหมือนกันเกือบทุกรูปสัญลักษณ์ แต่ขนาด จะไม่เท่ากัน เพราะเกิดจากฝีมือการสลักและความ ชำนาญของช่าง อย่างไรก็ดี มีเพียงสัญลักษณ์พัดโบก เท่านั้นที่มีลักษณะต่างกัน คือ ข้างช้ายของหม้อน้ำ เป็นลักษณะพัดกลม คือ พัดวาลวิชนี ส่วนข้างขวามี ลักษณะเป็นรูปคล้ายใบโพธิ์คือบังสูรย์

 ความหมายของสัญลักษณ์มงคลบนแผ่นหิน จุณเจิมที่พบ ณ พระปฐมเจดีย์

สัญลักษณ์ที่อยู่บนแผ่นหินจุณเจิมที่พบ ณ พระ ปฐมเจดีย์นั้น เป็นสัญลักษณ์มงคลที่ปรากฏอยู่เคียง ข้างรูปคชลักษมี\* รวมทั้งสิ้น 10 ประเภทด้วยกัน โดย ปรากฏเป็นคู่ ประกอบด้วย ดอกบัว (ปัทมะ) หม้อน้ำ (ปูรณฆฎะ) แส้จามรี (จามร) พัดวาลวิชนี (บังสูรย์)

ฉัตร ขอสับช้าง (อังกุศ) วัชระ ปลาคู่ (มีนมิถุนะ หรือ มัตสยะยุคมะ) พวงมาลัย (บ่างบาศ) และสังข์ ซึ่ง สัญลักษณ์มงคลแต่ละประเภทมีความหมาย ดังนี้

## สัญลักษณ์ ความหมาย เป็นสัญลักษณ์ที่มีความสำคัญที่สุดทั้งในด้านศิลปะและศาสนาของอินเดีย คือ เป็นสัญลักษณ์ 1. ปัทมะ หรือดอกบัว หนึ่งของผืนดินที่กำเนิดพืชพรรณ ด้วยเหตุนี้ดอกบัวจึงมีความเกี่ยวข้องกับพระลักษมีในแง่ ของการกำเนิด การสร้างสรรค์ และความอุดมสมบูรณ์ 2. หม้อน้ำ หรือปูรณฆฎะ เป็นเครื่องหมายแห่งการเกิด ตามความเชื่อของศาสนาฮินดู อาจหมายถึงหม้อที่ใส่น้ำ อมฤต ซึ่งเกิดขึ้นเมื่อครั้งกวนเกษียรสมุทร ส่วนในศาสนาพุทธมักพบเป็นลวดลายรูปหม้อ น้ำปูรณฆฎะประดับอยู่ที่ประตูทางเข้าศาสนสถาน เช่น ภารหุตและสาญจี ซึ่งหมายถึงการมี สุขภาพที่ดีและการมีชีวิตที่ยืนยาว ดังนั้นรูปหม้อน้ำจึงเป็นสัญลักษณ์ของความอุดมสมบูรณ์ 3. แส้จามรี หรือจามร ทำจากขนหางของตัวจามรี (Yak) ใช้สำหรับปัดแมลง ถือเป็นเครื่องสูงที่แสดงถึงฐานะของ พระมหากษัตริย์ในศาสนาพุทธ แสดงออกถึงความเมตตาของพระพุทธเจ้าในลักษณะของ การหลีกเลี่ยงการทำร้ายสิ่งมีชีวิต แม้แมลงตัวเล็ก ๆ ดังนั้น แส้จามรีจึงกลายเป็นสัญลักษณ์ แห่งความเมตตาและความเป็นกษัตริย์ของพระพุทธองค์ ใช้สำหรับปัดแมลงเช่นเดียวกับแส้จามรี ถือเป็นเครื่องสูงที่แสดงถึงฐานะของพระมหา 4. พัดวาลวิหนี กษัตริย์ ในศาสนาพุทธแสดงออกถึงความเมตตาของพระพุทธเจ้าในลักษณะของการหลีก เลี่ยงการทำร้ายสิ่งมีชีวิต แม้แมลงตัวเล็ก ๆ ดังนั้น พัดวาลวิชนีจึงกลายเป็นสัญลักษณ์แห่ง ความเมตตาและความเป็นกษัตริย์ของพระพุทธองค์เช่นเดียวกับแส้จามรี สิ่งที่กางกั้นและให้ร่มเงา เป็นตัวแทนของพลังอำนาจและสัญลักษณ์ของกษัตริย์มาตั้งแต่ 5. ฉัตร ยุคโบราณ และเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่เกี่ยวข้องกับมนตรา นำมาซึ่งชัยชนะ เป็นสัญลักษณ์ของ พระวรุณ เทพองค์แรกที่ได้รับการยกย่องให้เป็นกษัตริย์ผู้ศักดิ์สิทธิ์ เป็นอาวุธที่ใช้ควบคุมช้างซึ่งเป็นพาหนะของพระอินทร์ ผู้เป็นเทพเจ้าแห่งการสงคราม ต่อ 6. ขอสับช้าง หรืออังกุศ มากลายเป็นอาวุธของเทพในศาสนาฮินดู หมายถึงการนำทางของเทพ รวมทั้งยังเป็นอาวุธ ของกษัตริย์ขณะทรงเป็นแม่ทัพในการสงคราม ในอินเดียใต้ อังกุศเป็นสัญลักษณ์ของพระ ราชอำนาจของกษัตริย์ และเป็น 1 ใน 8 ของสัญลักษณ์มงคล

<sup>\*</sup> คชลักษมี เป็นสัญลักษณ์แห่งความอุดมสมบูรณ์ พบทั้งศาสนาฮินดูและศาสนาพุทธ แสดงว่าเป็นสัญลักษณ์มงคลกลาง โดย ศาสนาฮินดู เรียกกันว่า "คชลักษมี" หรือ "อภิเษกศรี" เป็นพระเทวี มีข้างสรงน้ำพระเทวี พระหัตถ์ถือดอกบัวทั้งสองข้าง และประทับบนดอกบัว ในศาสนาพุทธ คือ พระนางสิริมหามายา ช้าง 2 เชือก สรงน้ำตอนพระพุทธเจ้าประสูติ การประสูติ ของพระพุทธเจ้าคือความอุดมสมบูรณ์ที่สุดในจักรวาล จึงเชื่อมโยงกับคชลักษมีที่หมายถึงความอุดมสมบูรณ์ สัญลักษณ์ ความอุดมสมบูรณ์ที่ปรากฏอยู่ในคชลักษมีนั้น ประกอบด้วย ผู้หญิง(คลอดบุตรได้) ดอกบัว(ดอกไม้น้ำ) ช้าง(สีเหมือนเมฆฝน) หม้อน้ำ (เก็บน้ำ และปลูกพืชได้) (เชษฐ์ ติงสัญชลี บรรยายใน วิชาประติมานวิทยา หัวข้อ พระเทวีและโอรสพระศิวะ ภาควิชา ประวัติศาสตร์ศิลปะ คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร เมื่อวันที่ 25 พฤศจิกายน 2553)

7. วัชระ

เป็นสัญลักษณ์แห่งอำนาจของกษัตริย์ เป็นตัวแทนของแสงสว่าง ในยุคของพระเวท วัชระ หมายถึง สายฟ้าซึ่งเป็นอาวุธของพระอินทร์ ต่อมาได้กลายเป็นอาวุธของพระศิวะและพระ สกันทะ ส่วนศาสนาพุทธนั้น วัชระ แปลว่า เพชร หมายถึงความจริงสูงสุดที่ไม่มีสิ่งใดสามารถ ทำลายได้ และเป็นสิ่งที่สามารถขจัดความเป็นอวิชชาและสิ่งไม่ดีในโลก

8. ปลาคู่ หรือมีนมิถุนะ หรือมัตสยะยุคมะ เป็นสัญลักษณ์ของพระวรุณและพระนางคงคา หมายถึงสิ่งที่เป็นประโยชน์และความสุข เนื่องจากปลาสามารถแพร่พันธุ์ได้อย่างรวดเร็ว รูปปลาคู่ถือเป็น 1 ใน 8 ของสัญลักษณ์ มงคลในพิธีราชาภิเษก และเป็นสัญลักษณ์ของแม่น้ำ คงคากับแม่น้ำยมุนา

9. พวงมาลัย หรือบ่วงมาศ หมายถึงเครื่องบูชาหรือลูกประคำของนักบวช หรือบ่วงบาศจับคนชั่วมาลงทัณฑ์

10. สังข์

เป็นสัญลักษณ์ของน้ำ และเครื่องหมายของการหลุดพ้นจากอบายมุข พุทธศาสนาถือว่าสังข์ มีลักษณะเวียนขวาเป็นสัญลักษณ์ของความสุข อีกทั้งเป็นบ่อเกิดแห่งความอุดมสมบูรณ์

ที่มา: Kruathongkiaw, 2010

ดังจะเห็นได้ว่า สัญลักษณ์ทั้งหมดที่ปรากฏ บนแผ่นหินจุณเจิมร่วมกับคชลักษมีนั้น ล้วนแต่เป็น สัญลักษณ์มงคลที่แสดงถึงความอุดมสมบูรณ์ และ สัญลักษณ์ของความเป็นกษัตริย์เป็นส่วนใหญ่

3. สัญลักษณ์มงคลในสมัยทวารวดีเปรียบเทียบ กับเครื่องราชกกุธภัณฑ์ สิ่งยังดำรงและสูญหายไป

สัญลักษณ์มงคลหรือแผ่นจุณเจิมสมัยทวารวดี ดังกล่าวสันนิษฐานว่าได้รับอิทธิพลอารยธรรมและ ศิลปะอินเดีย ชาวทวารวดีได้นำมาใช้งานสวัสดิมงคล ต่าง ๆ และเมื่อนำสัญลักษณ์มงคลจากแผ่นหินจุณเจิม ที่พบ ณ พระปฐมเจดีย์ มาเปรียบเทียบกับสัญลักษณ์ มงคลในปัจจุบันแล้ว พบว่า ยังคงมีการใช้สัญลักษณ์ อยู่หลายประเภทด้วยกัน ทั้งที่เป็นเครื่องราชูปโภค เครื่องสูง และเครื่องราชกกุธภัณฑ์ในสถาบันกษัตริย์ ของไทย ราชวงศ์จักรีซึ่งรับคติและพระราชประเพณี

ต่าง ๆ สืบมาจากสมัยกรุงศรีอยุธยา ซึ่งในแง่ของ ความหมายของสัญลักษณ์มงคลที่นำมาใช้บางส่วน ยังคงสอดคล้องกับสมัยทวารวดี แต่รูปแบบของ สัญลักษณ์มงคลต่าง ๆ ได้มีการพัฒนาไปหลายอย่าง และโอกาสในการใช้งานเหลือเฉพาะในงานพระราช พิธีที่เกี่ยวข้องกับสถาบันพระมหากษัตริย์เท่านั้น นอกจากนี้สัญลักษณ์มงคลบางอย่างไม่เป็นที่นิยมก็ สญหายไป

พิเศษ เจียจันทร์พงษ์ (2002) ได้ให้ข้อสังเกต ว่า เครื่องราชกกุธภัณฑ์ในสมัยอยุธยาตอนปลายมี 4 สิ่ง ซึ่งเป็นจำนวนเท่ากันกับที่พระเจ้าอโศกมหาราช ถวายแก่พระเจ้าเทวานัมปิยะดิศ แต่ต่างกันสิ่งเดียว คือ สมัยอยุธยาตอนปลายไม่มีฉัตร แต่มีธารพระกร หรือไม้เท้าเข้าแทนที่ (Chiachanpong, 2002)



ภาพที่ 8 แผ่นไม้แกะสลักเครื่องราชกกุธภัณฑ์ สมัย
อยุธยาตอนปลาย พบที่ปรางค์วัดพระศรีรัตนมหาธาตุเชลียง อำเภอศรีสัชนาลัย จังหวัด
สุโขทัย จัดแสดงอยู่ที่พิพิธภัณฑสถานแห่งชาติ
สุโขทัย

ที่มา: Chiachanpong, 2002, p. 167

ในพระราชพงศาวดารกรุงรัตนโกสินทร์รัชกาล ที่ 2 ซึ่งสมเด็จฯกรมพระยาดำรงราชานุภาพ ทรง นิพนธ์ในตอนที่ว่าด้วยพระราชพิธีบรมราชาภิเษก รัชกาลที่ 2 ว่า

"...พระมหาราชครูพราหมณ์กราบ บังคมทูลฯ ถวายศิริราชสมบัติ แลถวาย สังวาลพราหมณ์ซึ่งสมมุติว่าเป็นของพระ อิศวรทรง แล้วถวายพระสุพรรณบัฏแล เครื่องเบญจราชกกุธภัณฑ์ มหาดเล็ก แหน กำนัลทั้ง 8 ถวายพระแสงอัษฎาวุธ ทรงรับด้วยพระหัตถ์ แต่พระมหามงกุฎ 1 พระแสงขรรค์ 1 พระแสงดาบ 1 พัด วาลวิชนี 1 ธารพระกร 1 พระเศวตฉัตร 1 ฉลองพระบาท 1 พระมหาราชครู พราหมณ์วางถวาย (Suksawat, 1994, p. 325) ..."



ภาพที่ 9 คำอธิบายรูปที่ 8 แสดงว่าเครื่องราชกกุธภัณฑ์ สมัยอยุธยาตอนปลาย ประกอบด้วย พระมหา พิชัยมงกุฎ (กระบังหน้า) แส้ (วาลวิชนี) พระขรรค์ ชัยศรี ฉลองพระบาท และธารพระกร ซึ่งมีเพียง แส้อย่างเดียวที่ปรากฏอยู่ในแผ่นหินจุณเจิม สมัยทวารวดี

ที่มา: Chiachanpong, 2002, p. 167

แสดงให้เห็นว่า รัชกาลที่ 2 ได้เพิ่มฉัตร และ พระแสงดาบเข้าไปด้วย รวมเป็น 7 สิ่ง และในสมัยต่อ มาเพื่อให้ครบจำนวน 5 ตามตำราอินเดีย จึงได้ตัดฉัตร กับพระแสงดาบออกไปเป็นเครื่องสูง และเนื่องจาก เกิดทราบว่าวาลวิชนีหมายถึงแส้ จึงสร้างแส้เพิ่มขึ้น มา แต่ไม่อาจทิ้งพัดใบตาลไปได้ จึงเอามาไว้กับแส้ โดยนับรวมเป็น 1 เดียว เรื่องธารพระกรหรือไม้เท้า ที่เข้ามาแทนฉัตรนั้น ทำให้ฉัตรเป็นสิ่งนอกเครื่องราช กกุธภัณฑ์ไปนี้น่าคิดว่าอาจมาจากคัมภีร์อื่นที่ไม่เหมือน กัน แต่เครื่องราชกกุธภัณฑ์ในสมัยรัตนโกสินทร์ที่มี การนำพระแสงดาบเข้ามาเพิ่ม หรือนำพัดใบตาลมา นับรวมกับแส้จามรีอันแสดงถึงการไม่ถือเคร่งครัด ตามตำราอินเดียมากมายนัก (Chiachanpong, 2002)



ภาพที่ 10 เครื่องราชกกุธภัณฑ์ในสมัยปัจจุบันประกอบด้วย 1. พระมหาพิชัยมงกุฎ 2. พระแสงขรรค์ชัยศรี 3. ธารพระกร 4. วาลวิชนี(แล้จามรีและพัด) และ 5. ฉลองพระบาท

ที่มา: Chandavich and Chandavich, 2002, p. 4

สำหรับเครื่องสูง เป็นสิ่งประกอบพระราช อิสริยศของพระมหากษัตริย์ ซึ่งมีพื้นฐานมาจาก อินเดียเช่นกัน เครื่องสูงมีลักษณะเป็นชุดสำรับ มี ฉัตรเป็นประธาน เพราะฉัตรคือร่มของนักรบ ย่อมมี ศักดิ์ศรีสูงกว่าสิ่งใดๆ เครื่องสูงมีรวม 8 สิ่ง ประกอบ

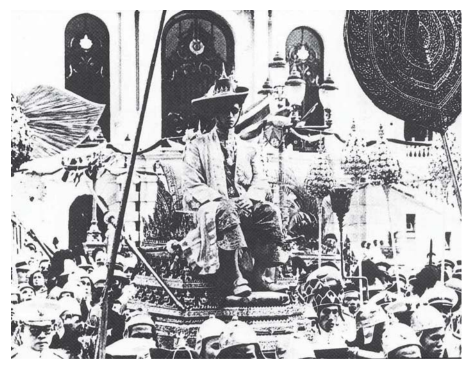
ด้วย ฉัตร 7 ชั้น ฉัตร 5 ชั้น บังแทรก บังสูรย์ ชุมสาย พัดโบก จามร พระกลด ซึ่งส่วนใหญ่ใช้ใน กระบวนพยุหยาตราโดยเฉพาะสถลมารค มีพระ ราชยานที่ประทับของพระมหากษัตริย์เป็นศูนย์กลาง (Pinkhanngern, 2008)



ภาพที่ 11 พระที่นั่งอัฐทิศอุทุมพรราชอาสน์ ภายใต้พระ สตปฏลมหาเศวตฉัตร (ฉัตร 7 ชั้น) ในพระที่นั่ง ไพศาลทักษิณ (ฉัตรเป็นเครื่องสูง) ที่มา: Chandavich and Chandavich, 2002, p. 16



ภาพที่ 12 พระที่นั่งภัทรบิฐภายใต้พระนพปฎลมหาเศวต-ฉัตร (ฉัตร 9 ชั้น) ในพระที่นั่งไพศาลทักษิณ สัญลักษณ์มงคลบนแผ่นหินจุณเจิมสมัย ทวาวดีก็มีฉัตรเช่นกัน แต่เป็นฉัตรชั้นเดียว ที่มา: Chandavich and Chandavich, 2002, p. 221



ภาพที่ 13 พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดชในกระบวนพยุหยาตราทางสถลมารค โดยมีพนักงานเจ้าหน้าที่ อัญเชิญเครื่องสูงประกอบพระราชอิสริยยศในกระบวนด้วย

ที่มา: Chandavich and Chandavich, 2002, p. 238



**ภาพที่ 14** พระราชครูวามเทพมุนี ถวายเครื่องราชกกุธภัณฑ์แด่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช ใน พระราชพิธีบรมราชาภิเษก

ที่มา: Chandavich and Chandavich, 2002, p. 226

เมื่อลำดับสัญลักษณ์มงคลจากสมัยทวารวดีถึง รัตนโกสินทร์ พบว่าสัญลักษณ์มงคลบนแผ่นหินจุณ เจิมสมัยทวารวดีพบที่พระปฐมเจดีย์ แบ่งสัญลักษณ์ มงคลออกเป็น 2 ประเภท คือ สัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้อง กับความอุดมสมบูรณ์ ได้แก่ ดอกบัว ปลา และ

หม้อน้ำ (ปูรณฆฏะ) และสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับ ความเป็นจักรพรรดิราช ได้แก่ แส้จามรี (จามร) พัดวาลวิชนี ฉัตร วัชระ ขอสับช้าง (อังกุศ) พวงมาลัย (บ่วงบาศ) และสังข์



ภาพที่ 15 พระมหาสังข์ทักษิณาวัฏ ใช้ในพระราชพิธี บรมราชาภิเษก สำหรับสรงน้ำ ที่มา: Chandavich and Chandavich, 2002, p. 250

ดังจะเห็นได้ว่า แผ่นหินจุณเจิมสมัยทวารวดี พบที่พระปฐมเจดีย์ สันนิษฐานว่าได้รับอิทธิพลจาก อินเดียและใช้ในพิธีพราหมณ์ โดยมีสัญลักษณ์มงคล อย่างละคู่ แบ่งสัญลักษณ์มงคลออกเป็น 2 ประเภท คือ สัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับความอุดมสมบูรณ์ ได้แก่ ดอกบัว ปลา และหม้อน้ำ (ปูรณฆฏะ) ซึ่งในปัจจุบันไม่ นำมาใช้เป็นสัญลักษณ์มงคลสำหรับพระราชพิธีต่าง ๆ ของพระมหากษัตริย์ กับอีกส่วนหนึ่งเป็นสัญลักษณ์ที่ เกี่ยวข้องกับสถาบันกษัตริย์ ได้แก่ แส้จามรี (จามร) พัดวาลวิชนี ฉัตร วัชระ ขอสับช้าง (อังกุศ) พวงมาลัย (บ่วงบาศ) และสังข์

จากการประมวลข้อมูลจากนักวิชาการต่าง ๆ ข้างต้นแล้วพบว่า ในปัจจุบันแส้จามรี (จามร) และ



ภาพที่ 16 พระมหาสังข์พิธีพราหมณ์ เป็นสังข์เป่าของ หลวงซึ่งพราหมณ์ใช้เป๋าร่วมกับเครื่อง ประโคมอื่น ๆ ในการประกอบพระราชพิธีบรม ราชาภิเษก

ที่มา: Chandavich and Chandavich, 2002, p. 251

พัดวาลวิชนีได้รวมเป็นวาลวิชนี (แส้และพัด) เป็น 1 ใน 5 ของเครื่องเบญจราชกกุธภัณฑ์ ส่วนฉัตรนั้นจัด เป็นเครื่องสูง แต่ตามคติอินเดียแล้ว ฉัตรนับเป็น 1 ใน 5 ของเครื่องเบญจกกุธภัณฑ์ด้วย และรูปแบบของ ฉัตรในปัจจุบันก็เปลี่ยนแปลงไป โดยเป็นฉัตรหลายชั้น มีทั้ง 5 ชั้น 7 ชั้น 9 ชั้น สำหรับประกอบพระอิสริยยศ ที่แตกต่างกัน ส่วนสังข์ได้ใช้ในการสรงน้ำและเป่าใน พระราชพิธีมงคลต่าง ๆ ในราชสำนักในปัจจุบัน วัชระ นั้นได้กลายเป็นสัญลักษณ์ประจำพระองค์รัชกาล ที่ 6 ด้วยพระนามที่มีความหมายเดียวกับวัชระ แต่ ไม่ได้เป็นสัญลักษณ์มงคลสำหรับพระราชพิธีบรม ราชาภิเษกเช่นเดียวกับขอสับช้าง (อังกุศ) และ บ่วงบาศก็ไม่ได้เป็นสัญลักษณ์มงคลที่สำคัญสำหรับ พระราชพิธีบรมราชาภิเษกอีกต่อไป

# สรุปผลและข้อเสนอแนะ

เมื่อประมวลผลข้อมูลที่เกี่ยวข้องและแนวคิด ของนักวิชาการต่าง ๆ ที่มีความเห็นต่อสัญลักษณ์ มงคล สรุปได้ว่าตั้งแต่แผ่นหินสลักจุณเจิมสมัย ทวารวดีถึงเครื่องสูงสมัยรัตนโกสินทร์มีการ เปลี่ยนแปลง ทั้งในเรื่องที่เกี่ยวกับหน้าที่การใช้งาน พิธีกรรมทางศาสนา สัญลักษณ์มงคลที่ปรากฏสมัย ต่าง ๆ เมื่อนำมาวิเคราะห์เปรียบเทียบ สามารถสรุป ผลได้ดังนี้

- 1. แผ่นหินสลักสัญลักษณ์มงคลสมัยทวารวดี เรียกว่า "แผ่นหินจุณเจิม" สันนิษฐานว่าได้รับอิทธิพล มาจากศิลปะอินเดียที่เข้ามายังดินแดนไทย ตั้งแต่ สมัยทวารวดี ราวพุทธศตวรรษที่ 12-16 แผ่นหินมี ลักษณะเป็นรูปสี่เหลี่ยมผืนผ้าที่มีหลุมตื้นอยู่ตรงกลาง ล้อมด้วยกลีบบัว 2 ชั้น ตอนบนสลักเป็นรูปการอภิเษก ของศรี หรือคชลักษมี ประทับบนฐานบัว หัตถ์ทั้งสอง ถือดอกบัวตูม ด้านซ้ายและขวาเป็นรูปช้างยืนกำลัง เทน้ำลงมาเพื่อสรงพระศรี ซึ่งเป็นสัญลักษณ์ของ ความอุดมสมบูรณ์ โดยมีสัญลักษณ์มงคลอยู่เป็น บริวารอย่างละคู่ ซึ่งอาจใช้ในพิธีพราหมณ์มากกว่า โดยพราหมณ์อาจใช้กิจพิธีกรรมต่าง ๆ เนื่องในศาสนา พราหมณ์ที่เทวาลัย โดยอาจเป็นที่เกี่ยวข้องกับกษัตริย์ หรือเป็นพิธีมงคลของคนสามัญชนทั่วไปก็เป็นได้
- 2. สัญลักษณ์มงคลบนแผ่นหินจุณเจิมสมัย ทวารวดีพบที่พระปฐมเจดีย์ แบ่งสัญลักษณ์มงคลออก เป็น 2 ประเภท คือ สัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับความ อุดมสมบูรณ์ ได้แก่ ดอกบัว ปลา และหม้อน้ำ (ปูรณฆฏะ) และสัญลักษณ์ที่เกี่ยวข้องกับสถาบัน กษัตริย์ ได้แก่ แส้จามรี (จามร) พัดวาลวิชนี ฉัตร วัชระ ขอสับช้าง (อังกุศ) พวงมาลัย (บ่วงบาศ) และ สังข์

- 3. สัญลักษณ์มงคลตั้งแต่สมัยทวารวดีเมื่อมา ถึงปัจจุบันยังคงเป็นสัญลักษณ์มงคลอยู่และความ หมายส่วนใหญ่คล้ายคลึงของเดิม แต่มีรูปแบบ สัญลักษณ์มงคลหลายอย่างที่เปลี่ยนแปลงไป เช่น ฉัตรสมัยทวารวดีเป็นฉัตรชั้นเดียว ปัจจุบันนั้นเป็น ฉัตรหลายชั้น ซึ่งนำไปใช้ในโอกาสสำคัญที่เกี่ยวข้อง กับสถาบันพระมหากษัตริย์ และมีสัญลักษณ์มงคล บางประเภทที่หายไป เช่น บ่วงมาศ (พวงมาลัย) และ ปลาคู่ ซึ่งไม่ได้นำมาใช้ในพระราชพิธีต่าง ๆ หรือพิธี สามัญแล้ว
- 4. การศึกษานี้เปรียบเทียบเฉพาะสัญลักษณ์ มงคลสมัยทวารวดีกับปัจจุบันเท่านั้น หากได้ศึกษา สมัยอื่น ๆ เช่น สมัยอยุธยา เปรียบเทียบร่วมด้วยก็ จะเห็นพัฒนาการของสัญลักษณ์มงคลในสังคมไทย อย่างต่อเนื่อง

# ประโยชน์ที่ได้รับ

ประโยชน์ที่ได้รับจากการศึกษามีดังนี้

- 1. ทำให้เห็นพัฒนาการทางศิลปะของไทยที่ เชื่อมโยงกับคติความเชื่อในสังคมไทยในยุคสมัยที่ ต่างกัน
- 2. เป็นประโยชน์ในการศึกษาภาษาและ วรรณคดีไทยที่เกี่ยวข้องกับศิลปะและคติความเชื่อ ในสังคมไทย

# บรรณานุกรม

- Chandavich, B., & Chandavich, N. (2002). *Royal coronation*. Bangkok, Thailand: Continuing Thai heritage Project. (in Thai).
- Chiachanpong, P. (2002). *Ha Pra Ha Chao: Regalia*. Bangkok, Thailand: Matichon. (in Thai).

- Fine Arts Department. (2009). *Dvaravati's art:*The origin of Buddhist' art. Bangkok,
  Thailand: Amarin Printing and publishing.
  (in Thai).
- Indravut, P. (2005). *Dvaravati: The Archaeological* evidence analysis study. Bangkok, Thailand: Saksopha printing. (in Thai).
- Indravut, P. (2010). "Open the Door to Dvaravati" Lecture at Uthong National Museum.
- Krachaechan, P. (2001). The archaeological excavations at Baan Nong Chik: The Stone Crafts. *MuangBoran*, 27(1), 141-146. (in Thai).
- Kruathongkiaw, N. (2010). *Detect Luck Sami goddess*. Bangkok, Thailand: Museun Press. (in Thai).

- Laomanachareon, S. (2007). Chakravartin and arts. In Suchit Wongthet (Ed.). *Chakravartin: The supporter of Thai people* (p.34-35).

  Bangkok, Thailand: Bangkok Metropolitan,
  Department of Culture Sport and Tourism.

  (in Thai).
- Pinkhanngern, V. (2008). *Artistically of Royal packaging*. Bangkok, Thailand: Amarin Printing. (in Thai).
- Saisingha, S. (2004). *Dvaravati's art: The first Buddhist's culture in Thailand*.

  Bangkok, Thailand: MuangBoran. (in Thai).
- Suksawat, S., M.R. (1994). From Dvaravati to Rattanakosin Period: The King Rama 3 Monument, he should wear his hat. Bangkok, Thailand: MuangBoran. (in Thai).
- Yubhodi, D. (1965). *Dhammachakkra*. Bangkok, Thailand: Fine Arts Department. (in Thai).