
วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์)  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 1   มกราคม-เมษายน 2565      

 

 

239 

 

จิตตปัญญาศึกษา: แนวคิด แนวปฏิบัติ 
สู่การพัฒนาคุณลักษณะอันพึงประสงค์ของผู้เรียน 

 
CONTEMPLATIVE EDUCATION: CONCEPTS, GUIDELINES  

FOR THE DEVELOPMENT OF DESIRABLE CHARACTERISTICS OF LEARNERS 
 

พระมหาสายณัห์ เปมสีโล (วงศ์สุรนิทร์)1 
Phramahasayan Pemasilo (Wongsurin)1 

 
Received : 10 August 2021  Revised : 14 March 2021 Accepted : 12 April 2022 

          

 
บทคัดย่อ 

 จิตตปัญญาศึกษาพัฒนามาจากแนวคิดดั่งเดิมของศาสนาพุทธและแนวคิดเชิงวิทยาศาสตร์
เป็นแนวคิดยุคสมัยใหม่ ที่น ามาประยุกต์ใช้ในการพัฒนามนุษย์ ซึ่งเป็นกระบวนการเรียนรู้ที่มุ่ง
เปลี่ยนแปลงขั้นพ้ืนฐานจากภายในตนเองให้เกิดความรู้ ความเข้าใจตนเอง ผู้อ่ืน มีจิตส านึกต่อสังคม 
ผ่านการฝึกปฏิบัติกิจกรรมที่หลากหลาย จิตตปัญญาศึกษามีความส าคัญต่อการพัฒนาตนเอง พัฒนา
ผู้เรียนและพัฒนาการเรียนการสอนของครู โดยมีหลักการที่ส าคัญคือ การเรียนรู้จากการปฏิบัติและ
น ามาพิจารณาด้วยใจอย่างใคร่ครวญตลอดจนส่งเสริมการตระหนักรู้ ให้คนเกิดความรักเมตตากรุณา
ต่อกัน โดยมีเป้าหมายคือการพัฒนาตนเองให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์  กิจกรรมของจิตตปัญญาศึกษา
สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในการเรียนรู้สู่การปฏิบัติเพ่ือการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมผู้เรียนได้เป็นอย่าง
ดี เช่น การสวดมนต์ การแผ่เมตตา การนั่งสมาธิ การเดินจงกรม การบันทึกการเรียนรู้ สุนทรียสนทนา 
การวาดรูป งานประดิษฐ์ งานจิตอาสา และการมีสติกับการท างาน เป็นต้น ดังนั้น ครูและบุคลากร
ทางการศึกษาสามารถน ากิจกรรมเหล่านี้มาประยุกต์ใช้ในการกระตุ้นความคิดและพัฒนาความงอก
งามทางจิตใจของผู้เรียน ซึ่งจะส่งผลท าให้เกิดการพัฒนาความคิดและการปฏิบัติเพ่ือการเปลี่ยนแปลง
สิ่งต่าง ๆ ในสังคมให้ดีขึ้นตลอดจนน าไปสู่การพัฒนาคุณลักษณะอันพึงประสงค์ของผู้เรียน 
 
ค าส าคัญ: จิตตปัญญาศึกษา  แนวคิด  คุณลักษณะอันพึงประสงค์ 
 
 
 
 
 
____________________________________ 
1มหาวิทยาลัยมหามกฏุราชวิทยาลัย วิทยาเขตมหาวชิราลงกรณราชวิทยาลัย 
1Mahamakut Buddhist University, Mahavajiralongkornrajavidyalaya Campus  
*ผู้นิพนธ์ประสานงาน E-mail: sa-2520@hotmail.com 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 1   January-April  2022                                                             
 

 

 240   
 

ABSTRACT 
 Contemplative education developed from the original concept of Buddhism 
and the concept of science into the modern concept that have been applied in human 
development. This was a learning process that aimed to fundamentally change from 
within oneself to create knowledge and understanding of oneself, others, and social 
consciousness through practicing a variety of activities. Contemplative education was 
important for self-development, the development of learners and the development 
of teaching and learning of teachers. The important principle was learning from practice 
and take it into contemplation as well as to promote awareness to make people love 
and be kind to each other. The goal was self-development to be a complete human 
being. Activities of contemplative education can be applied in learning to practice to 
change learners' behavior as well, such as praying, loving-kindness meditation, 
meditation, walking meditation, journaling, dialogue, drawing, inventions, volunteer 
spirit, and being mindfulness practice etc. Teachers and educators can apply these 
activities to stimulate thinking and develop the mental growth of learners which would 
result in the development of ideas and practices for changing things in society for the 
better as well as leading to the development of desirable characteristics of learners. 
 
Keywords: Contemplative Education, Concepts, Desirable Characteristics 
 
บทน า 
 การพัฒนาผู้เรียนให้มีคุณลักษณะที่พึงประสงค์ตามพระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ  
พ.ศ. 2542 และท่ีแก้ไขเพ่ิมเติม (ฉบับที่ 2) พ.ศ. 2545 มาตรา 6 กล่าวถึงการจัดการศึกษาต้องเป็นไป
เพ่ือพัฒนาคนไทยให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ท้ังร่างกาย จิตใจ สติปัญญาความรู้และคุณธรรม มีจริยธรรม 
และวัฒนธรรมในการด ารงชีวิตสามารถอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนได้อย่างมีความสุข และแนวทางในการจัด
การศึกษาตามมาตรา 22 การจัดการศึกษาต้องยึดหลักว่า ผู้เรียนทุกคนมีความสามารถเรียนรู้และ
พัฒนาตนเองได้ และถือว่าผู้เรียนมีความส าคัญที่สุด กระบวนการจัดการศึกษาต้องส่งเสริมให้ผู้เรียน
สามารถพัฒนาตามธรรมชาติและเต็มศักยภาพ (ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ, 2545) 
             แนวคิดเรื่องจิตตปัญญาศึกษา (Contemplative education) เริ่มต้นที่สหรัฐอเมริกา ในปี
ค.ศ. 1974 ที่ Naropa University มลรัฐโคโลราโด สหรัฐอเมริกา ซึ่งก่อตั้งขึ้นโดยเชอเกียม ตรุงปะ 
แต่เริ่มเป็นที่รู้จักแพร่หลายมากขึ้นในหมู่นักการศึกษาทุกระดับ โดยมีอิทธิพลต่อเครื่องข่ายการศึกษา
ระดับอุดมศึกษาหลายแห่ง ได้แก่ Amherst College, Hampshire College, Mount Holyoke, 
Smith College, และUniversity of Massachusetts (จิรัฐิกาล พงศ์ภคเธียร, 2550) ส าหรับประเทศ
ไทย ในปีพ.ศ. 2548 ได้มี “กลุ่มจิตวิวัฒน์” เกิดขึ้น ซึ่งเป็นกลุ่มผู้ที่สนใจในเรื่องการขับเคลื่อนสังคมสู่
จิตส านึกใหม่อย่างจริงจัง กลุ่มนี้มีส่วนส าคัญในการสนับสนุนให้ผู้ที่สนใจและมีประสบการณ์การจัด



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์)  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 1   มกราคม-เมษายน 2565      

 

 

241 

 

กระบวนการเชิงจิตตปัญญาในการเรียนการสอนทั้งในและนอกระบบการศึกษาได้มีการประชุมหารือ
ร่วมกันเพื่อผลักดันเรื่องนี้ให้เกิดขึ้นในสังคมไทย ในปีพ.ศ. 2549 จึงได้เกิดการรวมตัวกันของคนกลุ่มนี้
เป็นเครือข่ายจิตตปัญญาศึกษา ต่อมาในปีพ.ศ. 2549 ได้มีการก่อตั้งศูนย์จิตตปัญญาศึกษาขึ้นที่
มหาวิทยาลัยมหิดลเพ่ือขับเคลื่อนการเรียนรู้แบบจิตตปัญญาศึกษา ทั้งนี้ได้มีองค์กร สถาบันอ่ืน ๆ ใน
เครือข่ายจิตตปัญญาศึกษาที่ขับเคลื่อนการเรียนรู้ลักษณะนี้ในสังคมไทย โดยใช้ค าเรียกอ่ืนแทนค าว่า 
“จิตตปัญญาศึกษา” อาทิ การศึกษาเพ่ือการพัฒนาความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ การศึกษาที่พัฒนา
จิตใจกระบวนการเรียนรู้อย่างมีจิตวิญญาณแบบองค์รวม การศึกษาวิถีพุทธ หรือจิตวิวัฒน์ศึกษา 
สถาบันเหล่านั้นได้แก่ โรงเรียนรุ่งอรุณ สถาบันอาศรมศิลป์ เครือข่ายโรงเรียนวิถีพุทธ โรงเรียนสัตยา
ไส เสมสิกขาลัย และโรงเรียนล าปลายมาศ เป็นต้น จากการศึกษาเอกสาร ต ารา  และงานวิจัยที่
เกี่ยวข้องกับการพัฒนาคุณลักษณะที่พึงประสงค์ พบว่า แนวคิดจิตตปัญญาศึกษา เป็นแนวทางหนึ่งที่
มีความส าคัญสามารถน ามาพัฒนาคุณลักษณะที่พึงประสงค์ให้เกิดขึ้นกับนักเรียนได้ ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยต่าง ๆ เช่น อาจอง ชุมสาย ณ อยุธยา (2546) ที่ได้พัฒนารูปแบบการเรียนการสอนบูรณาการ
คุณค่าความเป็นมนุษย์ โดยอิงแนวคิดการเรียนรู้จากการหยั่งรู้ด้วยตนเอง พบว่า ผู้เรียนเกิดการ
เปลี่ยนแปลงทางความคิดและพฤติกรรมไปในทางที่พึงประสงค์ และปราณี อ่อนศรี (2557) กล่าวว่า 
จิตตปัญญาศึกษา เป็นการศึกษาที่มุ่งเน้นและให้ความส าคัญกับการพัฒนาการตระหนักรู้ส ารวจ
ภายในตนเอง (อารมณ์ ความรู้สึก ความคิดความเชื่อ มุมมองต่อชีวิตและโลก) โดยเรียนรู้ผ่าน
ประสบการณ์ตรง ให้คุณค่าในเรื่องการเรียนรู้ด้วยใจอย่างใคร่ครวญ และการรับฟังด้วยใจเปิดกว้าง 
โดยมีเป้าหมาย คือ เกิดการเปลี่ยนแปลงขั้นพ้ืนฐานอย่างลึกซ้ึงทางความคิดและจิตส านึกใหม่เกี่ยวกับ
ตนเองและโลก ส่งผลให้มีการด าเนินชีวิตอย่างมีสติและมีปัญญา มีความรักความเมตตาต่อสรรพสิ่งซึ่ง
น าไปสู่การประพฤติปฏิบัติที่ดีต่อกันในสังคม ซึ่งสอดคล้องกับจิรัฐกาล พงศ์ภคเธียร (2553) ที่กล่าวว่า  
จิตตปัญญาศึกษา เป็นการศึกษามุ่งพัฒนาจากภายในให้เกิดการตระหนักรู้ และเกิดปัญญา เป็น
กระบวนการเรียนรู้ที่น้อมลงสู่ใจอย่างใคร่ครวญและสัมพันธ์กับคุณธรรมความเป็นมนุษย์เป็นการฝึก
ปฏิบัติที่ไม่จ ากัดเพียงแนวทางของศาสนา หากรวมศาสตร์ ศิลปะและกิจกรรมต่าง  ๆ ที่สร้าง
สัมพันธภาพและผู้เรียนสนใจจนสามารถเข้าถึงความจริงของธรรมชาติ เข้าใจตนเอง เข้าใจผู้อ่ืน เกิด
ความรักความเมตตา ดังนั้น จิตตปัญญาศึกษาจึงมีความจ าเป็นต่อการศึกษาทุกระดับ เพราะแนวคิด
จิตตปัญญาศึกษาจะมุ่งเน้นการสร้างกระบวนทัศน์ใหม่ต่อชีวิตและความเป็นมนุษย์ เน้นการสร้าง
ความตระหนักรู้ภายในตน และมีจิตส านึกต่อส่วนรวม การพัฒนาจิตและการฝึกปฏิบัติจะท าให้เกิด
ปัญญาที่แท้จริง (ธนา นิลชัยโกวิทย์ , 2551) และช่วยให้มีการพัฒนามนุษย์ให้เกิดปัญญาสูงขึ้น 
(ประเวศ วะสี, 2550ก) ด้วยแนวจิตตปัญญาศึกษาดังกล่าวที่มุ่งเน้นให้ผู้เรียนเข้าใจตนเอง ผู้อ่ืน และ
เห็นคุณค่าของสรรพสิ่งต่าง ๆ ผ่านการฝึกปฏิบัติที่เน้นให้เกิดการเปลี่ยนแปลงจากภายในจึงเป็น
แนวทางหนึ่งส าหรับครูและบุคลากรทางการศึกษาในทุกระดับที่จะน ามาประยุกต์ใช้เพ่ือพัฒนาผู้เรียน
ให้มีคุณลักษณะที่พึงประสงค์ท่ีดีและมีความพร้อมที่จะเผชิญกับสังคมภายนอกเหมาะสมต่อไป 
 
 
 
 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 1   January-April  2022                                                             
 

 

 242   
 

แนวคิดจิตตปัญญาศึกษา (Contemplative Education)  
 1. ความเป็นมาของจิตตปัญญาศึกษา (Contemplative Education) 
                 ค าว่า “Contemplative Education” เริ่มต้นขึ้นในสหรัฐอเมริกาในปี ค.ศ. 1974 ที่
มหาวิทยาลัยนาโรปะ มลรัฐโคโลราโด ซึ่งก่อตั้งขึ้นโดย เชอเกียม ตรุงปะ และจัดการเรียนรู้บนฐาน
ของพุทธศาสนานิกายวัชรยาน แต่เริ่มเป็นที่รู้จักแพร่หลายมากยิ่งขึ้นในช่วงเวลาไม่กี่ปีมานี้ ในหมู่
นักการศึกษาในทุกระดับ โดยมีอิทธิพลต่อเครือข่ายการศึกษาหลายแห่ง เช่น วิทยาลัยและ
มหาวิทยาลัยรวม 5 แห่ง (Five Colleges) คือ วิทยาลัยแอมเฮิร์สท์ (Amherst College), วิทยาลัย
แฮมเชียร์  (Hampshire College), เมาท์  โฮลี โยค (Mount Holyoke), วิทยาลัยสมิธ (Smith 
College) และมหาวิทยาลัยแมสสาจูเซทส์ แอมเฮิร์สท์ (University of Massachusetts, Amherst) 
หรือเครือข่ายในมลรัฐโคโลราโด กล่าวคือ Rocky Mountain Contemplative Higher Education 
Network (RMCHEN) ซึ่งเริ่มเปิดตัวอย่างเป็นทางการในเดือนกันยายน ค.ศ. 2006 (พงษธร ตันติฤทธิ
ศักดิ์ และคณะ, 2552) ในประเทศสหรัฐอเมริกา องค์กร CCMS (The Center of Contemplative 
Mind in Society) ได้พัฒนาแนวความคิดเกี่ยวกับเรื่องนี้มาตั้งแต่ปี ค.ศ. 1991 และก่อตั้งอย่างเป็น
ทางการขึ้ น ในปี  ค .ศ .  1997 โดยอธิบายการ เลื อกค าว่ า  “Contemplation” แทนค าว่ า 
“Meditation” ส าหรับงานขององค์กร ค าว่า Meditation ในบริบทเชิงศาสนา เช่น ในศาสนาพุทธ
มักจะหมายถึง กระบวนการปฏิบัติที่มุ่งเพ่ือท าให้จิตใจสงบลงและมีสมาธิ ไม่หวั่นไหวไปตามความรู้สึก
นึกคิด ในขณะที่ค าว่า Contemplation หมายถึง การเพ่งพิจารณาใคร่ครวญเรื่องใดเรื่องหนึ่งอย่าง
ลึกซึ้ง 
                 ทั้ง “Meditation” และ “Contemplation” เป็นกระบวนการปฏิบัติที่สามารถกระท า
ได้ทั้งในขณะที่นั่ง ยืน นอนลง หรือว่าเคลื่อนไหว และเป็นไปเพ่ือวัตถุประสงค์หลายอย่างพร้อมกันได้ 
เช่น เพ่ือพัฒนาสมาธิ เพ่ือบ่มเพาะความรักความเมตตา หรือเพ่ือท าให้ความกังวลใจสงบลง                  
แต่เนื่องจากค าว่า“Contemplative” มักจะท าให้คิดถึงการปฏิบัติที่เน้นการนั่งสมาธิเป็นหลัก และ
ไม่ได้หมายรวมถึงกิจกรรมอ่ืน ๆ เช่น ศิลปะ การเต้นร า องค์กร CCMS จึงเห็นว่าการเลือกใช้ค าว่า 
“การฝึกปฏิบัติจิตตปัญญา (Contemplative Practices)” มีความเหมาะสมกว่า เนื่องจากครอบคลุม
ทั้ง Meditation และ Contemplation รวมถึงการปฏิบัติอื่น ๆ ในลักษณะคล้ายคลึงกันได้ และค าว่า 
จิตตปัญญาศึกษา บัญญัติมาจากค าว่า “Contemplative Education” ซึ่งบัญญัติโดย ศาสตราจารย์
สุมน อมรวิวัฒน์ ราชบัณฑิต เนื่องมาจากการพิจารณาเห็นว่า “Contemplative Education” 
หมายถึง การเรียนรู้ด้วยใจที่ใคร่ครวญ ค านี้เน้นไปท่ีกระบวนการ มิใช่แสดงถึงรูปแบบของการศึกษา 
 2. รากฐานแนวคิดจิตตปัญญาศึกษา  
                 จิตตปัญญาศึกษา ได้เริ่มก่อตัวขึ้นในราวทศวรรษ ที่ 1980 ในมหาวิทยาลัยนาโรปะ              
มลรัฐโคโลราโด ประเทศสหรัฐอเมริกา ก่อตั้งขึ้นบนรากฐานของปรัชญา ศาสนพุทธนิกายวัชรยาน 
จากการศึกษาแนวคิดจิตตปัญญาศึกษาพบว่า จิตตปัญญามีรากฐานจากแนวคิด 2 กลุ่ม คือ              
กลุ่มแนวคิดบนฐานศาสนาและความเชื่อ และกลุ่มแนวคิดนอกฐานศาสนาและความเชื่อ จ าแนกตาม
กลุ่มแนวคิดได้ ดังนี้ 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์)  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 1   มกราคม-เมษายน 2565      

 

 

243 

 

                 1. กลุ่มแนวคิดบนฐานศาสนาและความเชื่อ แบ่งเป็น 2 กลุ่ม คือ กลุ่มแรก แนวคิด             
เชิงศาสนาและความเชื่อ บนฐานของเทวนิยม ประกอบด้วย แนวคิดเชิงศาสนาและความเชื่อของ
วัฒนธรรมชนเผ่า และแนวคิดศาสนาหลัก: ฮินดู ยูดาห์ คริสต์ และอิสลาม (ฯลฯ) กลุ่มสอง แนวคิด
เชิงศาสนาและความเชื่อ บนฐานของอเทวนิยม ประกอบด้วย แนวคิดศาสนาหลัก: เต๋า พุทธ 
                 2. กลุ่มแนวคิดนอกฐานศาสนาและความเชื่อ แบ่งเป็น 2 กลุ่ม คือ กลุ่มแรก แนวคิด  
เชิงวิทยาศาสตร์แบบกลไก ประกอบด้วย แนวคิดยุคสมัยใหม่ (Modernism): งานคือการปฏิบัติธรรม, 
อาสาสมัคร กลุ่มสอง แนวคิดเชิงการบูรณาการแบบองค์รวม ประกอบด้วย แนวคิดกระแสทางเลือก
ของยุคสมัยใหม่ (Modernism) มี แนวคิดยุคโรแมนติค และแนวคิดกระแสทางเลือกอ่ืน ๆ : นิเวศน์
เชิงลึก การศึกษาทางเลือก แนวคิดแบบหลังสมัยใหม่ (Postmodernism) และแนวคิดแบบหลัง-หลัง
สมัยใหม่ (Post-Postmodernism) 
                 แนวคิดที่เป็นกระแสทางเลือกในสังคมยุคสมัยใหม่ก่อเกิดขึ้นก่อนจิตตปัญญาศึกษา คือ 
การศึกษาเชิงองค์รวม การศึกษาเชิงองค์รวมนี้ให้ความส าคัญต่อพัฒนาการของบุคคลในด้านต่าง ๆ 
เช่น อารมณ์ สังคม ร่างกาย และจิตวิญญาณ เน้นการมีส่วนร่วมของผู้เรียนในกระบวนการเรียน             
การสอนตลอดจนส่งเสริมให้เกิดความรับผิดชอบทั้งในระดับบุคคลและส่วนรวม ส่วนแนวคิด                 
จิตตปัญญาศึกษา มุ่งเน้นที่การน้อมสู่ใจอย่างใคร่ครวญ โดยอาศัยกิจกรรมที่หลากหลายในการเรียนรู้ 
เช่น การปฏิบัติสมาธิภาวนา เดินจงกรม ศิลปะ และโยคะ เพ่ือพัฒนามนุษย์ให้เข้าถึงความเป็นจริง
ของชีวิตอย่างแท้จริง 
     และจิตตปัญญาศึกษายังมีรากฐานมาจากแนวคิดเรื่องไตรยางค์แห่งการเรียนรู้ ได้แก่ 
(ชลลดา ทองทวี และคณะ, 2550) 
                 2.1 การเรียนรู้ในฐานวัฒนธรรม เพ่ือการท าเป็น คือ เอาวิถีชีวิตร่วมกันเป็นตัวตั้ง                   
ไม่เอาวิชาเป็นตัวตั้ง  
                 2.2 การเรียนรู้ด้วยกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ เพ่ือการคิดเป็น คือใช้เหตุผลวิเคราะห์
สังเคราะห์ให้สิ่งที่รับรู้กลายเป็นความรู้ที่คมชัดลึกยิ่งข้ึน  
                 2.3 การเรียนรู้ด้วยจิตตปัญญาศึกษา เพ่ือความรู้แจ้ง คือการศึกษาจากการดูจิตของ
ตนเองแล้วเกิดปัญญา 
                 จากที่น าเสนอมาแล้วจะเห็นได้ว่าจิตตปัญญาศึกษา เป็นกระบวนการที่เน้นการพัฒนา
ภายในจิตและปัญญา โดยการฝึกปฏิบัติผ่านกิจกรรมที่หลากหลายจนเกิดความตระหนักรู้ถึงคุณค่า
ของสิ่งต่าง ๆ มีจิตเมตตากรุณา เข้าใจตนเอง เข้าใจคนอ่ืน มีจิตสานึกต่อส่วนรวม เกิดคุณลักษณะ             
อันพึงประสงค์ที่ดี เข้าถึงความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์มากขึ้นและสามารถเชื่อมโยงกับสิ่งที่ได้เรียนรู้              
กับการปฏิบัติจริงในชีวิตประจ าวันได้ 
 3. ความส าคัญของจิตตปัญญาศึกษา  
     จิตตปัญญาศึกษามีความส าคัญต่อการพัฒนามนุษย์เพราะสามารถน าไปสู่การด าเนินการ
จัดการศึกษาให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ โดยมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ (ฆนัท ธาตุทอง, 2552) 
                 3.1 จิตตปัญญาศึกษา เป็นกระบวนการแห่งการเปลี่ยนผ่านเชิงคุณภาพเพ่ือลดช่องว่าง
และข้อจ ากัดของการเรียนรู้ของมนุษย์ ซึ่งจะเห็นได้ว่าขณะนี้สังคมไทยมีความจ าเป็นต้องก้าวพ้น               
ข้อท้าทาย 4 ประการ คือ 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 1   January-April  2022                                                             
 

 

 244   
 

                       3.1.1 มุ่งสร้างระบบการเรียนรู้ (ระบบการศึกษา) เพ่ือปรับเปลี่ยนวิธีการเรียนรู้             
ที่มุ่งเสพมากกว่าการสร้างสู่การเรียนรู้ที่ยกระดับจิตตปัญญาเพ่ือเป็นพื้นฐานให้มนุษย์พัฒนาศักยภาพ
ของตนเองในการเรียนวิชาความรู้และความจริงภายในตนเองควบคู่กันไป  
                       3.1.2 ปรับเปลี่ยนทัศนคติของปฏิสัมพันธ์ระหว่างบุคคล ครอบครัว ชุมชน สังคม  
ให้เป็นไปด้วยท่าทีของการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและกัน โดยการฝึกใช้ปัญญา สร้างทักษะของ             
การใช้ปฏิสัมพันธ์เชิงสร้างสรรค์ (เป็นกัลยาณมิตร) และเป็นความสัมพันธ์ในเชิงเกื้อกูลกัน                     
การช่วยเหลือกัน การมีวาจาที่เป็นมิตร เป็นสารประโยชน์ ให้ความจริงและให้ก าลังใจกัน การมีไมตรี
เห็นอกเห็นใจกนั รวมทั้งสร้างทัศนคติที่ว่ามนุษย์ทั้งผองล้วนเป็นพี่น้องกัน  
                       3.1.3 ยกระดับวัฒนธรรมแห่งศักดิ์ศรี คุณค่า ดีงาม และการใช้ชีวิตอย่างพอเพียง
เป็นวาระแห่งการอยู่รอดของสังคมไม่เฉพาะแต่กับผู้คน แต่จะเกิดผลไปถึงทรัพยากรและสิ่งแวดล้อม
ทางธรรมชาติให้ยั่งยืนด้วยความสมดุล โดยการฝึกเรียนรู้จากธรรมชาติและชุมชนแห่งการผลิตพ้ืนฐาน 
เห็นคุณค่าของผู้อื่น เห็นความดี เห็นความงามและการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข  
                       3.1.4 เสริมกระบวนการสร้างความรู้ด้วยตนเอง ตั้งแต่การรู้จักความรู้ที่มีอยู่ในตัว  
(Tacit Knowledge) การใช้ความรู้นั้น ๆ ให้เกิดประโยชน์ได้จริง การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ต่อยอด
ความรู้ ทดลองใช้ในบริบทต่าง ๆ จนถึงการประมวล สังเคราะห์เป็นความรู้ใหม่ที่ยังประโยชน์ได้
กว้างขวางเกิดความเชื่อมั่นในความรู้ที่สอดคล้องกับความเป็นจริงในบริบทของสังคม และมีความ
มั่นใจรู้เท่าทัน ในการสร้างและใช้เทคโนโลยีต่าง ๆ ตามความเจริญของสากลโลกหลายองค์กรทั่วโลก 
                 3.2. จิตตปัญญาศึกษาเป็นส่วนเสริม เติมเต็มให้เรียนรู้ความสมบูรณ์ในตนเอง ทั้งนี้  
ด้วยข้อจ ากัดของการศึกษาและการเรียนรู้ ทั้งวิชาความรู้มาตรฐานและวิชาความรู้ชั้นสูงที่มุ่งเน้น              
การเรียนรู้เรื่องต่าง ๆ อันเป็นเรื่องนอกตัว แม้มีความจ าเป็น แต่เมื่อขาดการเรียนรู้เรื่องในตัวก็ขาด
ความสมบูรณ์ในตัวเอง เอียงข้าง แยกส่วนจนมิอาจเชื่อมโยงกับความเป็นจริง เกิดความบีบคั้น ทั้งใน
ตัวเองและระหว่างกันในสังคม เป็นต้นเหตุของปัญหาต่าง ๆ ในสังคมจนเกิดวิกฤติ กุญแจแห่งอนาคต
ของมนุษยชาติจึงอยู่ที่การเรียนรู้เพ่ือที่จะเปลี่ยนแปลงขั้นพ้ืนฐาน (Transformative Learning) ทั้งใน
ตัวเอง (Personal Transformation) เชิงองค์กร (Organizational Transformation) และสังคม 
(Social Transformation)  
                  3.3 จิตตปัญญาศึกษาช่วยท าให้มนุษย์เกิดความตระหนักรู้ถึงคุณค่าของสิ่งต่าง ๆ               
โดยปราศจากอคติ เกิดความรักความเมตตา อ่อนน้อมต่อธรรมชาติ ปรับตัวเพ่ือให้ทันกับสภาพ
เหตุการณ์ทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง การปกครอง รวมทั้งวิกฤติทางธรรมชาติ  
                  3.4 การสอนแบบ “Contemplative Education” เป็นแนวการสอนแบบสห
วิทยาการ มีการฝึกปฏิบัติอย่างง่าย ๆ ช่วยให้เกิดบรรยากาศของความเคารพ ท าให้ชั้นเรียนมีความ
เป็นอันหนึ่งอันเดียว เมื่อการเรียนได้ก่อให้เกิดสภาพแวดล้อมที่เต็มไปด้วยความเคารพแล้ว ผู้เรียนก็
เรียนรู้ที่จะฟัง เขียน และโต้แย้งอย่างมีวัฒนธรรม ซึ่งคุณลักษณะเหล่านี้จะช่วยให้เขากลายเป็น
พลเมืองที่เคารพกฎระเบียบ 
 
 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์)  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 1   มกราคม-เมษายน 2565      

 

 

245 

 

 4. ปรัชญาและหลักการพื้นฐานของกระบวนการเรียนรู้ของจิตตปัญญาศึกษา 
  4.1 ปรัชญาของจิตตปัญญา 
                       ปรัชญาของจิตตปัญญา มี 2 ประการ ดังนี้ (ส านักงานบริหารและพัฒนาองค์ความรู้, 
2551) 
                       1. ความเชื่อในความเป็นมนุษย์ ว่ามนุษย์มีศักยภาพสามารถเรียนรู้และพัฒนา
ตนเองได้อย่างต่อเนื่อง โดยมีประสบการณ์ตรงเป็นปัจจัยส าคัญของกระบวนการเรียนรู้ 
                       2. กระบวนทัศน์องค์รวม คือการปฏิบัติต่อสรรพสิ่งอย่างไม่แยกส่วนจากชีวิต             
ด้วยทัศนะที่ว่ามนุษย์เป็นส่วนหนึ่งของสรรพสิ่ง และสรรพสิ่งก็เป็นส่วนหนึ่งของมนุษย์ มนุษย์กับสรรพ
สิ่งต่างเป็นองค์รวมของกันและกัน 
                       จิตตปัญญาศึกษา (Contemplative Education) เน้นการพัฒนาภายในจิตใจ
เพ่ือให้เกิดปัญญา และเป็นการพัฒนาชีวิตแบบองค์รวม เชื่อมโยงศาสตร์ต่าง ๆ มาประยุกต์ใช้ในชีวิต
ได้อย่างสมดุล เน้นการเรียนรู้จากการปฏิบัติ การท ากิจกรรมที่หลากหลาย และการสะท้อนคิด
พิจารณา 
                 4.2 หลักการจิตตปัญญาศึกษา 7  
                       ธนา นิลชัยโกวิทย์ และคณะ (2550) ได้สังเคราะห์หลักการที่เป็นองค์ประกอบ
พ้ืนฐานในการจัดกระบวนการหรือการเรียนรู้แนวจิตตปัญญาศึกษาที่เรียกว่า “หลักจิตตปัญญาศึกษา 
7” หรือที่เรียกในชื่อย่อภาษาอังกฤษว่า 7 Cs ดังนี้ 
                       1. หลักการพิจารณาด้วยใจอย่างใคร่ครวญ (Contemplation) การเข้าสภาวะ
จิตใจที่เหมาะสมต่อการเรียนรู้และน าจิตใจดังกล่าวไปใช้ท างานอย่างใคร่ครวญทั้งในด้านพุทธิปัญญา 
ด้านระหว่างบุคคล และด้านภายในบุคคล 
                       2. หลักความรักความเมตตา (Compassion) การส่งพลังออกเพ่ือโอบอุ้มดูแลกลุ่ม
ของกระบวนกร การจัดกระบวนการด้วยสิ่งแวดล้อมและบริบทที่เก้ือกูลต่อการเรียนรู้ (สัปปายะ) 
                       3. หลักการเชื่อมโยงสัมพันธ์ (Connection) การช่วยให้ผู้ เข้ารับการอบรม
เชื่อมโยงประสบการณ์ในกระบวนการเข้ากับชีวิตได้ น าไปสู่การท าให้กระบวนการเข้ามาสู่ภายใน 
บูรณาการสู่วิถีชีวิต และการเอ้ือให้เกิดการเชื่อมโยงระหว่างผู้เข้ารับการอบรมด้วยกัน เชื่อมโยงกับ
ชุมชนและจักรวาล 
                       4. หลักการเผชิญหน้ากับความจริง (Confronting) การเปิดให้ผู้เข้ารับการอบรม
ออกจากพ้ืนที่ปลอดภัยของตนเอง เพ่ือเข้าเผชิญกับพ้ืนที่เสี่ยงเพ่ือเปิดพ้ืนที่การเรียนรู้ใหม่ และเข้าใจ
ถึงข้อจ ากัดและศักยภาพการเรียนรู้ของตนเองต่อการเรียนรู้และพัฒนา 
                       5. หลักความต่อเนื่อง (Continuity) การสร้างความไหลลื่นของกระบวนการอัน
ช่วยให้เกิดพลังพลวัตต่อการเรียนรู้ เพ่ือช่วยเอื้อให้ศักยภาพการเรียนรู้ของผู้เข้ารับการอบรมได้รับการ
ปลดปล่อยและสามารถเข้าท างานเพ่ือบ่มเพาะพัฒนา 
                       6. หลักความมุ่งมั่น (Commitment) การเอ้ือให้ผู้เข้ารับการอบรมสามารถน าเอา
กระบวนการกลับไปใช้ในชีวิตอย่างต่อเนื่อง ภายหลังจากการเข้าร่วมการอบรม เพ่ือน าไปสู่การเรียนรู้
การเปลี่ยนแปลงอย่างต่อเนื่องและยั่งยืน 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 1   January-April  2022                                                             
 

 

 246   
 

                       7. หลักชุมชนแห่งการเรียนรู้ (Community) ความรู้สึกเป็นชุมชนร่วมกันของผู้เข้า
รับการอบรมรวมทั้งกระบวนกร ที่เก้ือหนุนให้เกิดการเรียนรู้และการเปลี่ยนแปลงภายในของแต่ละคน 
รวมไปถึงการสร้างเครือข่ายความสัมพันธ์ และการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ที่เกิดขึ้นในกลุ่ม ซึ่งเป็นการ
เรียนรู้ที่ต่อเนื่องและเชื่อมโยงชีวิต 
                4.3 กระบวนการเรียนรู้  
                     ประเวศ วะสี (2550 ข) เสนอว่า กระบวนการเรียนรู้แบบจิตตปัญญาศึกษา มีดังนี้  
                     1. การเข้าถึงโลกทัศน์และชีวิต เรามองโลก มองธรรมชาติอย่างไร หากเราเข้าถึง
ความจริงจะพบความงามในนั้นเสมอ เมื่อเราเข้าถึงธรรมชาติก็จะถึงความเป็นอิสระ  
                     2. กิจกรรมต่าง ๆ เช่น กิจกรรมที่เกี่ยวกับชุมชน ดนตรี ศิลปะ กิจกรรมอาสาสมัคร 
(Volunteer) สุนทรียสนทนา (Dialogue) เป็นกิจกรรมที่ก่อให้เกิดการพัฒนาตนเอง พัฒนาจิตใจ 
                     3. การปลีกวิเวกไปอยู่ในธรรมชาติ สัมผัสธรรมชาติ (Retreat) ได้รู้ใจตนเอง เมื่อ             
จิตสงบเชื่อมเป็นอันหนึ่งอันเดียวกับธรรมชาติจะเกิดปรากฏการณ์ต่าง ๆ ขึ้น 
                     4. การท าสมาธิ (Meditation) 
                      วิจักขณ์ พานิช (2548) ระบุว่า การเอาใจใส่จิตใจในกระบวนการเรียนรู้นั้น
สามารถท าได้ใน 3 ลักษณะ คือ 
                      4.1 การฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep listening) หมายถึง ฟังด้วยหัวใจ ด้วยความตั้งใจ 
อย่างสัมผัสได้ถึงรายละเอียดของสิ่งที่เราฟังอย่างลึกซึ้งด้วยจิตที่ตั้งมั่น ในที่นี้ยังหมายถึง การรับรู้
ในทางอ่ืน ๆ ด้วย เช่น การมอง การอ่าน การสัมผัส เป็นต้น 
                      4.2 การน้อมสู่ใจอย่างใคร่ครวญ (Contemplation) เป็นกระบวนการต่อเนื่อง
จากการฟังอย่างลึกซึ้งกอปรกับประสบการณ์ที่ผ่านเข้ามาในชีวิตในทางอ่ืน ๆ เมื่อเข้าสู่ใจแล้ว มีการ
น้อมน ามาคิดใคร่ครวญดูอย่างลึกซึ้ง ซึ่งต้องอาศัยความสงบเย็นของจิตใจเป็นพ้ืนฐาน จากนั้นก็ลอง
น าไปปฏิบัติเพื่อให้เห็นผลจริง ก็จะเป็นการพอกพูนความรู้เพ่ิมข้ึนในอีกระดับหนึ่ง 
                      4.3 การเฝ้ามองเห็นตามที่เป็นจริง (Mediation) การปฏิบัติธรรมหรือการ
ภาวนา คือ การเฝ้าดูธรรมชาติที่แท้จริงของจิต นั่นคือ การเปลี่ยนแปลง ไม่คงที่ ความบีบคั้นที่เกิดจาก
การเปลี่ยนแปลง และสภาวะของการเป็นกระแสเหตุปัจจัยที่เลื่อนไหลต่อเนื่อง การปฏิบัติภาวนาฝึก
สังเกตธรรมชาติของจิต จะท าให้เราเห็นความเชื่อมโยงจากภายในสู่ภายนอก เห็นความเป็นจริงที่พ้น
ไปจากอ านาจแห่งตัวตนของตน ที่หาได้มีอยู่จริงตามธรรมชาติเป็นเพียงการเห็นผิดไปของจิตเพียง
เท่านั้น  
             5. การฝึกปฏิบัติตามแนวจิตตปัญญาศึกษา  
      โรเจอร์ วอลซ์ (Roger Wash) ได้ค้นพบวิธีปฏิบัติที่ปรากฏร่วมอยู่ในศาสนาหลัก 7 
ศาสนาของโลก (จุมพล พูลภัทรชีวิน , 2548) ได้แก่ พุทธ คริสต์ อิสลาม ยิว ฮินดู เต๋า และขงจื้อ       
ซึ่งเป็นแนวทางบ่มเพาะคุณสมบัติทางจิตวิญญาณอันได้แก่ ความรัก ความเมตตา ความปีติสุข ความ
สงบ ความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง ปัญญา และความต้องการที่จะรับใช้ช่วยเหลือให้งอกงามขึ้นในตัวมนุษย์ 
วิถีปฏิบัติ 7 ประการนี้ ได้แก่  



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์)  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 1   มกราคม-เมษายน 2565      

 

 

247 

 

      ประการที่ 1 เปลี่ยนแรงจูงใจ โดยการลดกิเลส และค้นพบความต้องการทางจิต
วิญญาณของตนเอง  
      ประการที่ 2 บ่มเพาะปัญญาทางอารมณ์ให้งอกงาม โดยการเยียวยาจิตใจจากความกลัว 
และความโกรธ และเรียนรู้ที่จะรัก  
      ประการที่ 3 ปฏิบัติชอบ การท าดีจะท าให้รู้สึกดี 
      ประการที่ 4 มีจิตใจสงบ ตั้งมั่น  
      ประการที่ 5 เปิดดวงตาแห่งจิตวิญญาณ ท าให้สามารถตระหนักชัดถึงความศักดิ์สิทธิ์
ของสรรพสิ่ง  
      ประการที่ 6 บ่มเพาะความฉลาดทางจิตวิญญาณ เพ่ือพัฒนาปัญญาและความเข้าใจชีวิต  
      ประการที่ 7 เผยจิตวิญญาณสู่การกระท า โดยเอ้ือเฟ้ือเกื้อกูลผู้อ่ืน และท างานบริ การ
สาธารณะอย่างมีความสุข  
   การฝึกปฏิบัติตามแนวจิตตปัญญาเป็นแนวปฏิบัติง่าย ๆ ที่สามารถน ามาใช้ได้กับ
ชีวิตประจ าวันของเรา โรเจอร์ วอลซ์ ได้น าแนวปฏิบัติทั้งที่น ามาจากค าสอนโบราณและที่ได้ออกแบบ
ทดลองใช้ได้ผลจริงมาแล้วทั้งกับตนเอง นักศึกษาและคนไข้ ท าให้เราค่อย ๆ เดินทางเข้าสู่พื้นที่ด้านใน
ของตนเอง จากส่วนที่สัมผัสได้ง่าย เช่น กิเลส หรือการจัดการกับความกลัว ความโกรธ พร้อม ๆ กับ
ให้รู้จักกับด้านบวกเช่น ความรัก และความต้องการทางจิตวิญญาณ จากนั้นจึงค่อย ๆ เข้าสู่แกนที่
ลึกซึ้ง คือ ปัญญาและการเข้าใจชีวิตทั้งมวล (จุมพล พูลภัทรชีวิน, 2548) 
   การปฏิบัติตามแนวจิตตปัญญาช่วยให้เกิดสติสัมปชัญญะกับการท างาน ท าให้เกิด             
ความสงบในใจแม้อยู่ท่ามกลางกิจกรรมต่าง ๆ ในชีวิต การฝึกปฏิบัติตามแนวนี้ช่วยพัฒนาทักษะ              
ในการสื่อสารสมาธิ ช่วยลดความเครียดและก่อให้เกิดความคิดสร้างสรรค์ และเป็นการปลูกฝัง             
ความเข้าใจต่อชีวิต ก่อให้เกิดแรงบันดาลใจ และความรักความเมตตา หลักการของการฝึกปฏิบัติตาม
แนวจิตตปัญญานั้นเกิดข้ึนมานานเท่ากับศาสนาต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นมาในโลก ศาสนาหลัก ๆ ต่างมีรูปแบบ
การฝึกปฏิบัติตามแบบจิตตปัญญาในวิธีการต่าง ๆ เช่น การสวดมนต์ การท าสมาธิ และการสงบนิ่งอยู่
กับธรรมชาติ หลาย ๆ ศาสนายังคงยึดหลักปฏิบัติเหล่านี้ไว้อย่างมั่นคง แต่ก็มีหลายวิธีที่กลายเป็นที่
นิยมในทางโลก หลายคนพบว่า การฝึกการเคลื่อนไหวร่างกาย เช่น โยคะ หรือไทเก็ก ก่อให้เกิดผลดี
อย่างมากกับพวกเขา ในขณะที่บางคนพบว่า การนั่งสงบนิ่ง เป็นต้น การฝึกสมาธินั้นเป็นประโยชน์
อย่างยิ่งต่อพวกเขา คนบางกลุ่มพบว่า การฝึกปฏิบัติตามหลักศาสนาที่มีมาแต่ดั้งเดิมท าให้จิตใจสงบ 
ตั่งมั่น สามารถบ่มเพาะจิตวิญญาณได้ เช่น ความเมตตา ความรัก ความสุ ข และปัญญา เป็นต้น 
ตลอดจนก่อให้เกิดการพัฒนาตนเอง และพัฒนาจิตใจ 
                5.1 สุนทรียสนทนา (Dialogue) เป็นกระบวนการหนึ่งที่เกี่ยวข้องกับวิธีการสื่อสาร การ
สนทนาซึ่งเป็นส่วนส าคัญในการก่อให้เกิดการเรียนรู้ร่วมกันของมนุษย์ และในขณะเดียวกันยังเป็นฝึก
ปฏิบัติตามแนวจิตตปัญญาที่มีการน ามาใช้กันอย่างแพร่หลายมากขึ้น 
                    วรภัทร์ ภู่เจริญ (2552) ได้อธิบายลักษณะของสุนทรียสนทนาว่า มีลักษณะที่มากกว่า
การคุยกัน เนื่องจากสุนทรียสนทนายังรวมไปถึงประเด็นต่อไปนี้ 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 1   January-April  2022                                                             
 

 

 248   
 

                     1. การฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening) ฟังแบบองค์รวม ฟังแบบไม่มีอคติ ไม่มี
ล าเอียง ฟังแบบจิตว่าง มีสติก ากับ เป็นการฟังแบบ Proactive คือ ไม่รีบร้อนสวนกลับ ไม่รีบร้อน
ตัดสิน ไม่รีบร้อนพิพากษา 
                     2. ท าให้เกิดการค้นพบตนเอง เข้าใจตนเอง การสะท้อน (Reflect) ให้เห็นตัวตนของ
เราเองชัดขึ้น 
                     3. การเข้าใจซึ่งกันและกัน เห็นพฤติกรรม เห็นธรรมชาติของมนุษย์ทั้งเขาและเรา 
ล้วนตกอยู่ในกฎเดียวกันคือ ไตรลักษณ์ (อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา) 
                     4. เป็นจุดเริ่มต้นไปสู่วงจรการเรียนรู้ (Learning Cycle) เมื่อเราคุยเราฟังเป็นแล้วก็
จะเปิดใจ เปิดพลังความตั้งใจ กล้าที่จะทดลอง กล้าที่จะค้นพบ 
                     5. การได้เสริมก าลังใจให้กัน การได้ความรู้สึกร่วม รู้สึกดี รู้สึกว่ามีคนเข้าใจ ได้ค าพูด
ที่ช่วยหล่อเลี้ยงพลังในการท างานของเราต่อไป 
                     6. การได้จุดประกาย (Spark) ความคิดให้กันและกัน ต่อยอดความคิด แลกเปลี่ยน
การเรียนรู้ 
                     7. ค าพูดต่าง ๆ ที่ได้ยินจากวงสุนทรียสนทนาจะฝังอยู่ในตัวของเรา และจะตกผลึก
บ่มเพาะ 
                5.2 การเจริญสติ (Mindfulness Practice) เป็นกระบวนการเรียนรู้หนึ่งที่มีความส าคัญ
และขาดไม่ได้ในการจัดกระบวนการจิตตปัญญาศึกษา การเจริญสติวิปัสสนาเป็นการฝึกปฏิบัติเพ่ือ
พัฒนาสติโดยการฝึกเฝ้าสังเกตและดูแลตนเองทั้งทางกาย วาจา และใจอย่างใคร่ครวญโดยอาศัย
กัลยาณมิตรผู้มีประสบการณ์ในการปฏิบัติมาก่อน เป็นผู้บอกกล่าวชี้แนะอย่างมีข้ันตอน 
                     ว. วชิรเมธี (2555) ได้ให้ความหมายไว้ในหนังสือ หนึ่งคนตาย ล้านคนตื่น ไว้ว่า   
การเจริญสติ คือ ประสานมือไว้ตรงหน้าท้องตามดูลมหายใจของเราจนกว่าจะหลับไปพร้อมกับ                
การเจริญสติ อย่าเพ่ิงลุกจากเตียง เอามือประสานหน้าท้องตามดูลมหายใจ หายใจเข้าท้องพอง หายใจ
ออกท้องยุบ ตามดูอีกสัก 5 นาที พูดง่าย ๆ ว่า ก่อนนอน 5 นาที ตื่นนอน 5 นาที แค่นั้นแหละ 
                     การเจริญสติ เป็นการท าสติให้สมบูรณ์มากขึ้น การฝึกฝนตนเองให้มีสติและ
สัมปชัญญะอยู่ตลอดเวลาในขณะท า พูด และคิด เพ่ือไม่ให้เกิดความผิดพลาดในการกระท ากิจกรรม
ต่าง ๆ ในชีวิตประจ าวันนั้น การกระท ากิจกรรมนั้นต้องอาศัยสติทั้งนั้น เช่น การตื่นนอน รับประทาน
อาหาร การเรียนหนังสือ หรือท ากิจกรรมต่าง ๆ การเจริญสติจะช่วยให้สามารถเรียนรู้สิ่งต่าง  ๆ ได้ดี
ขึ้น 
             6. กิจกรรมของจิตตปัญญาศึกษา 
      ฆนัท ธาตุทอง (2552) ได้จัดกิจกรรมจิตตปัญญาออกเป็น 6 กลุ่ม คือ 
                 1) Contemplative Relation ประกอบด้วยกิจกรรมต่อไปนี้ 
                     (1) สุนทรียสนทนา (Dialogue)  
                     (2) การฟังอย่างลึกซึ้ง (Deep Listening)  
                     (3) การเล่าเรื่อง (Storytelling) 
                     (4) การบันทึกการเรียนรู้ (Journaling)  



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์)  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 1   มกราคม-เมษายน 2565      

 

 

249 

 

                 2) Contemplative Generative Practices ประกอบด้วยกิจกรรมต่อไปนี้ 
                     (1) การสวดมนต์ (Chanting)  
                     (2) การแผ่เมตตา (Metta/Loving-Kindness Meditation)  
                     (3) การแผ่ความกรุณา (Tonglen/Karuna) 
                     (4) การอธิษฐาน/ละหมาด (Prayer)  
                 3) Contemplative Meditation ประกอบด้วยกิจกรรมต่อไปนี้ 
                     (1) การนั่งสมาธิ (Sitting Meditation) (2) การเข้าเงียบเพ่ือช าระจิต วิเวกภาวนา 
(Quieting and Cleaning the Mind) (3) วิปัสสนา (Insight Meditation) (4) การผ่อนพักตระหนัก
รู้  (Mindful Relaxation) เป็นการผ่อนคลายอย่ า งลึ ก โดยจิ ตตื่ นรู้  (Deep Relaxation and 
Awakening Mind) เมื่อจิตผ่อนคลายร่างกายสบาย คลื่นสมองเปลี่ยน จิตใต้ส านึกเปิด เราสามารถดึง
พลังแห่งความสร้างสรรค์มาใช้ได้มากมาย (มากกว่า 95% ของภาวะปกติ) การสั่งจิตในภาวะ Deep 
Relaxation and Awakening Mind ได้ ผลดีที่ สุ ด  เป็นการใช้ จิ นตนาการ  (Guided Imagery, 
Visualization) เพ่ือท าให้ร่างกายผ่อนคลาย ปรับสมดุลของร่างกาย-จิตใจและเป็นการพักใจพักกาย
ท าให้ร่างกายดูอ่อนกว่าวัย 
                 4) Contemplative Movement Practices ประกอบด้วยกิจกรรมต่อไปนี้ 
                     (1) ชี่กง (Qi Gong) ไทเก็ก (Tai Chi)  
                     (2) ร ามวยจีน (Tai chi chuan) 
                     (3) เดินจงกรม (Walking Meditation) 
                     (4) เต้นร า ฟ้อนร า (Dance)  
                     (5) เดินป่า (Bush Walk)  
                     (6) คีตมวยไทย (Thai Boxing Dance) 
                 5) Contemplative Art ประกอบด้วยกิจกรรมต่อไปนี้ 
                     (1) การวาดรูป (Drawing) 
                     (2) การปั้นดิน 
                     (3) งานประดิษฐ์  
                 6) Contemplative Work ประกอบด้วยกิจกรรมต่อไปนี้ 
                     (1) มีสติกับการท างาน (Mindfulness Practices)  
                     (2) งานจิตอาสา (Volunteer Spirit) 
                     (3) ขนบธรรมเนียม ประเพณี วัฒนธรรม (Ceremonies/Rituals Based/ in a 
Cultural or Religious Tradition) 
                 การจัดกิจกรรมตามแนวทางจิตตปัญญาศึกษา เน้นการเรียนรู้ผ่านการปฏิบัติ
ประกอบด้วยกิจกรรมต่าง ๆ ได้แก่ การภาวนารูปแบบต่าง ๆ นิเวศภาวนา จิตตศิลป์ การสร้างชุมชน
แห่งการเรียนรู้เพ่ือการเปลี่ยนแปลงร่วม ใช้กระบวนการนพลักษณ์เพ่ือการพัฒนาตน กระบวนการ
สุนทรียสนทนา กระบวนการงาน พลังกลุ่ม และความสุข การท างานอาสาสมัคร การเรียนรู้ในชุมชนที่
ใช้ชีวิตพอเพียง การแลกเปลี่ยนเรียนรู้และท างานร่วมกับชุมชนรอบโรงเรียน การติดตามผู้รู้แบบ
รายบุคคล การค้นคว้าหาความรู้เพ่ือท าวิจัย วิทยานิพนธ์ในประเด็นส าคัญของชีวิต การสังเกตตนเอง



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 1   January-April  2022                                                             
 

 

 250   
 

และจดบันทึกการเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้น การอบรม สั่งสอน ฝึกฝน สร้างเสริมปัญญา ทักษะและนิสัยที่
ถูกต้องดีงาม กิจกรรมที่เกี่ยวกับชุมชน ดนตรี ศิลปะ รวมทั้งกิจกรรมการสัมผัสธรรมชาติ (Retreat) 
 
ผลการพัฒนาคุณลักษณะอันพึงประสงค์ของผู้เรียนตามแนวจิตตปัญญาศึกษา 
            คุณลักษณะอันพึงประสงค์ตามหลักสูตรแกนกลางการศึกษาขั้นพ้ืนฐาน พุทธศักราช 2551 
มี 8 ประการ ได้แก่  1. รักชาติ ศาสน์ กษัตริย์ 2. ซื่อสัตย์สุจริต 3. มีวินัย 4. ใฝ่เรียนรู้ 5. อยู่อย่าง
พอเพียง 6. มุ่งมั่นในการท างาน 7. รักความเป็นไทย และ 8. มีจิตสาธารณะ ปัจจุบันมีการน าแนวคิด
การจัดการเรียนรู้จิตตปัญญาศึกษามาใช้ทางการศึกษามากยิ่งขึ้น โดยมีนักวิจัยและนักการศึกษาหลาย
ท่านได้บูรณาการใช้จิตตปัญญาศึกษาในการพัฒนาผู้เรียนไม่ว่าจะเป็น อัคพงศ  สุขมาตย์ (2553) 
พบว่า การทดลองใชหลักสูตรตามแนวคิดจิตตปัญญาศึกษากับนักเรียนชั้นประถมศึกษาปที่ 4 
โรงเรียนเมืองปตตานี มีคุณลักษณะที่พึงประสงค์ที่สูงขึ้น ได้แก่ คุณลักษณะความตระหนักรู ในตนเอง 
ความเมตตากรุณาและจิตสาธารณะ ซึ่งเป็นไปในทิศทางเดียวกับนักวิจัยท่านอ่ืนที่สะท้อนให้เห็นว่า  
อาจอง ชุมสาย ณ อยุธยา (2546) ที่ได้พัฒนารูปแบบการเรียนการสอนบูรณาการคุณค่าความเป็น
มนุษย์ โดยอิงแนวคิดการเรียนรู้จากการหยั่งรู้ด้วยตนเอง พบว่า ผู้เรียนเกิดการเปลี่ยนแปลงทาง
ความคิดและพฤติกรรมไปในทางที่พึงประสงค์ นอกจากนี้ พลวัต วุฒิประจักษ์ (2553) ได้น าหลักสูตร
รายวิชาจิตตปัญญาศึกษาไปใช้กับนักศึกษา พบว่า นักศึกษาครูมีลักษณะที่พึงประสงค์มีความตระหนัก
รู้ในตนเอง เมตตาต่อเพ่ือนมนุษย์ ท างานเพ่ือส่วนรวม และคิดอย่างมีวิจารณญาณสูงขึ้น เช่นเดียวกับ
การศึกษาของพัชรินทร์ รุจิรานุกูล และคณะ (2561) ที่ได้ศึกษาการพัฒนาแผนการเรียนรู้แบบจิตต
ปัญญาศึกษาเพ่ือสร้างเสริมคุณลักษณะที่พึงประสงค์ของนักศึกษา คณะครุศาสตร์ มหาวิทยาลัยราช
ภัฏ พบว่า คุณลักษณะอันพึงประสงค์ของนักศึกษาอยู่ในระดับมาก ได้แก่ ด้านความรักและศรัทธาใน
วิชาชีพ ด้านการประพฤติปฏิบัติตนเป็นแบบอย่างที่ดี ด้านการด ารงชีวิตอย่างเหมาะสม ด้านความ
รับผิดชอบในวิชาชีพ และด้านการมีวินัย 
 
บทสรุป  
 จิตตปัญญามีรากฐานจากแนวคิด 2 กลุ่ม คือ กลุ่มแนวคิดบนฐานศาสนาและความเชื่อ 
และกลุ่มแนวคิดนอกฐานศาสนาและความเชื่อ และมีความส าคัญต่อการพัฒนามนุษย์เพราะสามารถ
น าไปสู่การด าเนินการจัดการศึกษาให้เป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ปรัชญาของจิตตปัญญา ประกอบด้วย 
ความเชื่อในความเป็นมนุษย์ว่ามนุษย์มีศักยภาพสามารถเรียนรู้และพัฒนาตนเองได้อย่างต่อเนื่องและ
การปฏิบัติต่อสรรพสิ่งอย่างไม่แยกส่วนจากชีวิต มนุษย์กับสรรพสิ่งต่างเป็นองค์รวมของกันและกัน
จิตตปัญญาศึกษามีหลักการ 7 อย่าง ได้แก่ หลักการพิจารณาด้วยใจอย่าง หลักความรักความเมตตา 
หลักการเชื่อมโยงสัมพันธ์ หลักการเผชิญหน้ากับความจริง หลักความต่อเนื่อง หลักความมุ่งมั่น และ
หลักชุมชนแห่งการเรียนรู้ การปฏิบัติตามแนวจิตตปัญญาช่วยให้เกิดสติสัมปชัญญะในการท างาน ท า
ให้เกิดความสงบในใจ ช่วยพัฒนาทักษะในการสื่อสาร ช่วยลดความเครียดและเกิดความรักความ
เมตตา มีจิตส านึกต่อสังคม ดังนั้น จิตตปัญญาศึกษา ถือเป็นเครื่องมือการเรียนรู้หนึ่งที่จะช่วยพัฒนา
ผู้เรียนในด้านพฤติกรรม จิตใจ ปัญญา และจิตวิญญาณให้มีความสมดุลกัน โดยผ่านการฝึกปฏิบัติ



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร์)  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 1   มกราคม-เมษายน 2565      

 

 

251 

 

กิจกรรมต่าง ๆ เช่น การนั่งสมาธิ วิปัสสนา การเดินจงกรม การไหว้พระสวดมนต์ การแผ่เมตตา โยคะ 
ศิลปะ สุนทรียสนทนา งานจิตอาสา มีสติกับการท างาน การวาดรูป การปั้นดิน และการเคลื่อนไหว
ร่างกาย เป็นต้น จนเกิดกระบวนการคิดใคร่ครวญด้วยจิตที่มีความเมตตากรุณา ท าให้จิตใจเปิดกว้าง 
สามารถท าความเข้าใจกับสิ่งต่าง  ๆ จนเกิดคุณลักษณะอันพึงประสงค์ที่ดีสามารถเชื่อมโยงสิ่งที่ได้
เรียนรู้กับการปฏิบัติจริงในชีวิตประจ าวันได้ 
  
เอกสารอ้างอิง 
ฆนัท ธาตุทอง.  (2552).  การพัฒนารูปแบบการเรียนการสอนที่เน้นกระบวนการเรียนรู้                     

แบบจิตตปัญญาศึกษาเพื่อพัฒนาทักษะทางปัญญาตามกรอบมาตรฐานคุณวุฒิ             
ระดับอุดมศึกษาของประเทศไทย.  สงขลา: มหาวิทยาลัยราชภัฏสงขลา. 

จิรัฐิกาล พงศ์ภคเธียร.  (2550).  การวิจัยและการพัฒนาจิตตปัญญาศึกษาในสถาบันอุดมศึกษา
ไทย. วิทยานิพนธ์ปริญญาครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพัฒนศึกษา                         
จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

จิรัฐกาล พงศ์ภคเธียร.  (2553).  จิตตปัญญาศึกษา: การเรียนรู้สู่จิตส านึกใหม่.  กรุงเทพฯ:                    
แปลนพริ้นติ้ง. 

จุมพล พูลภัทรชีวิน.  (2548).  วิถีปฏิบัติ 7 ประการเพื่อเข้าสู่ทางจิตวิญญาณ.                                      
เอกสารประกอบการประชุมจิตวิวัฒน์ ครั้งที่ 26.  กรุงเทพฯ: มูลนิธิสดศรี-สฤษดิ์วงศ์. 

ชลลดา ทองทวี และคณะ.  (2550).  รายงานผลการด าเนินงานฉบับสมบูรณ์ โครงการวิจัยและ             
จัดการความรู้จิตตปัญญา.  กรุงเทพฯ: ส านักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ               
และศูนย์จิตตปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล. 

ธนา นิลชัยโกวิทย์ และคณะ.  (2550).  รายงานโครงการวิจัยเพื่อพัฒนาชุดการเรียนรู้การอบรม              
และกระบวนการด้านจิตตปัญญาศึกษา.  นครปฐม: ศูนย์จิตตปัญญาศึกษา 
มหาวิทยาลัยมหิดล. 

ธนา นิลชัยโกวิทย์.  (2551).  การเรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลงและจิตตปัญญาศึกษา 
Transformative Learning and Contemplative Education.  ใน จิตตปัญญา
ศึกษา: การศึกษาเพื่อการพัฒนามนุษย์.  (พิมพ์ครั้งที่ 2).  นครปฐม: มหาวิทยาลัยมหิดล. 

ประเวศ วะสี.  (2550ก).  ระบบการเรียนรู้ใหม่ไปให้พ้นวิกฤตแห่งยุคสมัย.  กรุงเทพฯ:            
สวนเงินมีมา. 

ประเวศ วะสี.  (2550ข).  มหาวิทยาลัยกับจิตตปัญญาศึกษาและไตรยางค์แห่งการศึกษา. 
กรุงเทพฯ: ศูนย์จิตตปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล และแผนงานพัฒนาจิตเพ่ือสุขภาพ 
สนับสนุนโดยส านักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ. 

ปราณี อ่อนศรี.  (2557).  จิตตปัญญาศึกษา : การศึกษาเพ่ือการพัฒนามนุษย์ในศตวรรษที่ 21.             
วารสารพยาบาลทหารบก.  15(1): 7-11. 

พงษธร ตันติฤทธิศักดิ์ และคณะ.  (2552).  รายงานผลการด าเนินงานฉบับสมบูรณ์ โครงการวิจัย             
เชิงปฏิบัติการจิตตปัญญาศึกษา.  นครปฐม: ศูนย์จิตตปัญญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหิดล..  



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 1   January-April  2022                                                             
 

 

 252   
 

พลวัต วุฒิประจักษ์.  (2553).  การพัฒนาหลักสูตรรายวิชาจิตตปัญญาศึกษาส าหรับนักศึกษาครู
เพื่อเสริมสร้างคุณลักษณะบัณฑิตที่พึงประสงค์.  วิทยานิพนธ์ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต 
สาขาวิชาหลักสูตรและการสอน มหาวิทยาลัยศิลปากร. 

พัชรินทร์ รุจิรานุกูล, จันทร์ชลี มาพุทธ และสุวิชัย โกศัยยะวัฒน์.  (2561).  การพัฒนาแผนการเรียนรู้
แบบจิตตปัญญาศึกษาเพื่อสร้างเสริมคุณลักษณะที่พึงประสงค์ของนักศึกษา คณะครุ
ศาสตร์ มหาวิทยาลัยราชภัฏ.  วารสารวิจัยร าไพพรรณี.  12(1): 164-177.  

ว. วชิรเมธี.  (2555).  หนึ่งคนตาย ล้านคนตื่น.  (พิมพ์ครั้งที่ 13).  นนทบุรี: ปราณ พับลิชชิ่ง. 
วรภัทร์ ภู่เจริญ.  (2552).  Dialogue คิดลงสู่ใจไหล....เป็นปัญญา.  กรุงเทพฯ: อริยชน. 
วิจักขณ์ พานิช.  (2548).  การเรียนรู้ด้วยใจอย่างใคร่ครวญ.  ในจิตผลิบาน. โครงการจิตวิวัฒน์.          

มูลนิธิสดศรีสฤษดิ์วงศ์ สนับสนุนโดยส านักงานกองทุนสนับสนุนการสร้างเสริมสุขภาพ              
(สสส.).  กรุงเทพฯ: อัมรินทร์. 

ส านักงานคณะกรรมการการศึกษาแห่งชาติ.  (2545).  พระราชบัญญัติการศึกษาแห่งชาติ                     
พ.ศ. 2542 และท่ีแก้ไขเพิ่มเติม (ฉบับท่ี 2) พ.ศ. 2545.  กรุงเทพฯ:                         
พริกหวานกราฟฟิค. 

ส านักงานบริหารและพัฒนาองค์ความรู้.  (2551).  ชุดความรู้การอบรมกระบวนการแนวจิตต
ปัญญาศึกษา ชุมชนแห่งการเรียนรู้เพื่อการเปลี่ยนแปลง.  กรุงเทพฯ: ศูนย์ส่งเสริมและ
พัฒนาพลังแผ่นดินเชิงคุณธรรม. 

อัคพงศ สุขมาตย์.  (2553).  การพัฒนาหลักสูตรเสริมสรางคุณลักษณะท่ีพึงประสงค์ของนักเรียน
ชั้นประถมศึกษาปีท่ี 4 ตามแนวคิดจิตตปญญาศึกษา.  ปริญญานิพนธ์การศึกษาดุษฎี
บัณฑิต สาขาวิชาวิจัยและพัฒนาหลักสูตร บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ. 

อาจอง ชุมสาย ณ อยุธยา.  (2546).  การพัฒนารูปแบบการเรียนการสอนการบูรณาการคุณค่า  
ของความเป็นมนุษย์โดยอิงแนวคิดการเรียนรู้จากการหย่ังรู้ด้วยตนเอง.  วิทยานิพนธ์
ครุศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาหลักสูตรและการสอน บัณฑิตวิทยาลัย จุฬาลงกรณ์
มหาวิทยาลัย. 


