
Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 196   
 

การคิดอย่างมีจริยธรรมตามค าสอนของพระพุทธเจ้า 
 

ETHICAL THINKING BASED ON LORD BUDDHA’S TEACHINGS  
 

รังสรรค์ ลีเบีย้ว1* 
Rangsan Libiao1* 

 
Received : 17 May 2022 Revised : 25 August 2022 Accepted : 23 November 2022 

          

 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษาการคิดด้านจริยธรรมตามค าสอนของพระพุทธเจ้า พบว่า              
การคิดมีผลต่อการพูดและการกระท า การคิดดีน าไปสู่การพูดดีท าดี และการคิดชั่วน าไปสู่การพูด             
ชั่งท าชั่ว โดยมีความโลภ ความโกรธ ความหลง เหนี่ยวน าจิตใจมนุษย์ ให้คิดไปในทางที่ดีหรือชั่ว            
การใช้ความคิดอย่างถูกวิธี หรือ โยนิโสมนสิการ ร่วมกับค าสอนเกี่ยวกับการคิดดีคิดชั่วและ             
การตระหนักถึงบาปบุญคุณโทษ เป็นสิ่งส าคัญที่น าความคิดไปสู่ความเห็นที่ถูกต้อง ความคิดที่ถูกต้อง 
การพูดที่ถูกต้อง การปฏิบัติที่ถูกต้อง การใช้ชีวิตที่ถูกต้อง ความพยายามที่ถูกต้อง การมีสติ และการมี
จิตตั้งมั่นที่ถูกต้อง  
 

ค าส าคัญ: จริยธรรม  พระพุทธเจ้า  การคิด 
 

ABSTRACT 
 This academic article aims to study ethical thinking based on Lord Buddha’s 
thinking. It was found that thinking affects to speech and action. Good thoughts lead 
to good words and good deeds. and evil thoughts lead to evil speech and deeds, with 
greed, anger, delusion, inducing the human mind to think in a good or bad way. The 
right way of thinking or Yonisomanasikara together with Lord Buddha’s teachings about 
good thinking, bad thinking and the realization of sin. It is important to bring ideas to 
the right understanding,  right thought,  right speech,  right action,  right livelihood,  right 
effort, right mindfulness, and right concentration.  
 

Keywords: Ethics, Lord Buddha, Thinking  
 

____________________________________ 
1หลักสูตรบรหิารธุรกจิบัณฑิต สาขาวิชาการจัดการทั่วไป คณะวิทยาการจัดการ                                            
มหาวิทยาลยัราชภฏัวไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์  

1Bachelor of Business Administration Program in General Management, Faculty of Management 
Sciences Valaya Alongkorn Rajabhat University under the Royal Patronage 

*ผู้นิพนธ์ประสานงาน E-mail: autocentrino@hotmail.com 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร)์  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 3   กันยายน-ธันวาคม 2565      

 

 

197 

 

บทน า 
 การคิดอย่างมีจริยธรรมมีความส าคัญและเป็นส่วนหนึ่งของชีวิต และมีผลต่อมนุษย์และ
สังคม การคิดอย่างมีจริยธรรมส่งเสริมภาพลักษณ์ ความน่าเชื่อถือ การยอมรับและความไว้วางใจ 
ในทางกลับกันการคิดที่ผิดจริยธรรม ท าให้เสื่อมเสียภาพลักษณ์ ความน่าเชื่อถือ และความไว้วางใจ 
รวมถึงชื่อเสียงทั้งในระยะสั้นและระยะยาว ต้องใช้เวลาและความพยายามแก้ไขให้ดีกลับคืนมา      
และการได้รับผลของการกระท า การคิดอย่างมีจริยธรรมเกี่ยวข้องกับการคิดและการตัดสินใจ       
เป็นเรื่องภายในจิตใจของมนุษย์ที่มีความแตกต่างกันทั้งอุปนิสัย สติปัญญา พฤติกรรม ความรู้ ความ
เข้าใจ และความรู้สึกนึกคิดของมนุษย์  

การเปลี่ยนแปลงทางด้านเศรษฐกิจ การเมือง และสังคม รวมถึงแรงกดดันจากการแข่งขัน 
สภาพสังคม สภาพเศรษฐกิจ สถานการณ์ของโลก ค่านิยม ทัศนคติ ผลประโยชน์ ก าไร เป้าหมายและ
ความส าเร็จ เป็นสิ่งที่สร้างแรงกดดันและมีอิทธิพลต่อการคิ ดและการตัดสินใจทางจริยธรรม          
สถานการณ์ท่ีจ าเป็นต้องเลือกระหว่างความถูกต้องดีงามกับผลประโยชน์ (ท าดี ท าชั่ว) ท าให้เกิดความ
สับสนและก่อปัญหาในการคิด การตัดสินใจ และการแยกแยะเกี่ยวกับจริยธรรม อะไรคือสิ่งที่ถูกต้อง 
อะไรคือสิ่งที่ไม่ถูกต้อง อะไรคือสิ่งควรท า อะไรคือสิ่งที่ไม่ควรท า อะไรคือสิ่งที่ดี อะไรคือสิ่งที่ชั่ว    
และการเลือกระหว่างสิ่งที่ถูกใจกับสิ่งที่ถูกต้อง ปัญหาด้านจริยธรรมอย่างหนึ่งคือ การไม่รู้วิธีการคิดท่ี
ถูกต้องหรือเหมาะสม ควรคิดอย่างไร ควรมีหลักการคิดอย่างไร จึงตระหนักถึงหลักธรรมและค าสอน
ของพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับการคิดทางจริยธรรม ศีลธรรม ความดีความชั่ว เพื่อเป็นแนวทางในการศึกษา
และการคิดอย่างมีจริยธรรม โดยคาดว่าประโยชน์ที่จะได้รับคือแนวทาง หลักการ และวิธีการใช้
ความคิดอย่างถูกต้องและมีประสิทธิภาพ 
  
การคิดอย่างมีจริยธรรมตามค าสอนของพระพุทธเจ้า 

 การคิดเป็นการกระท าอย่างหนึ่งเรียกว่า กรรม (การกระท า) โดยพระพุทธเจ้าได้แบ่งการ
กระท าออกเป็น 3 ประเภท (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งช) คือ การกระท าทางกาย 
(กายกรรม) การกระท าทางวาจา (วจีกรรม) และการกระท าทางใจ (มโนกรรม) การคิดจัดเป็นการ
กระท าทางใจหรือมโนกรรม โดยสัมพันธ์กับการกระท าทางวาจา (วจีกรรม) และการกระท าทางกาย 
(กายกรรม) ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

ภาพที่ 1 ความสัมพันธ์ระหว่าง มโนกรรม กายกรรม และวจีกรรม  

มโนกรรม 

(ใจ) 

กายกรรม 
(กาย) 

วจีกรรม 

(วาจา) 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 198   
 

จากภาพที่ 1 แสดงความสัมพันธ์ของการกระท าทางใจ (มโนกรรม) ที่สัมพันธ์โดยตรงกับ
การกระท าทางกาย (กายกรรม) และการกระท าทางวาจา (วจีกรรม)  มีพุทธวจนะที่กล่าวถึง
ความสัมพันธ์และอิทธิพลของการกระท าทางใจต่อการกระท าทางวาจาและการกระท าทางกายที่ว่า  
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 ช) 

“ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ ส าเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจชั่ว ก็จะพูดชั่วหรือ
ท าชั่วตามไปด้วย เพราะความชั่วนั้น ทุกข์ย่อมติดตามเขาไป เหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลาก
เกวียนไป ฉะนั้น”  

และ “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ ส าเร็จด้วยใจ ถ้าคนมีใจดี ก็จะพูดดีหรือ
ท าดีตามไปด้วย เพราะความดีนั้น สุขย่อมติดตามเขาไป เหมือนล้อหมุนตามรอยเท้าโคที่ลากเกวียนไป 
ฉะนั้น” 

ซึ่งแสดงให้เห็นถึงความส าคัญของการกระท าทางใจที่มีอิทธิพลต่อการกระท าทางวาจาและ
การกระท าทางกาย ที่มีลักษณะในทิศทางเดียวกันคือ ถ้าใจคิดดี ก็จะส่งผลให้พูดดีและท าดีไปด้วย   
ถ้าใจคิดชั่ว ก็จะส่งผลให้พูดชั่วท าชั่วไปด้วย แสดงให้เห็นว่าการคิดมีความสัมพันธ์และอิทธิพลเหนือ
การพูดและการกระท า ดังค ากล่าวที่ว่า ใจเป็นนาย กายเป็นบ่าว  

โดยหลักธรรมที่ชื่อว่า กุศลกรรมบถ 10 (กรรมดีอันเป็นทางน าไปสู่สุคติ) (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2560 ก) ได้แสดงสิ่งที่เป็นมโนกรรมที่ดีเบื้องต้นไว้ 3 ประการ ได้แก่ ความไม่คิดโลภ
อยากได้ของผู้อ่ืน (อนภิชฌา) ความไม่คิดร้ายต่อผู้อ่ืน (อัพยาปาท) และความเห็นถูกต้องตามครรลอง
คลองธรรม (สัมมาทิฏฐิ) เป็นกุศลปัจจัยส าคัญที่น าไปสู่กุศลมูล 3 ประการได้แก่ ความไม่โลภ (อโลภะ) 
ความไม่โกรธ (อโทสะ) และความไม่หลงผิด (อโมหะ) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งค)      
และหลักธรรม อกุศลกรรมบถ 10 (กรรมชั่วอันน าไปสู่ความเสื่อมและความทุกข์) (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2560 ก) แสดงสิ่งที่เป็นมโนกรรมที่ไม่ดีเบื้องต้นไว้ 3 ประการ ได้แก่ ความโลภอยากได้
ของบุคคลอ่ืน (อภิชฌา) ความคิดร้ายต่อผู้อ่ืน (พยาบาท) และความเห็นผิดจากครรลองคลองธรรม 
(มิจฉาทิฐิ) เป็นบาปอกุศลปัจจัยส าคัญที่น าไปสู่ อกุศลมูล 3 ได้แก่ ความโลภอยากได้ (โลภะ)    
ความคิดร้าย (โทสะ) และความหลงผิด (โมหะ) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งค) ดังนี้ 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
ภาพที่ 2 มโนกรรม 3 ในหลักธรรม กุศลกรรมบถ 10 และ อกุศลกรรมบถ 10 

อกุศลกรรมบถ 10 
มโนกรรม 

3 

ความไม่คิดร้ายต่อผู้อื่น 

ความเห็นถูกต้องตามคลองธรรม 

ความโลภอยากได้ของผู้อื่น 

ความคิดร้ายต่อผู้อื่น 

ความเห็นผิดจากคลองธรรม 

ความไม่โกรธ 

ความโกรธ 
ความหลงผิด 

กุศลกรรมบถ 10 กุศลมูล 3 

อกุศลมูล 3 

ความไม่หลงผิด 

ความไม่คิดโลภอยากได้ของผู้อ่ืน ความไม่โลภ 

ความโลภ 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร)์  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 3   กันยายน-ธันวาคม 2565      

 

 

199 

 

จากภาพที่ 2 แสดงลักษณะของการกระท าทางใจ (มโนกรรม) ประกอบด้วยเหตุปัจจัยที่
น าไปสู่การคิดดีและไม่ดี เมื่อมีความคิดเช่น ไม่คิดโลภอยากได้ของผู้อ่ืน ไม่คิดร้ายต่อผู้อ่ืน และมีความ
คิดเห็นถูกต้องตามครรลองคลองธรรม เป็นปัจจัยน าไปสู่การคิด การพูด และการกระท าอย่างสุจริต 
(มโนสุจริต วจีสุจริต กายสุจริต) และหรือมีความคิดเช่น คิดโลภอยากได้ของผู้อ่ืน คิดร้ายต่อผู้อ่ืน     
เห็นผิดจากครรลองคลองธรรมที่ดีงาม เป็นปัจจัยน าไปสู่การคิด การพูด และการกระท าที่ทุจริต    
(มโนทุจริต วจีทุจริต กายทุจริต) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งข) ดังนี้  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
ภาพที่ 3 ผลลัพธ์ของการกระท าทางใจ  
 

จากภาพที่ 3 แสดงผลลัพธ์ของมโนกรรมที่มีมูลเหตุที่ดี (กุศลมูล) และไม่ดี (อกุศลมูล)    
เป็นปัจจัยพ้ืนฐานความคิดของมนุษย์ ได้แก่ ความโลภ ความโกรธ ความหลงผิด ผลลัพธ์จากความ    
ไม่โลภ ความไม่โกรธ ความไม่หลงผิด คือ การคิดดี การคิดที่ฉลาด เป็นความคิดที่เกิดจากปัญญา     
ถือเป็นกุศลจิต และผลลัพธ์จากความโลภ ความโกรธ ความหลงผิด คือ การคิดชั่ว การคิดที่ไม่ฉลาด 
ขาดการใช้ปัญญาในการคิด สร้างความเสื่อมเสียในชีวิต ถือเป็นอกุศลจิต เป็นการแยกแยะความคิดที่
ถูกต้องหรือความคิดที่ไม่ถูกต้อง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งค) ดังนี้ 

 
 
 

 
 
ภาพที่ 4 ตัวอย่างแนวคิดการคิดอย่างมีมโนธรรม  

มโนกรร
ม  

ความไม่โลภ 

กุศลมูล 3 

ความไม่โกรธ 

ความไม่หลงผิด 

อกุศลมูล 3 

ความโกรธ 

ความโกรธ 

ความหลงผิด 

กุศลกรรม 

อกุศลกรรม 

- การคิดที่ดี 

- ฉลาด 

- เกิดจากปัญญา 

- ส่งเสริมชีวิต 

- การคิดที่ไม่ดี 
- ไม่ฉลาด 
- ไม่เกิดจากปัญญา 
- เสื่อมเสียในชีวิต 

ผลลัพธ์ 

ผลลัพธ์ 

มโนกรรม 

การคิด 

ความคิด 

โยนิโสมนสิการ 

การใช้ความคิด
อย่างถูกวิธี 

มโนธรรม 

การคิดที่ถูกต้อง, ความคิดท่ีถูกต้อง 

สัมมาทิฏฐิ, การมีจิตส านึกทางจริยธรรม 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 200   
 

จากภาพที่ 4 แสดงตัวอย่างแนวคิดการคิดอย่างมีนโนธรรม เมื่อเกิดมโนกรรม (การคิด, 
ความคิด) กับเหตุการณ์หรือเรื่องใดเรื่องหนึ่งที่เกิดขึ้น จิตใจเข้าไปสัมผัสรับรู้ (รูป)  พร้อมด้วยอารมณ์
ความรู้สึก (เวทนา) และจดจ าเหตุการณ์หรือเรื่องราว (สัญญา) แล้วปรุงแต่งเหตุการณ์หรือเรื่องราว
ตามการรับรู้ ความรู้สึก และอารมณ์ของจิตใจ (สังขาร) แล้วสรุปความรู้ความเข้าใจตามการได้เห็น 
การได้ยิน อารมณ์ และตามการรับรู้ของจิตใจ (วิญญาณ) เรียกว่า ขันธ์ 5 (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2560 ข) ความรู้ความเข้าของจิตใจและความคิดที่เกิดจากการปรุงแต่งของขันธ์ 5 อาจท า
ให้เกิดความรู้เห็นที่คลาดเคลื่อน ความรู้ความเข้าใจที่ผิดไปจากความเป็นจริง เรียกว่า วิปัลลาส หรือ 
วิปลาส 3 ประการคือ การรู้ที่ผิดจากความเป็นจริง (สัญญาวิปลาส) การคิดผิดจากความเป็นจริง   
(จิตตวิปลาส) และความเห็นผิดจากความเป็นจริง (ทิฏฐิวิปลาส)  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,   
2560 ซ) ซึ่งมีผลดังนี้ 

1. ท าให้เกิดความเข้าใจหรือส าคัญผิดว่าสิ่งที่คิดนั้นคือความจริง แต่แท้จริงแล้วไม่ใช่ความ
จริงอย่างท่ีคิด (วิปลาสในสิ่งที่ไม่เที่ยง ว่าเที่ยง) 

2. ท าให้เกิดความเข้าใจหรือส าคัญผิดว่าสิ่งที่คิดนั้นเป็นสิ่งที่สร้างประโยชน์และความสุข 
แต่แท้จริงแล้วสร้างปัญหาและความทุกข์ (วิปลาสในสิ่งที่ทุกข์ ว่าเป็นสุข) 

3. ท าให้เกิดความเข้าใจหรือส าคัญผิดว่าสิ่งที่คิดนั้นมีอยู่จริง แต่แท้จริงแล้วไม่มีอยู่จริง 
(วิปลาสในสิ่งที่ไม่เป็นตัวตน ว่าเป็นตัวตน)  

4. ท าให้เกิดความเข้าใจหรือส าคัญผิดว่าสิ่งที่คิดนั้นเป็นสิ่งที่ดีหรือถูกต้อง แต่แท้จริงแล้ว
เป็นสิ่งที่ไม่ดีหรือไม่ถูกต้อง (วิปลาสในสิ่งที่ไม่งาม ว่างาม)  

ผลที่ตามคือ การปฏิบัติที่ผิดพลาด (ศีลวิบัติ) ความเข้าใจที่ผิดพลาด (จิตตวิบัติ) การเห็น
และความเห็นที่ผิดพลาด (ทิฏฐิวิบัติ) ที่ส่งผลต่อการใช้ชีวิตคือ ความผิดพลาดในการท างาน (กัมมันต
วิบัติ) ความผิดพลาดในการประกอบอาชีพ (อาชีววิบัติ) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งง)   
โดยสิ่งที่ช่วยไม่ให้เกิดการคิดผิดหรือคลาดเคลื่อนจากความเป็นจริงคือ โยโสนิมนสิการ การใช้ความคิด
อย่างถูกวิธี ค าว่า โยนิ แปลว่า เหตุ ต้นเค้า แหล่งเกิด ปัญญา อุบาย วิธี ทาง และค าว่า มนสิการ 
หมายถึง การท าในใจ การคิด ค านึง นึกถึง ใส่ใจ พิจารณา (พระพรหมคุณาภรณ์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 
2556) หมายถึง การท าในใจโดยแยบคาย มองสิ่งทั้งหลายด้วยความคิดพิจารณาสืบค้นถึงต้นเค้า สาว
หาเหตุผลทั้งหมด แยกแยะออกและพิจารณาด้วยปัญญาที่คิดเป็นระเบียบโดยละเอียดลึกซึ่ง ให้เห็นสิ่ง
นั่น ๆ หรือปัญหานั้น ๆ ตามสภาวะและตามความสัมพันธ์แห่งเหตุปัจจัย ที่น าไปสู่มโนธรรมที่ถูกต้อง
คือ การคิดที่ถูกต้อง ความคิดที่ถูกต้อง ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง การมีสัมมาทิฏฐิ และการมีจิต
ส านักทางจริยธรรมที่ถูกต้อง ดังพุทธวจนะที่ว่า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 ฉ) 

“โลภะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมชั่วและให้กรรมชั่วเป็นไป โทสะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้
ท ากรรมชั่ว และให้กรรมชั่วเป็นไป โมหะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมชั่ว และให้กรรมชั่วเป็นไป   
อโยนิโสมนสิการ (การมนสิการโดยไม่แยบคาย) เป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมชั่ว และให้กรรมชั่ว
เป็นไป มิจฉาปณิหิตจิต (จิตที่ตั้งไว้ผิด) แลเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมชั่ว และให้กรรมชั่วเป็นไป 
กิเลสมีโลภะเป็นต้นนี้แล เป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมชั่ว และให้กรรมชั่วเป็นไป” 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร)์  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 3   กันยายน-ธันวาคม 2565      

 

 

201 

 

             “อโลภะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมดี และให้กรรมดีเป็นไป อโทสะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้
ท ากรรมดี และให้กรรมดีเป็นไป อโมหะเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมดี และให้กรรมดีเป็นไป      
โยนิโสมนสิการ (การมนสิการโดยแยบคาย) เป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมดี และให้กรรมดีเป็นไป 
สัมมาปณิหิตจิต (จิตที่ตั้งไว้ถูก) แลเป็นเหตุเป็นปัจจัยให้ท ากรรมดี และให้กรรมดีเป็นไป” 

อันแสดงถึงความส าคัญของ โยนิโสมนสิการ ในการพิจารณาแยกแยะการคิดดี การคิดชั่ว 
และการใช้สติปัญญาความคิดที่อยู่เหนืออารมณ์โลภ โกรธ หลง ต่อการคิดและการตัดสินใจ น าไปสู่
การคิดที่ถูกต้องตามครรลองคลองธรรม ดังพุทธวจนะที่ว่า (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งก) 

“เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้น ก็เกิดขึ้น หรือเป็น
เหตุให้อกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมไปเหมือนโยนิโสมนสิการนี้ เมื่อมนสิการโดยแยบคาย กุศลธรรม
ที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดข้ึน และอกุศลธรรมที่เกิดข้ึนแล้วก็เสื่อมไป” 

โยนิโสมนสิการ มีหลักการดังนี้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต), 2556)  
1. การคิดอย่างละเอียด แยบยล รอบคอบ (อุบายมนสิการ) โดยเลือกวิธีการคิดที่ถูกต้อง   

มีความจ าเพาะเหมาะสมกับแต่ละปัญหา หรือเลือกวิธีการคิดที่ถูกกับปัญหานั้น ๆ โดยพิจารณาอย่าง
ละเอียด รอบคอบ ถี่ถ้วน ทั้งผลดีและผลเสีย มองเห็นผลลัพธ์ของต้นเหตุ และมองเห็นต้นเหตุของ
ผลลัพธ์ ที่เกิดขึ้นอย่างเป็นไปตามความเป็นจริง เป็นต้น     

2. การคิดอย่างเป็นล าดับขั้นตอน (ปถมนสิกา) โดยการคิดและพิจารณาความเป็นไปและ
การด าเนินไปของเหตุการณ์ตามความเป็นจริง เป็นขั้นตอนอย่างมีระเบียบ ตามเหตุปัจจัยและผลลัพธ์ 
ที่เกิดขึ้นตามล าดบัของเหตุการณ ์มีทิศทางอย่างถูกต้อง เป็นต้น 

3. การคิดอย่างมีเหตุผล (การณมนสิการ) โดยการคิดตามเหตุผลสัมพันธ์ต่อเนื่องกันของ
เหตุปัจจัยตามความเป็นจริงของเหตุและผลที่ด าเนินเหตุการณ์เรื่องราวต่อเนื่องตามล าดับ เป็นต้น 

4. การคิดอย่างมุ่งหมายให้เกิดผลดี (อุปปาทกมนสิการ) โดยการคิดอย่างมีเป้าหมายมุ่งหวัง
เพ่ือให้เกิดผลลัพธ์ในทางดีหรือคุณประโยชน์ หลีกเลี้ยงและป้องกันการคิดชั่ว พูดชั่ว ท าชั่ว และการ
คิดท่ีผิดจริยธรรมหรือการคิดไปในทางท่ีไม่ดี เป็นต้น   

ให้มีหลักในการใช้ความคิด ไม่ร่องลอย สับสนกับการคิด คิดวกวนอย่างไม่มีทิศทาง แยบยล 
ละเอียด รอบคอบ ถี่ถ้วน เป็นขั้นตอนอย่างมีระเบียบ มีเหตุมีผล ถูกต้อง คิดได้ตามความเป็นจริง  

โยนิโสมนสิการ มีวิธีคิดได้หลากหลายวิธีดังนี้  
1. วิธีคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย คือการคิดค้นหาสาเหตุและปัจจัยที่เกี่ยวข้องสัมพันธ์

ต่อเนื่องกันจากผลลัพธ์ที่ปรากฏ เพ่ือให้เห็นสภาวะความเป็นไปของเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นจริง เป็นการ
คิดให้เข้าใจผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นว่าเกิดขึ้นจากสาเหตุหรือมีปัจจัยอะไรเกี่ยวข้องและสัมพันธ์  ซึ่งช่วยให้
เข้าใจเหตุการณ์หรือเรื่องราวความเป็นจริงที่เกิดขึ้น และเกิดความกระจ่างในสิ่งที่ได้คิด  

2. วิธีคิดแบบแยกส่วนประกอบ คือการคิดโดยการแยกองค์ประกอบของเหตุการณ์หรือ
เรื่องราวทั้งสาเหตุและปัจจัยที่เกี่ยวข้องต่าง ๆ ที่ประกอบกันขึ้นเป็นเหตุเป็นผล โดยแยกพิจารณาแต่
ละเหตุและปัจจัยเพ่ือให้ทราบถึงสภาวะความเป็นไปของเหตุปัจจัยตามความเป็นจริง เช่น ต้นเหตุ 
ปัจจัยสนับสนุน ปัจจัยส่งเสริม ปัจจัยส าคัญ ปัจจัยกระตุ้น เป็นต้น  

3. วิธีคิดแบบสามัญลักษณ์ คือการคิดตามความเป็นไปของเหตุปัจจัยที่เกิดขึ้นกับเหตุการณ์
หรือเรื่องราวนั้น ๆ ตามพฤติกรรมและธรรมชาติของเหตุปัจจัย เช่น โดยธรรมดา ร่างกายของมนุษย์



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 202   
 

ย่อมเจริญเติบโตเปลี่ยนแปลงไปตามวัยและอายุ และสิ้นสุดการเจริญเติบโต แล้วเสื่อมและสลายใน
ที่สุด (เกิด โต แก่ ตาย) การไหลของน้ าโดยธรรมชาติจะไหลจากที่สูงลงสู่ที่ต่ า ช่วยให้สามารถแก้ไข 
ป้องกันหรือจัดการกับเหตุและปัจจัยที่น าไปสู่การคิดผิด และทราบถึงเหตุปัจจัยที่จะน าไปสู่การคิดที่
ถูกต้อง รู้เท่าทันความคิดของตน 

4. วิธีคิดแบบแก้ไขปัญหา คือการคิดตามเหตุและผลอย่างตรงไปตรงมาและตรงจุด เช่น
การคิดตามหลักธรรมอริยสัจ 4 คือ ความทุกข์ ปัญหา (ทุกข์) ที่เกิดขึ้น มีสาเหตุและปัจจัยที่สัมพันธ์
ส่งผลต่อเนื่องมาอย่างไร (สมุทัย) เป้าหมายในการแก้ไขปัญหาหรือความทุกข์อยู่ที่ตรงจุดไหน (นิโรธ) 
และมีวิธีการแก้ไขหรือควรปฏิบัติอย่างไร (มรรค)  

5. วิธีคิดแบบมีหลักการและความมุ่งหมาย คือการคิดตามหลักจริยธรรม คุณธรรม 
ศีลธรรม ระเบียบ ประเพณี หลักความจริง หลักความดีงาม หลักประพฤติปฏิบัติ หลักกฎหมาย     
หลักความถูกต้อง ค านึงถึงความมุ่งหมายและจุดหมายของการคิด  

6. วิธีคิดแบบค านึงถึงของดีข้อเสียและทางออก คือการคิดด้วยการพิจารณาตามความเป็น
จริง ทุกแง่มุมอย่างละเอียดรอบคอบทั้งผลดีและผลเสีย คุณและโทษท่ีเกิดข้ึน รู้ที่มาท่ีไปและท่ีถูกต้อง  

7. วิธีคิดแบบคุณค่าแท้คุณค่าเทียม คือการคิดวิเคราะห์ถึงประโยชน์และคุณค่าของการ
กระท าที่จะได้รับหรือคาดว่าจะเกิดขึ้น เกิดประโยชน์และคุณค่าอย่างแท้จริงหรือไหม หรือเป็นแค่
เพียงสิ่งที่คิดหรือจินตนาการ ปรุงแต่งความคิดด้วยความโลภ โกรธ หลง และเข้าใจอย่างนั้นไปเอง  

8. วิธีคิดแบบส่งเสริมความคิดในทางที่ดี  คือการคิดเชิงสร้างสรรค์  การคิดเชิงบวก 
(Positive Thinking) การคิดไปในทางดีงาม การคิดโดยค านึงถึงบาปบุญคุณโทษ ค านึงถึงความถูก
ต้อง คุณธรรม จริยธรรม และศีลธรรม มองเห็นผลลัพธ์ที่ดีงาม ค านึงถึงประโยชน์และคุณค่าที่ดีงาม 

9. วิธีคิดแบบอยู่กับปัจจุบัน คือการคิดอย่างมีสติอยู่กับสิ่งที่ก าลังคิด ก าลังเป็นอยู่ ก าลัง
รับรู้ ก าลังปฏิบัติ ณ ปัจจุบัน โดยไม่ค านึงถึงอดีตหรืออนาคต หรือพยายามหลุดพ้นจากสภาพปัจจุบัน     
คิดเฉพาะกับสิ่งที่เกิดขึ้นจริงในปัจจุบัน  

10. วิธีคิดแบบจ าแนกแยกแยะตามค าสอนของพระพุทธเจ้า คือ การคิดโดยยึดตามค าสอน
ของพระพุทธเจ้าที่แสดงและจ าแนกแยกแยะไว้แล้วเกี่ยวกับศีลธรรม จริยธรรม คุณธรรม ความดี 
ความชั่ว เป็นหลักในการคิด เช่น ศีล 5 กรรม กุศลกรรม อกุศลกรรม 

โดยสรุป โยนิโสมนสิการ มีหลักการคิด ได้แก่ การคิดอย่างละเอียดรอบครอบ แยบยล    
การคิดอย่างเป็นขั้นตอน การคิดอย่างมีเหตุผล และการคิดอย่างมีเป้าหมายให้เกิดผลที่ดี เป็นหลักใช้
ความคิดได้อย่างถูกวิธีถูกต้อง ป้องกันและลดความคลาดเคลื่อน ความผิดพลาด ในการประมวล
ความคิดความเข้าใจ สามารถใช้ความคิดได้อย่างละเอียดรอบครอบ มีเหตุผล และเกิดผลที่ดี มีความ
ชัดเจนและคิดได้ตรงกับความเป็นจริง โดยเลือกวิธีการคิดให้สอดคล้องกับแต่ละเหตุการณ์ ปัญหา 
หรือเรื่องที่ต้องใช้ความคิด ใช้หลาย ๆ วิธีคิดบูรณาการร่วมกันเพ่ือให้มีประสิทธิภาพและคิดได้อย่าง
ถูกต้อง มีมโนธรรม 

โยนิโสมนสิการเป็นเครื่องชี้แนะแนวทางการใช้ความคิดอย่างถูกวิธี  ให้มีหลักคิด มีวิธีคิด
อย่างมีเหตุมีผล และรู้วิธีคิดที่เหมาะสม การเกิดมโนธรรมนั้นต้องค านึงถึงหลักธรรมประกอบวิธีการ
การคิด (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 ก) เช่น 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร)์  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 3   กันยายน-ธันวาคม 2565      

 

 

203 

 

1. หิริ โออตัปปะ ได้แก่ ความอายบาป และความกลัวบาป เป็นเครื่องเตือนสติในขณะใช้
ความคิด เพ่ือให้รู้ว่าก าลังคิดในสิ่งที่ดีหรือไม่ดี มีความละอายและกลัวต่อผลของการท าความชั่ว     
การท ากรรมด ีย่อมได้รับผลดี การท ากรรมชั่วย่อมได้รับผลชั่ว  

2. สติ สัมปชัญญะ ได้แก่ ความระลึกได้ และ ความรู้ตัว เพ่ือให้รู้ระลึกได้ว่าสิ่งที่คิดอยู่นั้น
เป็นความคิดดีหรือความคิดชั่ว และรู้ตัวเองว่าก าลังคิดดีหรือคิดชั่วอยู่ขณะนั้น   

3. ไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญา เป็นเครื่องเตือนสติในขณะคิด คิดดีหรือไม่ มีสติใน
การคิดหรือไม ่และได้คิดด้วยปัญญาแล้วหรือไม่  

4. หิริ โอตตัปปะ คือ ความเกรงกลัว และการละอายต่อการกระท าชั่ว เป็นเครื่องย้ าเตือน
จิตใจ ป้องกันการใช้ความคิดไปในทางชั่ว มีจิตที่เกรงกลัวและละอายต่อการคิดชั่วท าชั่ว  

5. อธิปไตย 3 สิ่งใดคือสิ่งส าคัญได้แก่ อัตตาธิไตย คือ การคิดด้วยตนเอง การให้ความส าคัญ
ในการคิดที่ตนเองเป็นหลัก เป็นเรื่องที่ต้องคิดด้วยตนเองเป็นส าคัญ เป็นเรื่องที่ตนเองต้องคิดด้วย
ตนเอง โลกาธิปไตย คือ การคิดโดยยึดสังคมเป็นหลัก การคิดโดยค านึงถึงสังคม การคิดอย่างมีความ
รับผิดชอบต่อสังคม การค านึงถึงกฎหมาย ระเบียบ จารีตของสังคม และธัมมาธิปไตย คือการคิดโดย
ให้ความส าคัญและตระหนักถึงศีลธรรม จริยธรรม คุณธรรม ความถูกต้องเป็นธรรม และค าสอนของ
พระพุทธเจ้า 

6. อัปปมาทะ คือ ความไม่ประมาทในการคิด การมีสติในการคิด การคิดอย่างละเอียด
รอบคอบ และตรวจสอบความถูกต้องของความคิด  

7. ปริญญา คือ การท าความรู้ความเข้าใจเกี่ยวการคิด ประกอบด้วย 3 ขั้นคือ ขั้นรู้จักคิด 
(ญาตปริญญา) ขั้นด าเนินความคิด (ตรีณปริญญา) และข้ันก าหนดความคิด (ปหานปริญญา)  

8. วิรัติ 3 คือ การเว้นจากการคิดชั่ว การคิดทุจริต ป้องกันการใช้ความคิดไปในทางที่ไม่
ถูกต้อง ไม่ด ีไม่งาม ด้วยการละเว้นความคิดอย่างเฉพาะหน้า (สัมปัตตวิรัติ) หรือด้วยการตั้งเจตนาเว้น
จากการคิดชั่วไว้ใจ (สมาทานวิรัติ) หรือด้วยการตัดขาดความคิดชั่ว (สมุจเฉทวิริต) 

9. จิตตสังขาร คือ การปรุงแต่งความคิด ด้วยการรับรู้ ธรรมอารมณ์ ความรู้สึกต่าง ๆ        
ที่น าไปสู่เจตนาของความคิด ความจงใจคิด  

10. พรหมวิหาร 4 คือ การคิดด้วยความเมตตาเพ่ือให้เกิดประโยชน์สุขต่อผู้อ่ืน (เมตตา) 
การคิดเพ่ือท าประโยชน์ของผู้อ่ืน (กรุณา) การคิดด้วยความยินดี มีไมตรีจิตที่ดีต่อผู้ อ่ืน (มุทิตา)       
การคิดด้วยการวางใจเป็นกลาง ไม่คิดไปด้วยความล าเอียงด้วยความชอบ ความโกรธ ความหลง     
และความกลัว รู้จักวางเฉยสงบใจ ที่น้อมน าให้คิดไปสู่มโนธรรมที่ดีงาม (อุเบกขา)   

11. อคติ 4 คือ การคิดด้วยความล าเอียง ได้แก่ ความล าเอียงเพราะชอบ (ฉันทาคติ)    
ความล าเยงเพราะไม่ชอบ (โทสาคติ) ความล าเอียงเพราะลุ่มหลงมัวเมา (โมหาคติ) และความล าเอียง
เพราะกลัว (ภยาคติ)  

12. นิวรณ์ 5 คือ สิ่งที่รบกวนและส่งผลต่อการสภาพของอารมณ์และจิตใจและการใช้
สติปัญญาในการคิด ได้แก่ ความพอใจและความต้องการในสิ่งที่น่าใคร่น่าปรารถนา (กามฉันทะ) 
ความคิดร้ายความคับแค้นใจ (พยาบาท) ความหดหู่และเซื่องซึม (ถีนมิทธะ) ความฟุ้งซ่านและร้อนใจ 
ความกระวนกระวายใจ (อุทธัจจกุกุจจะ) และความลังเลสงสัย (วิจิกิจฉา) ควรปรับสภาพอารมณ์หรือ
รอให้สภาพอารมณ์และจิตใจสงบ ตั้งมั่น เป็นสมาธิ เอ้ือให้สามารถเจริญปัญญาได้  



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 204   
 

13. เวสารัชชกรยณธรรม 5 คือ ปัจจัยที่สร้างความมั่นใจและความเชื่อมั่นของการคิด      
ว่าสิ่งที่ได้คิดและพิจารณานั้น ถูกต้อง ดีงาม เป็นไปเพ่ือคุณและประโยชน์ ความถูกต้องตามหลัก
ศีลธรรม จริยธรรม ได้แก่ ความเชื่อในคุณงามความดี (ศรัทธา) ความประพฤติที่ถูกต้องดีงาม ไม่ผิด
กฎหมาย หรือศีลธรรม (ศีล) การแสงหาข้อมูล การศึกษา การท าความรู้ความเข้าใจในสิ่งที่คิดอย่าง
ละเอียดลึกซึ่ง (พาหุสัจจะ) ความเพียรมุ่งมั่น ตั้งใจ มีจิตใจที่มั่นคงต่อความดี การคิดดี (วิริยะรัมภะ) 
และการมีความรู้ความเข้าใจอย่างชัดแจ้งในเหตุผล การท าดี การท าชั่ว ประโยชน์ ไม่ใช่ประโยชน์   
คุณและโทษ และผลของการกระท า ผลของความคิดนั้น (ปัญญา) เป็นต้น 

14. ภัพพตาธรรม 6 คือ หลักการที่ช่วยให้สามารถคิดในสิ่งที่ดีงาม หรือใช้ความคิดในทาง
ที่ถูกต้อง ได้แก่ ฉลาดและเข้าใจเกี่ยวเหตุปัจจัยที่ก่อให้เกิดความดีงาม ความสุขและความเจริญ    
ฉลาดและเข้าใจเกี่ยวกับเหตุปัจจัยที่ก่อให้เกิดปัญหา ความไม่ดีงาม ความสุขและความเสื่อมทราม 
ฉลาดและช านาญวิธีบริหารจัดการความคิด สามารถใช้ความคิดได้ส าเร็จลุล่วง การมีความพึงพอใจใน
การประกอบคุณงามความดี การระวังรักษาความคิดท่ีดีไว้ และการคิดถูกต้องอย่างต่อเนื่อง  

15. สัปปุริสธรรม 7 คือ สิ่งที่ช่วยให้สามารถคิดได้ถูกต้องเหมาะสม ได้แก่ รู้เหตุที่ท าให้
เกิดผล (ธัมมัญญุตา) รู้จักผลที่เกิดขึ้นอันเนื่องเนื่องจากเหตุ  (อัตถัญญุตา) รู้จักตน รู้ถึงความรู้
ความสามารถในการใช้สติปัญญาในการคิดได้ละเอียดลึกซึ้ง  แค่ไหน (อัตถัญญุตา) รู้จักประมาณ
ความคิด การคิดอย่างเหมาะสมพอดี การคิดพอดีพอควร (มัตตัญญุตา) รู้จักเวลา ที่เหมาะสม การใช้
ในเวลาคิดอย่างเหมาะสม ไม่คิดเร็วหรือคิดนานเกินไป ไม่รีบร้อนคิดหรือให้คิดอย่างยืดเยื้อ 
(กาลัญญุตา) รู้จักปรึกษาผู้อ่ืน สอบถามข้อคิดเห็น วิสัยทัศน์ ความคิดเห็นจากผู้รู้หรือเชี่ยวชาญ 
(ปริสัญญุตา) และรู้จักบุคคล ความแตกต่างของมนุษย์ (ปุคคลัญญุตา) เป็นต้น 

 
ตัวอย่างหลักธรรมข้างต้นเป็นองค์ประกอบในโยนิโสมนสิการ ดังนี้ 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 5 แนวคิดการโยนิโสมนสิการประกอบหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า 
 
จากภาพที ่5 โยนิโสมนสิการเปรียบเสมือนเครื่องมืออุบายวิธีที่ช่วยให้สามารถใช้ความคิดได้

อย่างแยบยล ชาญฉลาด ละเอียด รอบคอบ ถี่ถ้วน เป็นขั้นตอน มีระเบียบ มีเหตุมีผล เป็นวิธีการที่ท า
ให้สามารถใช้ความคิดได้อย่างมีประสิทธิภาพสูงสุด และเพ่ือน้อมน าการใช้ความคิดให้ไปสู่ความถูก
ต้องดีงาม ตามครรลองคลองธรรม เป็นมโนธรรมโดยสมบูรณ์ มีคุณธรรม จริยธรรม ศีลธรรม       
ความถูกต้องดีงาม (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 งก) นอกจากการใช้ความคิดได้อย่างถูกวิธีแล้ว 
จะต้องคิดได้อย่างถูกต้อง มีความคิดที่ถูกต้อง เป็นความคิดที่เป็นสัมมาทิฏฐิ ค านึงถึงคุณงามความดี 

โยนิโสมนสกิาร 
การใช้ความคิดอย่าง

ถูกวิธี 

หลักธรรม 
ค าสอนของ
พระพุทธเจ้า 

 

มโนธรรม 
การคิดที่ถูกต้อง, ความคดิที่ถูกต้อง 

สัมมาทฏิฐิ, การมจีิตส านึกทางจรยิธรรม 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร)์  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 3   กันยายน-ธันวาคม 2565      

 

 

205 

 

บาป บุญ คุณ และโทษ ดีชั่ว สิ่งที่ส่งเสริมความคิดให้ถูกต้องคือ หลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า
ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องมาประกอบเข้ากับวิธีการคิด เพ่ือให้เกิดความคิดที่เป็นไปโดยชอบประกอบด้วย
ธรรม  

เมื่อคิดได้อย่างถูกต้องชอบธรรมแล้ว สิ่งส าคัญประการต่อมาคือการตัดสินใจเลือกอย่าง
ถูกต้อง แสดงถึงความถูกต้องของการคิดที่ถูกต้องแท้จริง แม้วิธีการคิดและคิดได้ถูกต้องแล้ว แต่หาก
ตัดสินใจเลือกไม่ถูกต้อง ย่อมแสดงให้เห็นว่าการคิดทั้งหมดไม่ถูกต้อง ล้มเหลวหรือผิดพลาดในการใช้
ความคิด ในการตัดสินใจอาจต้องเลือกระหว่างสิ่งที่ถูกต้องกับสิ่งที่ถูกใจดังนี้ 

 
ตารางท่ี 1 การเปรียบเทียบระหว่างสิ่งที่ถูกต้องกับสิ่งที่ถูกใจ 
 
หัวข้อเปรียบเทียบ สิ่งท่ีถูกต้อง  สิ่งท่ีถูกใจ 
ด้านความถูกต้อง
กับความถูกใจ 

เน้นความถูกต้องอย่างเดียว เป็นสิ่งที่ถูกต้องหรือไม่ถูกต้องก็ได้ 
แต่ขอให้ถูกใจ  

เป็นสิ่งที่ถูกใจหรือไม่ถูกใจก็ได้ เป็นสิ่งที่ถูกใจเพียงอย่างเดียว 
เป็นสิ่งที่พอใจกับไม่พอใจก็ได้ เป็นสิ่งที่พอใจเพียวอย่างเดียว  
อาจขัดต่อความรู้สึกหรือไม่ตรงกับที่
ใจต้องการ เมื่อต้องตัดสินใจ 

เน้นการไม่ขัดต่อความรู้สึกหรือตรง
กับท่ีใจต้องการ เมื่อต้องตัดสินใจ 

ตรงกับความต้องการหรือไม่ตรงกับ
ความต้องการ 

เน้นให้ตรงกับความต้องการ 

ด้านคุณธรรม 
จริยธรรม 

ค านึงถึงคุณธรรม ศีลธรรม จริยธรรม ค านึงถึงหรือไม่ค านึงถึงศีลธรรม 
จริยธรรม 

เน้นสร้างความถูกต้องดีงาม  เน้นสร้างความพึงพอใจ 
เน้นประโยชน์บนความถูกต้อง เน้นประโยชน์บนความถูกใจ  
อาจต้องเสียสละประโยชน์ส่วนตน เน้นรักษาประโยชน์ส่วนตน 
เน้นผลที่เกิดข้ึนตามความจริง เน้นให้เกิดผลที่ถูกใจหรือพอใจ 
เน้นผลที่เกิดข้ึนตามมาที่ดี ผลที่เกิดขึ้นตามมาดีหรือไม่ดีก็ได้ 

 
ตารางที ่1 แสดงการเปรียบเทียบระหว่างสิ่งที่ถูกต้องกับสิ่งที่ถูกใจ มีลักษณะแตกต่างกันคือ 

สิ่งที่ถูกต้องมีลักษณะคือ เป็นได้ทั้งสิ่งที่ถูกใจหรือไม่ถูกใจ และเป็นได้ทั้งสิ่งสร้างความพอใจและความ
ไม่พอใจ เมื่อได้คิดพิจารณารับรู้ตามความเป็นจริงที่เกิดขึ้นอาจขัดหรือตรงกับความรู้สึก ตรงหรือไม่
ตรงกับความต้องการ ค านึงถึงคุณธรรม ศีลธรรม จริยธรรม เน้นความถูกต้องดีงาม มุ่งหวังที่จะบรรลุ
เป้าหมายและประโยชน์ด้วยความถูกต้อง ซึ่งในบางครั้งเพ่ือให้เกิดความถูกต้องอาจต้องเสียสละ
ความสุขและประโยชน์ส่วนตน และยอมรับความจริงถึงแม้ความจริงนั้นจะเป็นสิ่งที่ถูกใจหรือไม่ถูกใจ
ก็ตาม เพ่ือให้เกิดผลที่ดีจากการคิดและตัดสินใจ ลักษณะของสิ่งที่ถูกใจคือ เป็นได้ทั้งสิ่งที่ถูกต้อง
หรือไม่ถูกต้อง โดยให้ความส าคัญกับสิ่งที่สร้างความพึงพอใจและสามารถตอบสนองความต้องการ 
ทางใจ และหลีกเลี่ยงหรือไม่ให้ขัดกับความรู้สึกหรือบีบบังคับจิตใจ ไม่ส าคัญว่าจะต้องถูกต้องตามหลัก



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 206   
 

ศีลธรรม คุณธรรม หรือจริยธรรมหรือไม่ก็ตาม หากสิ่งนั้นเป็นสิ่งที่พึงพอใจก็ตัดสินใจเลือกสิ่งนั้น     
ซึ่งระหว่างผลประโยชน์ส่วนตนกับความถูกต้องแล้ว จะเน้นเพ่ือรักษาผลประโยชน์ส่วนตนมากกว่า 
ถึงแม้ผลที่เกิดขึ้นตามมาจะถูกต้องหรือไม่ก็ตาม  

เมื่อพิจารณาลักษณะของสิ่งที่ถูกต้องแล้ว เป็นการคิดมุ่งเน้นและให้ความส าคัญกับคุณธรรม 
ศีลธรรม จริยธรรม และความถูกต้อง มุ่งหวัดผลให้เกิดสิ่งที่ดีงาม ที่ถูกต้อง หวังผลในด้านดีเพียงฝ่าย
เดียวหรือเลือกท าดีด้านเดียวเท่านั้นและเว้นจากการท าชั่ว  ส่วนสิ่งที่ถูกใจเป็นการคิดที่มุ่งเน้นและ              
ให้ความส าคัญกับความพึงพอใจและการตอบสนองความต้องการด้านจิตใจ จะมีความถูกต้องตามหลัก
ศีลธรรม คุณธรรม จริยธรรม หรือถูกต้องหรือไม่ก็ตาม จะถูกต้องก็ได้หรือไม่ถูกต้องก็ได้ หวังผลให้เกิด
สิ่งที่พึงพอใจหรือตามที่จิตใจต้องการ ไม่ให้ความส าคัญกับผลที่เกิดขึ้นตามมา ไม่ว่าจะเป็นผลดีหรือ 
ไม่ดี ขอแต่เพียงให้สามารถบรรลุเป้าหมายตามที่ต้องการหรือไม่เสียประโยชน์ หรือเลือกที่จะท าได้ทั้ง
ดีและชั่ว ดีก็ได้ ชั่วก็ได้ เน้นที่ผลลัพธ์ที่ถูกใจหรือพึงพอใจ โดยไม่สนใจว่าสิ่งนั้นจะดีหรือชั่ว ถ้าสิ่งนั้น
เป็นสิ่งที่ถูกใจ  

เป็นที่น่าสังเกตประการหนึ่งคือในบางกรณีทราบดีอยู่แล้วว่า สิ่งนั้นเป็นสิ่งที่ดีหรือไม่ดี       
ดีหรือชั่ว เป็นสิ่งที่ถูกต้องหรือเป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง แต่ก็ตัดสินใจสิ่งที่ถูกใจมากกว่าสิ่งที่ถูกต้อง เนื่องจาก
อ านาจและอิทธิพลของอวิชาหรือความไม่รู้เกี่ยวกับความถูกต้องอย่างแจ่มแจ้ง  ความไม่รู้ตาม             
ความเป็นจริง บดบังความคิด อยู่เหนือจิตใจ การใช้ความคิด การใช้สติปัญญา และการตัดสินใจ ท าให้
ไม่สามารถมองเห็นความจริงแท้ของทั้งสิ่งที่ถูกต้องและสิ่งที่ถูกใจ ว่าแท้จริงแล้วความจริงของสิ่งที่คิด
ว่าถูกต้องหรือถูกใจนั้น ความจริงแท้เป็นอย่างไร ที่ว่าถูกต้องนั้นถูกต้องจริงหรือไม่ และที่ว่าถูกใจนั้น
ถูกต้องด้วยหรือไหม การเข้าถึงความจริงแท้ของสิ่งที่ถูกต้องและสิ่งที่ถูกใจคือ การเข้าใจความคิด 
อย่างถูกต้อง (สัมมาทิฏฐิ) การใช้ความคิดอย่างถูกต้อง (สัมมาสังกัปปะ) การคิดเจรจาอย่างถูกต้อง 
(สัมมาวาจา) การคิดปฏิบัติอย่างถูกต้อง (สัมมากัมมันตะ) การคิดเลี้ยงชีพอย่างถูกต้อง (สัมมาอาชีวะ) 
การคิดเพียรพยายามอย่างถูกต้อง (สัมมาวายามะ) การคิดอย่างมีสติ (สัมมาสติ) และการคิดอย่างมี
สมาธิ (สัมมาสมาธิ) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2560 ค) 

สามารถแบ่งลักษณะการคิด ตามเกณฑ์ดีชั่ว โดยก าหนดให้สีขาวแทนการคิดอย่างถูกต้อง 
(คิดด)ี และสีด าแทนการคิดอย่างไม่ถูกต้อง (คิดชั่ว) ดังนี้ 

1. การคิดส่วนใหญ่ถูกต้อง แต่ไม่ถูกต้องทั้งหมด คือ สามารถคิดได้โดยส่วนใหญ่มีความ
ถูกต้อง แต่มีส่วนน้อยที่ยังคิดได้ไม่ถูกต้อง  

 
ดี   ชั่ว 
 

ภาพที่ 6 การคิดส่วนใหญ่ถูกต้อง แต่ไม่ถูกต้องทั้งหมด 
 
จากภาพที่ 6 แสดงลักษณะการคิดที่ส่วนใหญ่ถูกต้อง และมีส่วนน้อยที่ยังคิดได้ไม่ถูกต้อง 

แนวทางที่ควรปฏิบัติคือ ยังไม่ควรตัดสินใจ แม้ส่วนใหญ่จะคิดได้ถูกต้องแล้ว แต่ยังมีบางส่วนที่ยังไม่
ถูกต้อง อาจน ามาซึ่งปัญหาหลังการตัดสินใจได้ ควรรอให้พิจารณาในส่วนที่ยังไม่ถูกต้องให้ถูกต้อง



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร)์  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 3   กันยายน-ธันวาคม 2565      

 

 

207 

 

ทั้งหมดเสียก่อน หรือ ตัดสินใจเฉพาะในส่วนที่ถูกต้องก่อน ส่วนที่ยังไม่ถูกต้องตัดสินใจภายหลังเมื่อคิด
ได้ถูกต้องแล้ว หรือ ตัดสินใจเฉพาะส่วนที่ถูกต้อง ส่วนที่ไม่ถูกต้องยังไม่ตัดสินใจ เป็นต้น 

 
2. การคิดถูกต้องและไม่ถูกต้องเท่า ๆ กัน คือ สามารถคิดได้ถูกต้องเพียงครึ่งหนึ่งและอีก

ครึ่งหนึ่งคิดได้ไม่ถูกต้อง 
 
ดี   ชั่ว 
 

ภาพที่ 7 การคิดถูกต้องและไม่ถูกต้องเท่า ๆ กัน 
 
จากภาพที่ 7 แสดงลักษณะการคิดถูกต้องและไม่ถูกต้องเท่า ๆ กัน ไม่ถูกทั้งหมดแต่ก็ไม่ผิด

ทั้งหมด แนวทางปฏิบัติคือ ไม่ควรตัดสินใจ แม้จะมีความถูกต้องครึ่งหนึ่ง แต่ก็มีไม่ถูกต้องเท่า ๆ กัน 
ซึ่งมีความเสี่ยงที่จะผิดจริยธรรม ควรพิจารณาทบทวนในส่วนที่ไม่ถูกต้องให้ถูกต้องทั้งหมดเสียก่อน 
หรือตัดสินใจเฉพาะในส่วนที่ถูกต้องก่อน ส่วนที่ยังไม่ถูกต้องตัดสินใจภายหลังเมื่อคิดได้ถูกต้องแล้ว 
หรือตัดสินใจเฉพาะส่วนที่ถูกต้อง ส่วนที่ไม่ถูกต้องยังไม่ตัดสินใจ เป็นต้น 

3. การคิดส่วนน้อยถูกต้อง แต่ส่วนใหญ่ไม่ถูกต้อง คือ มีส่วนน้อยที่คิดได้ถูกต้อง แต่ส่วน
ใหญ่ไม่ถูกต้อง 

 
ดี   ชั่ว 
 

ภาพที่ 8 การคิดส่วนน้อยถูกต้อง แต่ส่วนใหญ่ไม่ถูกต้อง 
 
จากภาพที่ 8 แสดงลักษณะการคิดส่วนน้อยถูกต้อง แต่ส่วนใหญ่ไม่ถูกต้อง แนวทางปฏิบัติ

คือ ไม่ควรตัดสินใจ เนื่องจากมีความเสี่ยงที่จะผิดจริยธรรมสูง ควรคิดใหม่ทั้งหมด เปลี่ยนวิธีการ 
รูปแบบ หรือหลักการคิดให้มีความถูกต้องเหมาะสม ยึดหลักศีลธรรม จริยธรรม และความถูกต้องตาม
ครรลองคลองธรรม และหลักธรรมอ่ืน ๆ ประกอบการพิจารณาให้มากขึ้น เป็นต้น 

4. การคิดถูกต้องทั้งหมด คือ สิ่งที่คิดมีความถูกต้องทั้งหมด สามารถพิจารณาได้อย่าง
ถูกต้องตามครรลองคลองธรรม ไม่มีข้อขัดแย้งทางศีลธรรม จริยธรรม และความถูกต้อง 

  
ดี  ชั่ว 
 

ภาพที่ 9 การคิดถูกต้องทั้งหมด 
 

จากภาพที่ 9 แสดงลักษณะการคิดที่ถูกต้องทั้งหมด มีความเสี่ยงที่จะผิดจริยธรรมน้อยมาก 
หรือไม่มีเลย แนวทางปฏิบัติคือ สามารถน าความคิดไปใช้ในการตัดสินใจ หรือควรตัดสินใจ โดยน าไป
ปฏิบัติอย่างถูกวิธีหรือถูกต้องต่อไป  

 



Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 208   
 

5. การคิดไม่ถูกต้องทั้งหมด คือ ไม่สามารถคิดได้อย่างถกูต้อง สิ่งที่คิดท้ังหมดไม่ถูกต้อง 
 
ดี  ชั่ว 

 
ภาพที่ 10 การคิดไม่ถูกต้องทั้งหมด 

จากภาพที่ 10 แสดงลักษณะการคิดที่ไม่ถูกต้องทั้งหมด ไม่สามารถคิดได้อย่างถูกต้อง        
มีความเสียงที่จะท าผิดจริยธรรม และติดสินใจผิดพลาด เกิดผลเสียหายเกิดขึ้นอย่างแน่นอน แนวทาง
ปฏิบัติคือ ไม่ควรตัดสินใจ ไม่ควรคิดต่อ ควรหยุดคิด ควรละทิ้งสิ่งที่ได้คิดไว้ก่อนหน้าทั้งหมด หรือควร
ทิ้งความคิดนั้นเสีย แล้วเริ่มการคิดใหม่ทั้งหมด แสวงหาและเปลี่ยนวิธีการคิด รูปแบบ หรือหลักการ
ใหม่ที่ถูกต้องเหมาะสม ตระหนักถึงศีลธรรม จริยธรรม และความถูกต้องตามครรลองคลองธรรม    
และหลักธรรมอ่ืน ๆ โดยคิดอย่างมีสติ มีศีล มีสมาธิ และใช้ปัญญาพิจารณาอย่างละเอียดรอบคอบ  
 
บทสรุป  

การคิดอย่างมีจริยธรรมตามค าสอนของพระพุทธเจ้า มีแนวทางดังนี ้
1. การรู้และเข้าใจและตระหนักถึงความสัมพันธ์ขององค์ประกอบการกระท าเบื้องต้น คือ 

การกระท าทางกาย (กายกรรม) การกระทางวาจา (วจีกรรม) และการกระท าทางใจ (มโนกรรม) 
ความคิดเป็นสิ่งส าคัญ มนุษย์ต้องอยู่กับความคิดของตนเองทุกวันจนถึงวาระสุดท้ายของชีวิต ความคิด
มีความสัมพันธ์และอิทธิพลโดยตรงต่อการพูดและการกระท า ซึ่งสามารถเข้าใจด้วย การฝึกความคิด
และความประพฤติ (ศีล) การฝึกจิตใจ (สมาธิ) และการฝึกพิจารณา (ปัญญา) ช่วยให้สามารถรู้เท่าทัน
การกระท า ทั้งทางกาย วาจา และใจ ในขณะนั้น ว่าการคิดจะส่งผลต่อการพูดและการกระท าต่อไป
อย่างไร เป็นต้น 

2. การรู้และเข้าใจลักษณะทั่วไปของความคิด ซึ่งจ าแนกลักษณะเบื้องต้น 2 ลักษณะคือ 
การคิดดี และ การคิดชั่ว ซึ่งมีปัจจัยเบื้องต้นในจิตใจส าคัญคือ ความโลภ (โลภะ) ความโกรธ (โทสะ) 
และความหลง (โมหะ) เป็นต้น และรวมถึงกิเลสและตัณหาต่าง ๆ ที่เป็นปัจจัยที่สามารถมีอิทธิพล
เหนืออ านาจของจิตใจ ให้ปรุงแต่งความคิดได้ทั้งในทางที่ดีและชั่ว โดยระมัดระวังและไม่ประมาท 
ปล่อยให้ให้อารมณ์ดังกล่าวอยู่เหนืออ านาจของจิตใจและความคิด ซึ่งสามารถท าได้ด้วย การฝึก
ความคิดและความประพฤติ (ศีล) การฝึกจิตใจ (สมาธิ) และการฝึกพิจารณา (ปัญญา) ช่วยให้สามารถ
รู้เท่าทันว่าในขณะนั้นจิตใจก าลังปรุงแต่งความคิดไปในทางที่ดีหรือชั่ว เป็นต้น  

3. การรู้และเข้าใจมูลเหตุปัจจัยเบื้องต้นที่ท าให้เกิดการคิดดีและการคิดชั่ว  โดยมูลเหตุ
เบื้องต้นของการคิดดี คือ ความไม่โลภ (อโลภะ) ความไม่โกรธ (อโทสะ) ความไม่หลง (อโมหะ)       
และมูลเหตุเบื้องต้นของการคิดชั่ว คือ ความโลภ (โลภะ) ความโกรธ (โทสะ) และความหลง (โมหะ) 
เป็นต้น การฝึกความคิดและความประพฤติ (ศีล) การฝึกจิตใจ (สมาธิ) และการฝึกพิจารณา (ปัญญา) 
ช่วยให้สามารถรู้เท่าทันมูลเหตุ ว่ามูลเหตุที่เกิดข้ึนในจิตใจขณะนั้นเป็นมูลเหตุที่จะน าไปสู่การคิดดีหรือ
คิดชั่ว ช่วยให้จิตใจอยู่เหนืออ านาจมูลเหตุทั้งกุศลมูลและอกุศลมูล    



วารสารวไลยอลงกรณ์ปรทิัศน์  (มนุษยศาสตรแ์ละสังคมศาสตร)์  
  ปีที่ 12 ฉบับที่ 3   กันยายน-ธันวาคม 2565      

 

 

209 

 

4. การรู้และเข้าใจการใช้ความคิดอย่างถูกวิธีและรู้จักวิธีคิด คือ โยโสนิมนสิการ ช่วยให้
สามารถใช้ความคิดและสติปัญญา และคิดได้อย่างละเอียดรอบคอบ และเลือกวิธีคิดมาใช้อย่าง
เหมาะสม  

5. การรู้และเข้าใจ และเลือกหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้ามาใช้ประกอบการคิด    
เพ่ือเป็นหลักในการคิด และน าความคิดไปสู่ความถูกต้องดีงาม คิดได้อย่างถูกต้อง มีเหตุมีผล         
ตามความเป็นจริง เป็นต้น ซึ่งการศึกษาหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าต่าง ๆ จะช่วยให้มีความรู้
เกี่ยวหลักธรรมและเลือกมาใช้ประโยชน์ได้อย่างเหมาะสม  

6. การตัดสินใจหรือการปลงความคิดเลือกท าในสิ่งที่ถูกต้องดีงาม  
 
โดยประโยชน์ที่คาดจะได้รับ คือ 
1. ความรู้ความเข้าการเกิดของการคิดดีและการคิดชั่ว ว่าเกิดข้ึนได้อย่างไร  
2. สามารถแยกแยะความคิดดีคิดชั่วได้ และรู้เห็นตามความเป็นจริง 
3. รู้สาเหตุของการคิดดีคิดชั่ว ช่วยให้สามารถใช้ความคิดได้อย่างถูกวิธีและมีประสิทธิภาพ 
4. สามารถป้องกันผลกระทบและปัญหาจากการคิดชั่ว  และความผิดพลาดในการใช้

ความคิดไปในทางท่ีไม่ถูกต้องดีงาม 
5. ได้รับประโยชน์สุขจากความคิดท่ีถูกต้องดีงาม ไม่ได้รับผลเดือดร้อนจากความคิดชั่ว  
6. เกิดประโยชน์สุขของการอยู่ร่วมกันในสังคมกับผู้อ่ืนจากการคิดดี พูดดี และท าดี ทั้งใน

การด้านการใช้ชีวิตครอบครัว ด้านส่วนบุคคล และด้านการประกอบอาชีพ 
7. การคิดอย่างถูกวิธีน าไปสู่ความเห็นที่ถูกต้อง  ความคิดที่ถูกต้อง ค าพูดที่ถูกต้อง         

การปฏิบัติที่ถูกต้อง การใช้ชีวิตที่ถูกต้อง ความพยายามที่ถูกต้อง และการมีสติและสมาธิที่ถูกต้อง  
ข้อแนะน า 
การคิดอย่างมีจริยธรรมของแต่ละบุคคลมีความแตกต่างกัน ขึ้นอยู่กับปัจจัยพ้ืนฐานส าคัญ 

คือ ความคิดและพฤติกรรม จิตใจ และปัญญาของแต่ละบุคคล ที่มีอินทรีย์มากน้อยแตกต่างกัน       
การฝึกความคิดและความประพฤติ (ศีล) การฝึกจิตใจ (สมาธิ) และการฝึกพิจารณา (ปัญญา) ช่วยให้
สามารถควบคุมความคิด จิตใจ อยู่เหนืออารมณ์ และใช้สติปัญญาในการคิดได้อย่างถูกต้อง  
 
เอกสารอ้างอิง 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2556). โยนิโสมนสิการ วิธีคิดตามหลักพุทธธรรม. 

นครปฐม: วักญาณเวศกวัน. [ออนไลน์], เข้าถึงได้จาก:  
https://www.watnyanaves.net/th/book_detail/592. (2565, 21 เมษายน).  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 ก). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 11). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 3 ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค (11. ทสุตตรสูตร). 
(หน้า 252-432). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 ข). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 14). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 6 มัชฌิมนิกาย อุปริปัณณาสก์ เทวทหวรรค 
(9. มหาปุณณมสูตร). (หน้า 96). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

https://www.watnyanaves.net/th/book_detail/592


Valaya Alongkorn Review  (Humanities and Social Science) 
Vol. 12 No. 3   September-December 2022                                                            
 

 

 210   
 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 ค). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 19). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 11 สังยุตตนิกาย มหาวารวรรค อวิชชาวรรค 
(2. อุปัฑฒสูตร). (หน้า 1). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 งก). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 20). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 12 อังคุตตรนิกาย เอกกนิบาต (7. วีริยารัมภา
ทิวรรค). (หน้า 12). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 งข). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 20). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 12 อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต พาสวรรค         
(2. ลักขณสูตร). (หน้า 140). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 งค). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 20). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 12 อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต มหาวรรค       
(9. อกุสลมูลสูตร). (หน้า 275-277). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 งง). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 20). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 12 อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต อาปายิกวรรค        
(5. วิปัตติสัมปทาสูตร, 7. กัมมันตสูตร). (หน้า 361-365). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 งช). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 20). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 12 อังคุตตรนิกาย ติกนิบาต มังคลวรรค       
(1. อกุสลสูตร). (หน้า 395). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 ฉ). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 24). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 16 อังคุตตรนิกาย ทสกนิบาต อักโกสวรรค 
(7. มหาลิสูตร). (หน้า 103). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 ช). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 25). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 17 ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ยมกวรรค     
(1. จักขุปาลเถรวัตถุ, 2. มัฏฐกุณฑลีวัตถุ). (หน้า 23-24). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2560 ซ). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. (เล่มที่ 31). พระสุตตันตปิฎก เล่มที่ 23 ขุททกนิกาย ปฏิสัมภิทามรรค มหาวรรค 
(8. วิปัลลาสกถา). (หน้า 399). กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

 
 


