
Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

196 

การวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎก 
 

AN ANALYSIS OF THE METHOD OF THE BUDDHA’S TEACHING               
IN THE TRIPITAKA 

 
จิระศักดิ์ สังเมฆ1* 

Jirasak Sungmek1* 
 

Received : 18-08-2025 Revised : 19-11-2025 Accepted : 28-11-2025 
          

 
บทคัดย่อ 

 การศึกษาวิจัยนี ้ มีวัตถุประสงค์เพื ่อวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎก               
ด้านผู้สอน ผู้เรียน เนื้อหา วิธีการสอน และการประเมินผล เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการเก็บข้อมูล
เอกสารจากคัมภีร์พระไตรปิฎก และวิเคราะห์ประมวลผลพุทธวิธีการสอน  
 ผลการวิจัย พบว่า พุทธวิธีการสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎก (1) ด้านผู้สอน มีลักษณะดังนี้ 
คือเป็นพหูสูต (พระปัญญาคุณ) เป็นแบบอย่างที่ดี (พระวิสุทธิคุณ) และมีความเมตตาเอื้อเฟื้อ (พระ
กรุณาคุณ) (2) ด้านผู้เรียน มีการวิเคราะห์ผู้เรียน / ผู้ฟัง บนพื้นฐานของความแตกต่างระหว่างบุคคล 
(3) ด้านเนื้อหา วิเคราะห์เนื้อหาการสอนให้เหมาะสมกับบุคคล ตามลำดับ ความยากง่าย (4) ด้าน
วิธีการสอน มีการวิเคราะห์เชิงบูรณาการ ผู้เรียนและเนื้อหาเพื่อหาวิธีที ่เหมาะสมบนฐานความ
แตกต่างของผู้เรียน และ (5) ด้านประเมินผล มีลักษณะการประเมินผลการสอนควบคู่ กันไปกับ              
การสอน 
 
คำสำคัญ: พุทธวิธีการสอน / ผู้สอน / ผู้เรียน / เนื้อหาการสอน / การประเมินผล 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

____________________________________ 
1 คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ มหาวิทยาลยัราชภฏัวไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ ์
1 Faculty of Humanities and Social Science, Valaya Alongkorn Rajabhat University under The Royal 
Patronage  

*  Corresponding Author’s E-mail: Jirasak.sung@vru.ac.th 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

197 

ABSTRACT 
 This research aims  to analyze the methods of The Buddha’s teaching in the 
Tripitaka in terms of teachers, learners, contents and teaching methods. It is a 
documentary research by collecting documentary data from the Tripitaka and 
analyzing and evaluating the methods of the Buddha’s teaching.    
 The results of the research revealed that the methods of the Buddha’s 
teaching  in the Tripitaka ( 1 )  in terms of the teachers, teachers  have the following 
characteristics : being well-learned (wisdom of the Buddha), being a good example 
(purity of the Buddha), and being kind and compassionate (graciousness of the 
Buddha), (2) in terms of the learners, the Buddha used differentiated instruction of the 
learners/ listeners on the basis of individual differences, (3) in terms of the content, 
there should be an analysis of teaching content to be appropriate for each student in 
order of difficulty, (4) in terms of teaching methods, the Buddha used an integrated 
analysis of the learner and content to find an appropriate method, and (5) in terms of  
teaching evaluation, the Buddha  used  the evaluation of teaching results is carried out 
alongside teaching.  
 
Keywords: Methods of the Buddha’s teaching  / Teacher / Learner /                             

Content of teaching / Evaluation   
 
บทนำ 
 ทรัพยากรมนุษย์ เป็นทรัพยากรบุคคลที ่สำคัญในการพัฒนา เป็นศูนย์กลางแห่งการ
เคลื่อนไหวด้านบริบทการดำเนินชีวิตของสังคมมนุษย์ ตามทัศนะพระพุทธศาสนา เห็นว่าผู้ที่เกิดมา
เป็นทรัพยากรมนุษย์ สามารถเรียนรู้ได้ตลอดเวลาและจากทุกสิ่งรอบตัว ช่วงวัยเรียนจึงเป็นเพียง
จุดเริ่มต้นของการสั่งสมความรู้และประสบการณ์ที่ได้รับการเรียนรู้จากสรรพสิ่งเพ่ือเข้าใจความเป็นไป
ของโลก  การเรียนรู้ไม่ได้จำกัดอยู่เฉพาะในห้องเรียนเท่านั้น   การศึกษาในพระพุทธศาสนามุ่งเน้น
การพัฒนาตามหลักไตรสิกขา ซึ่งเป็นกระบวนการเรียนรู้ที่สำคัญ ข้อปฏิบัติที่เป็นหลักสำหรับการ
ฝึกอบรม ด้านกาย วาจา จิตใจ และปัญญา ให้มีประสิทธิภาพต่อการดำรงชีพอย่างสร้างสรรค์ (พระ
ธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2543: 127) มี 3 ประการ ได้แก่ 1) ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมในทางความ
ประพฤติ (ศีล) ส่งเสริมการปลูกฝังคุณธรรมพื้นฐาน ความซื่อสัตย์ มีวินัย และมีน้ำใจ เพื่อให้อยู่ร่วมกับ
ผู้อื่นในสังคมได้อย่างสงบสุข 2) ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมจิตเพ่ือให้เกิดความมั่นคงทางจิตใจ (สมาธิ) 
ส่งเสริมความพร้อมในการเรียนรู้ และ 3) ข้อปฏิบัติสำหรับฝึกอบรมปัญญาเพื่อให้เกิดความรู้แจ้ง 
(ปัญญา) ส่งเสริมความคิดสร้างสรรค์ มีทักษะการวิเคราะห์และแก้ไขปัญหาต่าง ๆ    
 อย่างไรก็ตาม  การศึกษาในทางพระพุทธศาสนานั้น ไม่ใช่เพียงเพื่อตนเองเท่านั้น แต่เพ่ือ
การอยู่ร่วมกันอย่างกัลยาณมิตร ทุกเพศวัยจึงควรได้รับการปลูกฝังให้มีคุณธรรม จริยธรรมอย่าง
ต่อเนื่อง และที่สำคัญ ความรู้ต้องนำไปใช้ในชีวิตจริงได้ ไม่ใช่เพียงแค่ทฤษฎี แต่สามารถขับ เคลื่อน



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

198 

สังคมไปในทางที่ดีได้  เพื่อให้สามารถดำเนินชีวิตในสังคมได้อย่างมีคุณภาพและมีความสุขอย่าง
แท้จริง ดังนั้น มนุษย์ถือได้ว่าเป็นทรัพยากรมนุษย์ที่ต้องติดตามและส่งเสริมพัฒนาการให้เหมาะสม
ตามช่วงวัยแห่งชีวิต เพราะมนุษย์จำเป็นต้องพัฒนาด้านต่าง ๆ อย่างสม่ำเสมอเพื่อให้สามารถดำเนิน
ชีวิตรอดอยู่ได้ การจัดการเรียนการสอนเป็นเครื่องมืออย่างหนึ่งในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์  เพ่ือ
เสริมสร้างสมรรถนะ เพิ่มศักยภาพในการดำเนินชีวิต ทั้งด้านความรู้ ด้านสติปัญญา ด้านทักษะ ด้าน
เจตคติ และอื ่น ๆ ที ่เหมาะสมกับยุคสมัย ด้วยวิธีการให้การศึกษา อบรม สาธิต บรรยาย เทศน์ 
อภิปราย หรืออ่ืน ๆ  (โชติชวัล ฟูกิจกาญจน์, 2556: 104) 
 กระบวนการเรียนรู้ เป็นระบบการดำเนินการอย่างหนึ่งที่มีองค์ประกอบสมดุลของการทำ
ให้เป้าหมายที่กำหนดไว้บรรลุผล  หลักการพุทธวิธี  ให้ความสำคัญกับความเป็นมนุษย์ และมองมนุษย์
ว่ามีคุณค่า มีความดีงาม และความมีความสามารถ (ทิศนา แขมมณี , 2545: 68) หรืออาจกล่าวได้ว่า 
มีทัศนะอิงทางมนุษยนิยม ซึ่งตามหมายความของพจนานุกรมศัพท์ปรัชญา มนุษยนิยม หมายถึง 
ทรรศนะที่ถือว่า มนุษย์เป็นสิ่งหนึ่งในธรรมชาติ มีศักดิ์ศรี มีค่า และมีความสามารถที่จะพัฒนาตนเอง 
โดยอาศัยเหตุผลและวิธีการทางวิทยาศาสตร์ ไม่ต้องอาศัยอำนาจเหนื อธรรมชาติแต่อย่างใด และ
มนุษยนิยมตามทรรศนะของกลุ่มศาสนาบางกลุ่ม ถือว่า มนุษย์จะพัฒนาตนเองให้สมบูรณ์ได้ก็แต่              
โดยอาศัยหลักคำสอนทางศาสนา (ราชบัณฑิตยสถาน, 2540: 44) 
 กระบวนการเรียนรู้ที่มีหลักการให้ความสำคัญกับมนุษย์เป็นฐานคิด จะมีหลักการสำคัญ                
ต่อผู้เรียน คือ 1) มนุษย์มีความสามารถที่จะพัฒนาตนเองได้  มีศักยภาพและแรงจูงใจ 2) การเรียนรู้
ของมนุษย์เป็นกระบวนการภายใน อยู่ในความควบคุมของผู้เรียนแต่ละคน ผู้เรียนจะนำประสบการณ์ 
ความรู้ ทักษะและค่านิยมต่าง ๆ เข้ามาสู่การเรียนรู้ของตน 3) ความรู้สึกของผู้เรียนมีความสำคัญ              
ต่อการเรียนรู้มาก เพราะความรู้สึกและเจตคติของผู้เรียนมีอิทธิพลต่อกระบวนการเรียนรู้ของผู้เรียน      
4) มนุษย์ทุกคนมีลักษณะเฉพาะตน ความเป็นเอกัตบุคคล  จึงควรได้รับการส่งเสริมในการพัฒนา
ความเป็นเอกัตบุคคลของตน 
 กระบวนการเรียนรู้ที่มีหลักการให้ความสำคัญกับมนุษย์เป็นฐานคิด มีหลักสำคัญต่อผู้สอน 
คือ 1) คำนึงถึงความรู้สึกของผู้เรียน 2) สร้างเจตคติที่ดีต่อการเรียนรู้ 3) ใช้วิธีการสอนแบบชี้แนะ             
4) ทำหน้าที่อำนวยความสะดวกในการเรียนรู้ให้แก่ผู้เรียน 5) เข้าใจและส่งเสริมความแตกต่างระหว่าง
บุคคล ควรเปิดโอกาสและส่งเสริมให้ผู้เรียนได้พัฒนาคุณสมบัติเฉพาะตน 
 กระบวนการเรียนรู้ที ่มีหลักการให้ความสำคัญกับมนุษย์เป็นฐานคิด มีหลักสำคัญต่อ
กระบวนการเรียนรู้คือ 1) จัดบรรยากาศการเรียนรู้ที่ผ่อนคลายและเอ้ือต่อการเรียนรู้ 2) เน้นให้ผู้เรียน
เป็นศูนย์กลาง 3) เน้นการเรียนรู้แบบกระบวนการ เนื่องจากกระบวนการเรียนรู้เป็นเครื่องมือสำคัญ 
ที่บุคคลใช้ในการดำรงชีวิตและแสวงหาความรู้ต่อไป 4) เปิดโอกาสและส่งเสริมให้ผู้เรียนตัดสินใจ  
ด้วยตนเอง ลงมือกระทำเอง (ทิศนา แขมมณี, 2545: 70 - 71) 
 ผู้สอน เป็นองค์ประกอบหรือเป็นปัจจัยสำคัญอย่างหนึ่ง ในกระบวนการเรียนรู้ การศึกษา
ในพระพุทธศาสนานั ้น พระนามอย่างหนึ ่งของพระพุทธเจ ้า ท ี ่ปราชญ์ได ้ขนานถวายและ
พุทธศาสนิกชนนิยมกล่าวเรียกเสมอ คือคำว่า “พระบรมศาสดา หรือบรมครู” ซึ่งแปลว่า พระศาสดา            
ผู้ยอดเยี่ยมหรือ ผู้เป็นยอดของครู ทั้งมีบทสรรเสริญพุทธคุณถวายพระเกียรติว่า “สตฺถา เทวมนุสฺสานํ” 
แปลว่า พระศาสดาของทวยเทพและมนุษย์ทั้งหลายและคำเสริมพระคุณว่า“อนุตฺตโร ปุริสทมฺมสารถิ” 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

199 

แปลว่า เป็นสารถีฝึกคนได้ไม่มีใครยิ่งกว่า  (ม.ม.(ไทย)13/383/472) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 
2539 (เล่ม13): 472) ทั้งนี้ การสอนของพระพุทธเจ้าเป็นพุทธกิจประการหนึ่ง การสอนของพระพุทธ
องค์ เหมือนหงายของที่คว่ำ เปิดของที่ปิด ส่องประทีปในที่มืดให้คนได้เห็น  
 การวิเคราะห์ศักยภาพผู้เรียนแต่ละบุคคล เพ่ือจะได้ตรัสสอนเนื้อหาให้เหมาะสมกับบุคคล
นั้น เป็นพุทธวิธีอย่างหนึ่งในการสอน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงคำนึงถึงความแตกต่างระหว่างบุคคล                 
โดยแบ่งบุคคลออกเป็น 4 จำพวก (องฺ.จตุกก.(ไทย) (อุคฆฏิตัญญูสูตร)21/133/202) (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม 21): 202)  1) อุคฆฏิตัญญู (ผู้เข้าใจได้ฉับพลัน) ดังบัวที่โผล่พ้นเหนือพื้นน้ำ
ขึ้นมา พอสัมผัสรัศมีพระอาทิตย์ก็จะบานทันที คือผู้ที่มีกิเลสน้อยเบาบาง มีสติปัญญาแก่กล้า เพียงแค่              
ยกหัวข้อขึ ้นแสดงก็ร ู ้แจ้งถึงธรรมได้ สามารถสอนหรือให้คำแนะนำเพียงครั ้งเดียวก็สามารถ            
ทำความเข้าใจและปฏิบัติตามได้เลย 2) วิปจิตัญญู (ผู้เข้าใจต่อเมื่อขยายความ) ดังบัวที่เจริญเติบโต
ขึ้นมา พอดีกับผิวน้ำและจักบานในวันต่อมา คือ ผู้ที่มีกิเลสค่อนข้างน้อย มีอินทรีย์ปานกลาง ถ้าได้รับ
ฟังคำสั่งสอน ก็สามารถรู้แจ้งเห็นธรรมได้ สามารถสอนประกอบอธิบายคร่าว ๆ ก็เรียนรู้ได้แต่อาจจะ
ต้องหาข้อมูลเพิ่มเติมในการทำความเข้าใจ 3) เนยยะ (ผู้ที่พอจะแนะนำได้) ดังบัวที่ยังจมอยู่ในน้ำ             
รอคอยเวลาที่จะโผล่ขึ้นจากน้ำ และบานในวันต่อ ๆ ไป คือผู้ที่มีกิเลสยังไม่เบาบาง ต้องหมั่นพากเพียร
เล่าเรียน จึงสามารถรู้ธรรมได้ สามารถสอนได้แต่ต้องอธิบายเพิ่มอาจจะต้องปฏิบัติหรือสามารถ              
สาธิตให้ดูเพื่อเพิ่มความเข้าใจตามลำดับ 4) ปทปรมะ (ผู้ที ่สอนให้รู ้ได้เพียงตัวบทคือพยัญชนะ)                 
ดังบัวใต้น้ำในโคลนตมที่มิอาจโผล่พ้นน้ำอยู่เพียงใต้น้ำและเป็นอาหารของสัตว์น้ำ คือ ผู้ที่มีกิเลสหนา 
ไม่สามารถเข้าใจและไม่สามารถบรรลุธรรมอันวิเศษได้เลย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543: 143) 
 ดังนั้น ผู้วิจัยเห็นความสำคัญของการเรียนรู้ของมนุษย์ผ่านกระบวนการจัดการเรียนการ
สอน ที่ให้ความสำคัญกับคุณค่า และศักยภาพ ความสามารถของมนุษย์ที่ว่า สามารถพัฒนาตนเองได้ 
มีวิธีการกระบวนการอย่างไร ซึ ่งยังไม่มีงานวิจัยใดที ่ให้ความสำคัญกับกรณีศึกษาที ่ปรากฏใน
พระไตรปิฎกได้อย่างชัดเจนเกี่ยวกับพุทธวิธีการสอน ทั้งนี้ผู้วิจัยจะวิเคราะห์ผ่านพุทธวิธีการสอนของ
พระพุทธเจ้าในคัมภีร์พระไตรปิฎกโดยยกกรณีศึกษาผนวกกับหลักการสอนของพระพุทธเจ้า เพื่อให้
เห็นองค์ประกอบที่สำคัญของกระบวนการเรียนรู้คือ ผู้สอน ผู้เรียน เนื้อหาในการสอน วิธีการสอน และ
การประเมินผลการสอน ซึ่งเป็นเครื่องมือสำคัญในการนำพาผู้ฟังให้บรรลุธรรม การศึกษาหลักการทาง
พระพุทธศาสนาไม่ใช่เพียงแค่ทางทฤษฎีแต่เป็นทางปฏิบัติที่เสริมสร้างสันติให้กับสังคมอย่างแท้จริง  
 
วัตถุประสงค์การวิจัย 
 เพื ่อว ิเคราะห์พุทธวิธ ีการสอนในคัมภีร ์พระไตรปิฎก ด้านผู ้สอน ผู ้ เร ียน เนื ้อหา                 
วิธีการสอน และการประเมินผล 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการเก็บข้อมูลเอกสารจากคัมภีร์พระไตรปิฎก และวิเคราะห์
ประมวลผลพุทธวิธีการสอน 
 
 



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

200 

 การเก็บรวบรวมข้อมูล  
 การศึกษาวิจัยนี ้ เป็นการวิจ ัยเชิงคุณภาพ โดยศึกษาจากเอกสาร (Documentary 
Research) เน้นการศึกษาด้าน ผู้สอน ผู้เรียน เนื้อหา  วิธีการสอน และการประเมินผล ผู้วิจัยรวบรวม
ข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิ ได้แก่ คัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาไทย  ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พุทธศักราช 2539 และคัมภีร์อรรถกถา และเอกสารทุติยภูมิ  ที่เกี่ยวข้องกับวัตถุประสงค์การวิจัย  
 
 การวิเคราะห์ข้อมูล 
 ผู้วิจัย วิเคราะห์ข้อมูลจากเอกสารปฐมภูมิและทุติยภูมิ เพื่อประเมินหลักกระบวนการ
เรียนรู้ผ่านพุทธวิธีการสอน ด้านผู้สอน ผู้เรียน เนื้อหา วิธีการสอน และการประเมินผล จากพระสูตร
ต่าง ๆ ที่เก่ียวข้องกับประเด็นที่ต้องการศึกษาวิเคราะห์ โดยยกเหตุการณ์สมัยพุทธกาลมาประยุกต์ให้
เห็นตัวอย่างที่เก่ียวข้องกับพุทธวิธีการสอน 
 
ผลการวิจัย 
 ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยได้ศึกษาเอกสารปฐมภูมิและเอกสารทุติยภูมิที่
เกี่ยวข้องกับประเด็นที่ต้องการศึกษาวิเคราะห์ สามารถสรุปผลการศึกษาวิจัย ได้ดังนี้  
 1.  การวิเคราะห์ลักษณะสำคัญของผู้สอน  
  พระพุทธเจ้าทรงเป็นพระศาสดา ของเทวดาและมนุษย์ทั ้งหลาย ดังคำว่า “สตฺถา              
เทวมนุสฺสานํ” ดังนั้น พระองค์ย่อมมีพุทธลักษณะที่มีคุณลักษณะพิเศษ กอปรด้วยพระมหาบุรุษ
ลักษณะ 32 ประการ  มีพระวรกายสง่างาม ดังถ้อยคำของผู้กล่าวยกย่องพระองค์ที่ว่า “...พระสมณ 
โคดมมีพระรูปงดงาม น่าดู น่าเลื่อมใส มีพระฉวีวรรณผุดผ่องยิ่งนักดุจพรหม มีพระวรกายดุจพรหม 
ฯลฯ...ทรงมีอริยศีล  มีศีลที่เป็นกุศล ประกอบด้วยศีลที่เป็นกุศล ฯลฯ มีพระวาจาไพเราะ สุภาพ  
ประกอบด้วยถ้อยคำอ่อนหวานอย่างชาวเมือง นุ่มนวล เข้าใจง่ายฯ ...”  ดังนั้น การที่พระองค์ทรงมี
พุทธลักษณะทั้ง พระวรกาย พระวาจา และพระหฤทัยที่สมบูรณ์เพียบพร้อมด้วยบุคลิกลักษณะของ
พระมหาบุรุษดังกล่าว นำไปสู่ความเลื่อมใสศรัทธา ดังที่ว่า “...พระสมณโคดมจึงจัดว่าเป็นแขกของเรา 
ที่พวกเราควรสักการะ เคารพ นับถือ บูชา ฯลฯ...” (ม.ม. (ไทย) (จังกีสูตร) 13/425/534-535) (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539 (เล่ม13): 534-535)  ดังนั ้น ในฐานะพระศาสดาหรือผู ้สอนนั้น 
พระพุทธเจ้าทรงมีพระคุณ 3 ประการสำคัญ คือ 
  3.1 พระปัญญาคุณ 
   พระพุทธเจ้าทรงมีพระปัญญาคุณที่เกี ่ยวกับงานสอนโปรดเวไนยสัตว์ทั้งหลาย 
ได้แก่ญาณและปฏิสัมภิทา ที ่ทรงประกอบการวินิจฉัย หยั ่งรู ้สรรพสิ ่งดังพระสมัญญานามว่า 
“สัพพัญญู” (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2564: 14 ) ดังนั้น คำว่า ญาณ หรืออาจเรียก
ได้ว่า วิชา หรือความรู้ เป็นองค์ประกอบสำคัญของผู้สอน พระพุทธเจ้าทรงพระปัญญาคุณ กอปรด้วย
ทศพลญาณ (ม.มู.12 (ไทย) 12/148/144) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539 (เล่ม12): 144) คือ        
พระญาณอันเป็นกำลังในการประกาศพระศาสนาให้มั่นคง  



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

201 

   ทั้งนี้ พระพุทธเจ้าทรงมีปฏิสัมภิทา รวมถึงพระมหาสาวกรูปอื่น ๆ ด้วยเช่นกัน             
ซึ่งปฏิสัมภิทา (ขุ.อป. (ไทย) 33/229/418) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม 33): 418) คือ
การมีปัญญาแตกฉานในด้านต่าง ๆ  4 ประการ คือ 
   (1) อรรถปฏิสัมภิทา คือ ความเข้าใจในความหมายของถ้อยคำ ข้อความหรือ            
ข้อธรรมต่าง ๆ สามารถขยายความแยกแยะออกไปได้โดยพิสดาร  
   (2) ธรรมปฏิสัมภิทา คือ ความเข้าใจในหลักการหรือข้อธรรมต่าง ๆ สามารถ             
จับใจความของคำอธิบายที่กว้างขวางพิสดาร 
   (3) นิรุตติปฏิสัมภิทา คือ ความรู้แตกฉานในภาษา และรู้จักใช้ถ้อยคำชี้แจงแสดง
อรรถและธรรมให้คนอื ่นเข้าใจ และเห็นตามได้ หรือเรียกว่าปัญญาแตกฉานในนิรุตติ ซึ ่งคำว่า 
“นิรุตติ” นั้น พจนานุกรมราชบัณฑิตยสถานได้ให้ความหมายไว้ว่า หมายถึง “ปัญญาอันแตกฉาน             
ในนิรุตติ คือความเข้าใจในภาษา รู้จักใช้ถ้อยคำอธิบายให้คนเข้าใจ ตลอดจนรู้ภาษาต่าง ๆ อาจชักนำ
คนให้เชื่อถือหรือนิยมตามคำพูด กล่าวสั้น ๆ ว่า เข้าใจพูด” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 591) 
   (4) ปฏิภาณปฏิสัมภิทา คือ ความมีไหวพริบความมีไหวพริบ สามารถเข้าใจ               
คิดเหตุผลได้เหมาะสมทันการและมีความรู้ความเข้าใจชัด ในความรู้ต่าง ๆ ว่ามีแหล่งที่มา มีประโยชน์
อย่างไร สามารถเชื่อมโยงความรู้ทั้งหลายเข้าด้วยกัน สร้างความคิดและเหตุผลขึ้นใหม่ได้ แปลสั้น ๆ 
ว่า ปัญญา แตกฉานในปฏิภาณ (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2564: 17) คำว่า “ปฏิภาณ” 
พจนานุกรมราชบัณฑิตยสถานให้ความหมายไว้ว่า “ เชาวน์ไวในการกล่าวแก้หรือโต้ตอบเป็นต้นได้
ฉับพลันทันทีและแยบคาย ” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2546: 647) 
  3.2 พระวิสุทธิคุณ  เป็นองค์คุณที่สำคัญของผู้สอนอย่างยิ่งที่จะทำให้ผู้เรียนเชื่อถือและ
เลื่อมใส สำหรับพระพุทธเจ้าแล้ว พระองค์ทรงกอปรด้วยพระวิสุทธิคุณ ทำให้ภิกษุทั้งหลายได้แสดง
ความรู้สึกของตนต่อพระพุทธองค์ในเรื่องการทรงสั่งสอนธรรม ดังท่านพระสารีบุตรได้รวบรวมถ้อยคำว่า
ในสังคีติสูตร เป็นลักษณะสรรเสริญพระวิสุทธิคุณของพระพุทธเจ้าในลักษณะที่ว่า พระตถาคตทรง             
มีกายสมาจาร (ความประพฤติทางกาย)...วจีสมาจาร (ความประพฤติทางวาจา) ...มโนสมาจาร (ความ
ประพฤติทางใจ) บริสุทธิ์ ไม่ทรงมีกายทุจริต วจีทุจริต มโนทุจริต ฯลฯ  (ที.ปา.(ไทย) (สังคีติสูตร) 
11/305/267)  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม11): 267)  
   อย่างไรก็ตาม คุณลักษณะสำคัญประการอื่น ๆ ของผู้สอน ที่เรียกว่าเป็นองค์คุณ
แห่งกัลยาณมิตรแก่ผู้เรียน ย่อมเป็นส่วนประกอบสำคัญในการเสริมสร้างความศรัทธา เลื่อมใส หรือ
ความมั ่นใจให้แก่ผู ้เรียนต่อตัวผู ้สอนหรือครู มี 7 ประการ (องฺ.สตฺตก.(ไทย) (ทุติยนิมิตสูตร) 
23/37/57) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม23): 57) ดังนี้ 
   (1) มีความน่ารัก เป็นกันเอง หรือเป็นที่รักที่พอใจ (ปิโย) หมายถึงผู้สอนที่อยู่ใน
ฐานะแห่งการไว้วางใจ และรู้สึกสนิทสนมของผู้เรียน ชวนให้อยากเข้าไปปรึกษาหารือ ไต่ถาม หรือ
บอกกล่าวเรื่องสำคัญได้อย่างตรงไปตรงมา  
   (2) มีความน่าเคารพ นับถือ (ครุ) หมายถึง ผู ้สอนที ่มีล ักษณะอยู ่ในฐานะ                      
ปูชนียบุคคล น่าเคารพ นับถือ ทำให้เกิดความรู้สึกอบอุ่นใจ เป็นที่พ่ึงและควรค่าแก่การกราบไหว้ 



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

202 

   (3) มีบุคลิกน่ายกย่อง สรรเสริญ (ภาวนีโย) หมายถึงผู้สอนที่มีคุณลักษณะที่ควรค่า
แก่การยกย่อง สรรเสริญ น่าเชื่อถือ ทรงคุณคือความรู้และภูมิปัญญาแท้จริง  ทั้งเป็นผู้ฝึกอบรมและ
ปรับปรุงตนอยู่เสมอ ควรเอาอย่าง ทำให้ระลึกและเอ่ยอ้างด้วยความซาบซึ้ง ภูมิใจ  
   (4) มีศิลปะการรู้จักพูด รู ้จักใช้ถ้อยคำวาจา หรือเป็นนักพูด (วตฺตา)  หมายถึง
ผู้สอนที่มีศิลปะและศาสตร์ในการพูด รู้จักชี้แจงให้เข้าใจ รู้ว่าเมื่อไรควรพูดอะไร อย่างไร  คอยให้
คำแนะนำว่ากล่าวตักเตือน เป็นที่ปรึกษาท่ีดีแก่ผู้เรียน  
   (5) มีความอดทนต่อถ้อยคำ (วจนกฺขโม) หมายถึงผู้สอนที่ควรมีความอดทนต่อ
คำพูด คำเสนอแนะวิพากษ์วิจารณ์ของผู ้เรียน พร้อมที ่จะรับฟังคำปรึกษาซักถาม ไม่ฉุนเฉียว                    
เกรี้ยวกราดขาดสติ 
   (6) มีเทคนิคการสอนได้อย่างล้ำลึก (คมฺภีรญฺจ กถํ กตฺตา) หมายถึงผู้สอนที่มีทั้ง
ศาสตร์และศิลป์แห่งการสอนได้อย่างล้ำลึก ลึกซึ้ง  สามารถอธิบาย ขยายความเรื่องยุ่งยากซับซ้อน            
ให้เข้าใจง่าย ทำเรื่องยากให้เป็นเรื่องง่าย และสอนให้ผู้เรียน เรียนรู้เรื่องราวที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้นไปได้ ทั้งใน
ระดับเบื้องต้น ระดับกลาง และระดับสูงสุดของเรื่องนั้น ๆ ที่จะสอน  
   (7) ไม่ชักนำในสิ ่งที ่ไม่ควร  (โน จฏฺฐาเน นิโยชเย)  หมายถึง ผู ้สอนไม่ชักนำ 
หรือไม่แนะนำผู้เรียนในเรื่องเหลวไหลหรือชักจูงในทางเสื่อมเสีย (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต) , 
2543: 238) 
  3.3 พระกรุณาคุณ 
   คุณลักษณะสำคัญอย่างหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงอนุเคราะห์โลก ดังพุทธจริยาวัตร
ที่ว่า “โลกัตถจริยา” ทรงประพฤติบำเพ็ญประโยชน์แก่โลก พระพุทธองค์ทรงโปรดสัตว์ เพ่ือให้เข้าถึง
ธรรม หลุดพ้นจากกิเลส ราคะ โทสะ โมหะ ในฐานะหน้าที่ของพระพุทธเจ้าหรือที่ว่า “พุทธัตถจริยา”      
(พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543: 114) ดังคำสรรเสริญที่ว่า “(พระสมณโคดม)...ประทับนั่งดำริ
แต่สิ่งที่เป็นประโยชน์แก่ผู้อื่น สิ่งที่เป็นประโยชน์แก่โลกทั้งปวงเท่านั้น...” (ม.ม.(ไทย)13/387/481) 
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม13): 481) พุทธกิจที่แสดงออกถึงพระมหากรุณาธิคุณ           
ของพระพุทธเจ้า ที่พระองค์ทรงอนุเคราะห์ชาวโลก พุทธกิจประจำวันนั้น แต่ละวันที่ผ่านไปเป็นไป          
เพื่อประโยชน์แก่ผู้อื่น ดังเช่น คราวที่เสด็จไปตามเสนาสนะของพระภิกษุสงฆ์พร้อมด้วย พระอานนท์ 
ได้ทอดพระเนตรเห็นภิกษุรูปหนึ่ง  อาพาธเป็นโรคท้องร่วง นอนกลิ้งเกลือกไปมาบนปัสสาวะและ
อุจจาระของตนเอง ไม่มีผู ้ดูแล พระพุทธเจ้าจึงเสด็จเข้าไปหา ตรัสให้พระอานนท์ไปตักน้ำมา 
พระพุทธเจ้าทรงราดน้ำ ส่วนพระอานนท์ขัดสี พระพุทธเจ้าทรงประคองศีรษะภิกษุอาพาธรูปนั้นขึ้น    
ส่วนพระอานนท์ยกเท้าวางบนเตียง  เสร็จแล้วพระพุทธเจ้าจึงทรงประชุมสงฆ์ ทรงสอบถามเรื่องนั้น 
และตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอไม่มีมารดา ไม่มีบิดาผู้คอยพยาบาล ภิกษุทั้งหลาย ถ้าพวกเธอ                
ไม่พยาบาลกันเอง ใครเล่าจะคอยพยาบาลพวกเธอ ภิกษุทั้งหลาย ผู้จะพยาบาลเราก็จงพยาบาลภิกษุ
ไข้เถิด ถ้ามีอุปัชฌาย์ ๆ พึงพยาบาลภิกษุไข้นั้นจนตลอดชีวิต จนกว่าเธอจะตาย ฯลฯ ถ้าไม่มีอุปัชฌาย์
...สงฆ์ต้องพยาบาลภิกษุไข้นั ้น ถ้าไม่พยาบาล ต้องอาบัติทุกกฏ” (วิ.มหา.(ไทย) 5/365/240)       
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม 5): 240 
 
 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

203 

 2. การวิเคราะห์ลักษณะสำคัญของผู้เรียน 
  พุทธวิธีในการสอนเวไนยสัตว์ หมายถึง ผู้ควรแนะนำสั่งสอนได้ ผู ้พึงดัดได้สอนได้ 
(ราชบัณฑิตยสถาน, 2546 : 1086) ทั้งนี้พระพุทธเจ้าทรงรู้ ทรงคำนึงถึงและทรงสอนให้เหมาะสม 
ตามความแตกต่างระหว่างบุคคล เช่น คำนึงถึงจริต 6 หมายถึง ความประพฤติปกติ  ความประพฤติ
ซึ่งหนักไปทางใดทางหนึ่ง  เป็นพื้นเพของจิต อุปนิสัย แห่งพฤติกรรมของคน  ได้แก่ 1) ผู้มีราคจริต คือ
มีพฤติกรรม อุปนิสัยหนักไปทางรักสวยรักงาม 2) ผู้มีโทสจริต  คือมีพฤติกรรม อุปนิสัยหนักไปทาง                
ใจร้อน หงุดหงิด 3) ผู้มีโมหจริต คือมีพฤติกรรม อุปนิสัยหนักไปทางเขลา เหงาซึม งมงาย 4) ผู้มีสัทธา
จริต คือมีพฤติกรรม อุปนิสัยหนักไปทางมีจิตซาบซึ้ง ชื่นบาน  น้อมใจเลื่อมใสโดยง่าย 5) ผู้มีพุทธิจริต
หรือญาณจริต คือ มีพฤติกรรม อุปนิสัยหนักไปทางใช้ความคิดพิจารณา  และ 6) ผู้มีวิตกจริต คือ             
มีพฤติกรรม อุปนิสัยหนักไปทางนึกคิดจับจดฟุ้งซ่าน  (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 2543: 221) 
  การพิจารณาความแตกต่างระหว่างบุคคลของผู้เรียน เป็นหลักสำคัญในการวางแผน
เพื่อพัฒนาบุคคลนั้น ๆ ให้เกิดการเรียนรู้เรื่องใดเรื่องหนึ่งในทางผลสัมฤทธิ์ อย่างที่พระพุทธเจ้าได้ 
ทรงพิจารณาเมื่อก่อนเสด็จออกประกาศพระศาสนาในลักษณะที่ว่า สัตว์ทั้งหลาย ผู้มีธุลีในตาน้อย
หรอืมีธุลีในตามากก็มี มีอินทรีย์แก่กล้าหรือมีอินทรีย์อ่อนก็มี  มีอาการดีหรือมีอาการทรามก็มี สอนให้
รู้ได้ง่ายหรือสอนให้รู้ได้ยากก็มี อุปมาเหมือนกอดอกบัว บางดอกยังไม่พ้นน้ำ บางดอกอยู่เสมอน้ำ  
บางดอกพ้นน้ำ ไม่แตะน้ำ ฉันใด บุคคลที่มีอุปนิสัยแตกต่างกัน สอนให้รู้ ได้ง่ายก็มี สอนให้รู้ได้ยากก็มี 
ฉันนั้น (วิ.มหา.(ไทย) 4/9/14) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม 4): 14) 
  จากความแตกต่างระหว่างบุคคล พระพุทธเจ้าทรงปรับวิธีสอนให้เหมาะกับบุคคล              
แม้สอนเรื่องเดียวกันแต่ต่างบุคคลอาจใช้ต่างวิธีกัน นอกจากนั้นยังทรงคำนึงถึงความพร้อมของผู้เรียน
แต่ละคนเป็นราย ๆ ไปด้วย  ว่าในแต่ละคราวหรือเมื่อถึงเวลานั้น ๆ เขาควรเรียนอะไร แค่ไหนเพียงไร 
ดังเช่นกรณีของพระเมฆิยะ เห็นสถานที่ในป่าอัมพวันน่ารื ่นรมย์ คิดว่าเป็นสถานที่ที ่เหมาะแก่               
การบำเพ็ญเพียร จึงเข้าเฝ้าขออนุญาตพระพุทธเจ้าไปบำเพ็ญเพียร ณ ป่านั ้น แต่พระพุทธเจ้า                
ทรงทราบว่า ญาณของพระเมฆิยะยังไม่แก่กล้าพอที่จะไปบำเพ็ญเพียรอยู่ผู้เดียวให้เกิดผลสำเร็จได้               
จึงทรงทัดทานให้พระเมฆิยะรอก่อนที่จะมีภิกษุรูปอื่นมาเสียก่อน เป็นการแสดงให้เห็นว่าพระองค์           
ทรงมีพระทัยเยื่อใยเมตตา เปิดโอกาสให้พระเมฆิยะกลับมาเฝ้าทูลถามเมื่อมีเหตุขัดข้องอะไรขึ้น              
ในที่สุดก็ทรงอนุญาตเมื่อพระเมฆิยะคะยั้นคะยอ พระเมฆิยะเมื่อไปอยู่ป่าอัมพันวันแต่เพียงผู้เดียว              
ได้เกิดอกุศลวิตกในจิต ไม่สามารถระงับให้สงบลงได้เนื่องจากตนเองยังญาณไม่แก่กล้าพอ จึงกลับไป
เฝ้าพระพุทธเจ้า และกราบทูลเรื่องราวดังกล่าวให้ทรงทราบ  พระองค์จึงตรัสสอนเรื่องธรรม 5 ประการ
ที่จะช่วยให้เจโตวิมุตติแก่กล้า ได้แก่ (1) มีกัลยาณมิตรค่อยชี้แนะตักเตือน (2) มีศีลบริสุทธิ์ (3) มีการ
ร่วมสนทนาธรรมที่ช่วยชำระจิตให้ปลอดโปร่งผ่องใส (4) มีการบำเพ็ญกุศลธรรมอย่างจริงจัง และ                             
(5) มีการฝึกฝนบ่มปัญญา (ขุ.อุ.(ไทย) 25/31/231) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , 2539 (เล่ม25): 
231) ให้แก่พระเมฆิยะจนท่านสามารถฝึกฝนอบรมตนบรรลุธรรมได้ในที่สุด 
  ดังนั้น การวิเคราะห์ผู้เรียนเพื่อให้เห็นถึงบุคลิกลักษณะ ทั้งด้านอารมณ์จิตใจ สติปัญญา 
เป็นเรื ่องจำเป็นเพื ่อจะหาวิธีการสอนให้เหมาะสมกับผู ้เร ียนแต่ละคน ดังกรณีของพระเมฆิยะ                
ที่พระพุทธเจ้าทรงปล่อยให้เกิดการเรียนรู้ปัญหาด้วยตนเองจากประสบการณ์ตรง ว่ ามีปัญหาอะไร 
และควรมีการแก้ไขอย่างไร ดังนั้นประเด็นที่ว่าควรแก้ไขอย่างไรก็เป็นหน้าที่ของผู้สอนว่า เมื่อมีปัญหา



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

204 

ลักษณะนั้น ควรมีวิธีการอย่างไรแก้ไข โดยผู้เรียนพบปัญหาด้วยตนเอง และผู้สอนก็ใช้วิธีการที่ตรงกับ
ปัญหานั้น ๆ  
  การสอนโดยให้ผู้เรียนลงมือทำด้วยตนเอง ซึ่งจะช่วยเห็นผู้เรียนเกิดความรู้ความเข้าใจ
จากประสบการณ์ตรง  ดังเช่น พระพุทธเจ้าทรงสอนพระจูฬปันถกผู้มีปัญญาน้อย โง่เขลา เข้าใจเรื่อง
ที่สอนได้ยาก  พระองค์ก็ทรงใช้วิธีด้วยการให้พระจูฬปันถกนำผ้าขาวไปลูบคลำ ด้วยบริกรรมว่า               
“รโชหรณํ” เมื่อลูบคลำแล้วบ่อย ๆ ทำให้ผ้าขาวนั้นเศร้าหมอง แปดเปื้อนด้วยธุลีสิ่งสกปรก  ทำให้
เข้าใจว่าผ้าขาวในเบื้องต้น ได้กลายเป็นผ้าที่เปื ้อนด้วยสิ่งสกปรกธุลีต่าง ๆ ไม่ตั้งอยู่ในความเที่ยง 
คงทนถาวร เกิดความรู้แจ้งเห็นจริงได้ว่า สังขารทั้งหลายก็ เช่นกัน มีความสิ้นไปและเสื่อมไปเป็น
ธรรมดา และได้เจริญวิปัสสนาจนบรรลุพระอรหันต์ (วัดพระธรรมกาย, 2558: 77)    
  การสอนโดยให้ผู ้เรียนได้เรียนรู้ประสบการณ์ด้วยตนเอง เช่น กรณี กิสาโคตมีเถรี  
ก่อนที่จะขอบวช  นางกิสาโคตรมี มีบุตร 1คน และบุตรได้เสียชีวิต ทำให้นางเศร้าโศกเสียใจอย่างมาก 
ได้นำศพบุตรไปสถานที ่ต่าง ๆ เพื ่อหวังว่าจะรักษาบุตรได้ เนื ่องด้วยนางไม่เคยเห็นความตาย                
มาก่อน ว่าเป็นอย่างไร นางนำบุตรตระเวนไปทั ่วด้วยหวังว่าได้ยาที ่รั กษาบุตรได้ จนในที ่สุด               
ได้มีชาวบ้านคนหนึ่งได้ชี้นำให้ไปหาพระพุทธเจ้า ด้วยว่าพระองค์สามารถช่วยเหลือนางได้ จากนั้น       
นางกิสาโคตมีได้เข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า ทูลขอให้พระองค์ช่วยให้บุตรตนมีชีวิต พระพุทธเจ้าทรงทราบ
ความเป็นไปของนาง จึงใช้วิธีแห่งกุศโลบายให้นางเข้าใจเรื ่องความตาย จึงได้บอกให้ตระเวน              
ไปตามหมู่บ้านต่าง ๆ เพื่อขอเมล็ดพันธุ์ผักกาด มาเป็นเครื่องปรุงยารักษาบุตร  โดยมีข้อแม้ว่า บ้านที่
ขอเมล็ดพันธุ์ผักกาดนั้น  ต้องไม่มีบุตรหรือธิดาที่เคยตายเลย นางก็รับปาก จากนั้นนางกิสาโคตมี
เดินทางตระเวนไปตามหมู่บ้านต่าง ๆ เพื่อขอเมล็ดพันธุ์ผักกาด แต่ก็ไม่พบบ้านไหน ที่ว่าไม่เคยมีบตุร
หรือธิดาไม่เคยตาย จึงได้เข้าใจสัจธรรมแห่งชีวิต (วัดพระธรรมกาย, 2558: 143)   
 3. การวิเคราะห์ลักษณะสำคัญของเนื้อหา 
  เนื้อหาที่สอนสอดคล้องกับสภาพปัญหาในวิถีชีวิต หมายถึงว่า เนื้อหาที่พระพุทธเจ้า
ทรงสอนนั้น พระองค์ทรงสอนสิ่งที่รู้เห็นเข้าใจง่ายหรือรู้เห็นเข้าใจอยู่แล้ว ไปหาสิ่งที่เห็นเข้าใจไดย้าก 
เช่น สอนหลักอริยสัจ 4 โดยตรัสให้ผู้เรียนพิจารณาความเป็นอยู่ สภาพชีวิตตนเอง ซึ่ งส่วนมากแล้ว
เป็นปัญหาชีวิตที่คนมองเห็นประสบอยู่โดยธรรมดากันอยู่แล้วทุกคน สภาพปัญหาหรือความทุกข์ยาก
นั้นคือ ความทุกข์ในอริยสัจ ซึ่งเป็นผลประสบภาวะนั้นอยู่ (ทุกข์) แล้วตรัสให้พิจารณาถึง สาเหตุ             
แห่งปัญหาหรือทุกข์นั้นอย่างละเอียด (สมุทัย) เมื่อทราบสาเหตุแล้วแห่งปัญหานั้นแล้ว ก็พิจารณา 
แนวทางการแก้ปัญหาให้ถูกต้องตามที่ควรจะเป็น (มรรค) ปัญหาหรือความทุกข์นั้นก็ย่อมหมดไปได้ 
(นิโรธ) ซึ่งเป็นกระแสแห่งความเชื่อมโยงสัมพันธ์กันและกัน  
  เนื้อหาที่สอนมีการกำหนดระดับของเนื้อหา หมายถึง พระพุทธเจ้าทรงสอนเนื้อเรื่องที่
ค่อย ๆ ลุ่มลึกลงไปตามลำดับและต่อเนื่องกันไป ซึ่งเรียกว่า แบบอนุบุพพิกถา หมายถึง สอนไป
ตามลำดับจากง่ายไปหายาก เพื่อขัดเกลาอัธยาศัยของผู้ฟังในเบื้องต้น ให้ประณีตขึ้นไปเป็นชั้น ๆ               
จนพร้อมที่จะทำความเข้าใจในธรรมส่วนปรมัตถ์   มี 5 เรื ่องได้แก่ 1) ทานกถา เรื ่องการให้ทาน         
2) สีลกถา เรื่องการรักษาศีล 3) สัคคกถา เรื่องสวรรค์ 4) กามาทีนวกถา เรื่องโทษ ความต่ำทราม 
ความเศร้าหมองแห่งกาม และ 5) เนกขัมมานิสังสกถา เรื่องอานิสงส์แห่งการออกจากกาม (ที.มหา.(ไทย) 
10/75/42)  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม10): 42) 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

205 

  เนื ้อหาที ่สอนประยุกต์ตามภูมิร ู ้ เด ิมของผู ้ฟ ัง หมายถึง พระพุทธเจ้าทรงสอน                   
โดยคำนึงถึงภูมิรู้เดิมของผู้ฟังสร้างความเข้าใจร่วมกันในเรื่องที่ผู้ฟังรู้อยู่แล้ว และประสานหลักการ
ของพระองค์กับหลักการของผู้ฟังเพื่อให้เกิดการประสานหลักการที่เข้าใจได้ ง่ายขึ้นเชิงเปรียบเทียบ 
ดังเช่นทรงสอนชฏิล 3 พ่ีน้อง ได้แก่ อุรุเวลกัสสปะ นทีกัสสปะ และคยากัสสปะ ซึ่งเป็นผู้มีวัตรปฏิบัติ
ในการบูชาไฟทั้งสามพี่น้อง  หลังจากพระพุทธองค์ได้ทรงแสดงพุทธานุภาพต่าง ๆ ให้เป็นที่ประจักษ์
และยำเกรงต่อชฎิลทั้งสามพี่น้องแล้ว ได้ตรัสสอนธรรมแก่ภิกษุที่เคยเป็นชฎิลมาก่อน และประพฤติ
วัตรด้วยการบูชาไฟ มีความรู้เข้าใจถึงความร้อนจากกองไฟ พระพุทธเจ้าได้ตรัสสอนสิ่งที่เรียกว่า 
“ความร้อน” ในแบบของพระองค์ คือ อายตนะทั้งภายในและภายนอกเป็นของร้อน ในลักษณะที่ว่า 
จักษุ (ตา) เป็นของร้อน รูปทั้งหลายเป็นของร้อน จักขุวิญญาณเป็นของร้อน จักขุสัมผัสเป็นของร้อน 
เพราะจักขุสัมผัสเป็นปัจจัยก็เป็นของร้อน โสตะ (หู) เป็นของร้อน เสียงทั้งหลายเป็นของร้อน ฯลฯ  
ฆานะ (จมูก) เป็นของร้อน กลิ่นทั้งหลายเป็นของร้อนฯลฯ ชิวหา (ลิ้น) เป็นของร้อน รสทั้งหลายเป็น
ของร้อน ฯลฯ กายเป็นของร้อน โผฏฐัพพะ (สิ่งที่กายสัมผัสถูกต้อง) ทั้งหลายเป็นของร้อน ฯ มนะ (ใจ) 
เป็นของร้อน ธรรมทั้งหลายเป็นของร้อน ฯลฯ  ร้อนเพราะไฟคือราคะ เพราะไฟคือโทสะ เพราะไฟคือ
โมหะ ร้อนเพราะความเกิด เพราะความแก่ เพราะความตาย  เพราะความโสก เพราะความคร่ำครวญ 
เพราะทุกข์ เพราะโทมนัส และเพราะความคับแค้นใจ (วิ.มหา.(ไทย) 4/54/63-64) (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม4): 63-64 ) 
 4. การวิเคราะห์ลักษณะสำคัญของวิธีการสอน 
  หลักการเกี่ยวกับวิธีการสอนของพระพุทธเจ้า มีหลากหลายวิธี โดยพระองค์จะทรง
พิจารณาจากบุคคลที่กำลังจะตรัสสอน ถ้ามีระดับสติปัญญาน้อย ก็จะทรงสอนธรรมะอีกรูปแบบหนึ่ง 
ผู้มีปัญญามาก ก็จะใช้อีกรูปแบบหนึ่ง  
  อย่างไรก็ตาม พุทธวิธีในการสอน มีรูปแบบหรือกลวิธีที ่ทำให้ผู ้ฟังเข้าใจได้ง่ายขึ้น 
พระพุทธเจ้าทรงมีกลวิธีหรือวิธีประกอบการสอนหลายลักษณะที่เหมาะสมกับเนื้อหา คือ 
  4.1 การยกอุทาหรณ์และการเล่านิทานประกอบคำอธิบาย ช่วยทำให้ผู้ฟังเข้าใจง่าย
และชัดเจน ทั้งช่วยทำให้จำแม่น เกิดความเพลิดเพลิน ทำให้การสอนมีอรรถรสมากยิ่งขึ้น เนื่องด้วย
ตัวละครในนิทานจะมีเอกลักษณ์เฉพาะตน ตัวร้าย ตัวดี สื่อถึงความดี ความชั่วในบุคลิกภาพของ             
ตัวละครนั้น ๆ ในพระไตรปิฎก มีชาดกเรื่องเล่าที่เกี่ยวข้องกับหลักธรรมประกอบมากถึง 547 เรื่อง 
ลักษณะการตั้งชื่อชาดก โดยส่วนมากนำชื่อพระโพธิสัตว์ที่ปรากฏในชาดกนั้น ๆ มาตั้งชื่อชาดก เช่น 
เสริววาณิชชาดก พระโพธิสัตว์เสวยพระชาติเป็นพ่อค้าชื่อเสรีวะ บางชาดกใช้หัวข้อธรรมที่ปรากฏใน
คาถานั้น ๆ มาตั้งชื่อชาดก เช่น อปัณณกชาดก กล่าวถึงธรรมคือการปฏิบัติไม่ผิดและการปฏิบัติผิด  
บางชาดกใช้สถานที่ที่กล่าวถึงในคาถานั้น ๆ มาตั้งชื่อชาดก เช่น วัณณุปถชาดก กล่าวถึง ความเพียร
พยายามในการขุดหาน้ำกลางทะเลทรายจนได้น้ำมาใช้บริโภค เป็นต้น (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 (เล่ม 27): 10) 
  4.2 การเปรียบเทียบด้วยข้ออุปมา ช่วยทำให้ผู้ฟังเข้าใจเรื่องลึกซึ้งเข้าใจยาก ได้เข้าใจ
ง่ายขึ้น  มักใช้ในการอธิบายสิ่งที่เป็นนามธรรม  เปรียบให้เห็นชัดด้วยสิ่งที่เป็นรูปธรรม เช่น “ตัณหา
ย่อมเจริญแก่มนุษย์ผู้ประพฤติประมาท เหมือนเถาย่านทรายเจริญอยู่ในป่า เขาย่อมเร่ร่อนไปมา
เหมือนวานรที่ต้องการผลไม้ เที่ยวเร่ร่อนไปมาในป่า ฉะนั้น” หรือ “ส่วนบุคคลใดครอบงำตัณหา                



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

206 

ที่เลวทรามนั้นซึ่งล่วงได้ยากในโลกไว้ ความโศกย่อมตกไปจากบุคคลนั้น เหมือนหยาดน้ำกลิ้งตกไป 
จากใบบัว ฉะนั้น” (ขุ.ธ.(ไทย) 25/334-336/137-138) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม 25): 
137-138)   
  4.3 การใช้อุปกรณ์การสอน สมัยพุทธกาล ย่อมไม่มีอุปกรณ์หรือเครื่องมือ สื่อชนิดใด ๆ 
ที่จัดทำขึ้นเพื่อใช้ในการสอนโดยเฉพาะเหมือนสมัยปัจจุบัน แต่อาศัยวัตถุสิ่งของที่มีในธรรมชาติ หรือ
เครื ่องใช้ต่าง ๆ ที ่ผู ้คนใช้กันอยู ่มาเป็นเครื ่องมือประกอบการสอน เช่น พระพุทธเจ้าตรัสสอน              
พระราหุล ให้รู ้จักการพิจารณากายกรรม  แล้วตรัสถามว่า “ราหุล กระจก มีประโยชน์อย่างไร”             
พระราหุลทูลตอบว่า “มีประโยชน์สำหรับส่องดู พระพุทธเจ้าข้า” แล้วพระพุทธเจ้าตรัสสอนว่า             
“อย่างนั้นเหมือนกันราหุล  บุคคลควรพิจารณาให้ดีแล้วจึงทำกรรมทางกาย พิจารณาให้ดีแล้วจึงทำ
กรรมทางวาจา พิจารณาให้ดีแล้วจึงทำกรรมทางใจ ฯลฯ”  (ม.ม.(ไทย) (จูฬราหุโลวาทสูตร) 13/108-
109/117-119)  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม 13): 117-119) 
  สรุปได้ว ่า กรณีการใช้ว ิธ ีสอน คือเหตุการณ์น้ำในภาชนะสำหรับล้างพระบาท
พระพุทธเจ้า 1) น้ำที่เหลือนิดหน่อยในภาชนะ ก็สอนหลักธรรมะ 1 ประเด็น 2) น้ำในภาชนะที่เททิ้ง
ไปแล้ว ก็สอนธรรมะ 1 ประเด็น 3) ภาชนะที่ไม่มีน้ำและคว่ำไว้ สอนธรรมะ 1 ประเด็น และ4) 
ภาชนะน้ำที ่หงายขึ้นก็สอนธรรมะ อีก 1 ประเด็น อีกทั ้งพระพุทธเจ้ายังใช้กระจกเป็นฐานคิด
ประกอบการสอน  การกระทำทั้งด้านกาย วาจาและใจของบุคคลให้สะท้อนมองตนเองพิจารณา
ตนเองทั้งสามด้าน 
  4.4 การทำเป็นตัวอย่าง ซึ่งเป็นวิธีสอนที่ดีที่สุดอย่างหนึ่ง เป็นการสอนแบบไม่ต้อง
กล่าวสอน พระพุทธเจ้าทรงเป็นผู้นำที่ดี มีพระจริยาวัตรอันดีงาม เช่น คราวที่เสด็จไปตามเสนาสนะ
ของพระภิกษุสงฆ์พร้อมด้วยพระอานนท์ ได้ทอดพระเนตรเห็นภิกษุรูปหนึ่ง  อาพาธเป็นโรคท้องร่วง 
นอนกลิ้งเกลือกไปมาบนปัสสาวะและอุจจาระของตนเอง ไม่มีผู้ดูแล พระพุทธเจ้าจึงเสด็จเข้าไปหา 
ตรัสให้พระอานนท์ไปตักน้ำมา พระพุทธเจ้าทรงราดน้ำ ส่วนพระอานนท์ขัดสี พระพุทธเจ้าทรง
ประคองศีรษะภิกษุอาพาธรูปนั้นขึ้น ส่วนพระอานนท์ยกเท้าวางบนเตียง เสร็จแล้วพระพุทธเจ้าจึงทรง
ประชุมสงฆ์ ทรงสอบถามเรื่องนั้น และตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอไม่มีมารดา ไม่มีบิดาผู้คอย
พยาบาล ภิกษุทั้งหลาย  ถ้าพวกเธอไม่พยาบาลกันเอง  ใครเล่าจะคอยพยาบาลพวกเธอ ภิกษุทั้งหลาย 
ผู้จะพยาบาลเราก็จงพยาบาลภิกษุไข้เถิด ถ้ามีอุปัชฌาย์ ๆ พึงพยาบาลภิกษุไข้นั ้นจนตลอดชีวิต 
จนกว่าเธอจะตาย ฯลฯ ถ้าไม่มีอุปัชฌาย์ ...สงฆ์ต้องพยาบาลภิกษุไข้นั้น  ถ้าไม่พยาบาล ต้องอาบัติ             
ทุกกฏ” (วิ.มหา.(ไทย) 5/365/240) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม5): 240) 
  4.5 การเล่นภาษา เล่นคำ และใช้คำในความหมายใหม่ เป็นเรื่องของความสามารถ  
ในการใช้ภาษาผสมกับปฏิภาณของผู ้สอน ข้อนี ้เป็นการแสดงให้เห็นถึงพระปรีชาสามารถของ
พระพุทธเจ้า เมื่อผู้ใดทูลถามมาเป็นคำร้อยกรอง พระองค์ก็ทรงตอบเป็นคำร้อยกรองไปทันที ในด้าน
การสอนธรรมพระองค์ทรงรับเอาคำศัพท์ที่มีอยู ่แต่เดิมในลัทธิศาสนาเก่ามาใช้ เช่น พระพรหม                
ในศาสนาพราหมณ์-ฮินดู พระองค์ก็ทรงนำมาใช้ในความหมายของหลักธรรม คือ พรหมวิหารธรรม
ตามแนวทางพระพุทธศาสนา หมายถึง ธรรมสำหรับผู้ประเสริฐ 4 ประการได้แก่ เมตตา กรุณา มุทิตา 
และอุเบกขา และทิศ 6 เป็นการประยุกต์เรื่องที่รู้กันโดยทั่วไปมาใช้เป็นความหมายของหลักธรรม เช่น
มารดาบิดาผู้เป็นทิศเบื้องหน้า ท่านอนุเคราะห์บุตรโดยห้ามทำความชั่วและให้ตั้งอยู่ในความดี  ส่วน



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

207 

บุตรก็พึงเลี้ยงดูแลท่านตอบแทน เช่นช่วยทำกิจการงานของท่าน  อาจารย์ผู้เป็นทิศเบื้องขวา เช่น 
ท่านอนุเคราะห์ศิษย์ด้วยการแนะนำให้เป็นคนดี  บอกความรู้ในศิลปวิทยาทุกอย่างด้วยดี  ส่วนศิษย์
พึงบำรุงอาจารย์ด้วยการเชื่อฟัง คอยรับใช้ตามโอกาสและเรียนศิลปวิทยาโดยเคารพ  (ที.ปา.(ไทย) 
11/267-272/212-216) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม 11): 212-219)   
  ดังนั้น จะเห็นได้ว่าพุทธวิธีการสอนดังกล่าวเป็นการเล่นคำ ให้ความหมายใหม่เรื่องของ
ทิศที่เป็นที่เข้าใจโดยทั่วไปกับความหมายใหม่ในทางของการช่วยเหลือกันและกันเชิงมนุษยสัมพันธ์ที่
เป็นประโยชน์ในทางจริยะมากกว่าการกราบไหว้ที่ไร้ทิศทางสร้างสรรค์  
  4.6 อุบายเลือกคน และการปฏิบัติรายบุคคล ซึ่งเป็นพุทธวิธีหนึ่งที่ถือได้ว่าเป็นอุบาย
สำคัญในการเผยแพร่พระศาสนา ในการประกาศธรรมของพระพุทธเจ้า  ซึ่งเมื่อพระองค์ตรัสรู้ใหม่ ๆ 
ได้เสด็จไปโปรดปัญจวัคคีย์ผู้ที่อยู่ใกล้ชิดพระองค์เมื่อครั้งออกแสวงธรรม ข้อนี้พิจารณาได้ว่าทำไม
พระองค์ทรงเลือกปัญจวัคคีย์ คือ 1) มีอุปนิสัยใฝ่ธรรมอยู่แล้วเป็นพื้นฐาน 2) เคยช่วยเหลืออุปการะ
กันมาเป็นพื้นฐาน 3) สร้างความมั่นใจให้ได้เห็นประจักษ์ต่อการบรรลุธรรมของพระองค์ จากการที่
กลุ่มปัญจวัคคีย์เคยดูแคลน ว่าคลายความเพียรมุ่งสู่ทางโลกีย์ และทรงเลื อกบุคคลที่เป็นที่ยอมรับ
เคารพของคนอื่น ๆ ในถิ่นฐานนั้น ๆ เช่น โปรดชฏิล 3 พี่น้อง ยสกุมารมีเพื่อนมาก เศรษฐี กษัตริย์  
พระสารีบุตรและพระโมคคัลลานะตอนยังไม่ได้บวชก็มีบริวารมาก พุทธวิธีของพระพุทธเจ้าในข้อนี้
พิจารณาได้ว่า เมื่อสอนธรรมกับคนที่เป็นหัวหน้าคนจนเป็นที่ เลื่อมใสแล้ว ย่อมแผ่ไปถึงคนที่เป็น
บริวาร ด้วยเช่นกัน ทำให้พระศาสนาเผยแผ่ได้อย่างรวดเร็ว ทั้งมีเศรษฐี กษัตริย์ค่อยสนับสนุนอุปถัมภ์
ค้ำชูอีกทางหนึ่ง  
  4.7 การใช้วิธีการแบบความยืดหยุ่น  เป็นพุทธวิธีอย่างหนึ่งที่พระพุทธเจ้าทรงสอน 
โดยมีลักษณะฐานคิดที่ว่า ผู้สอนควรละอัตตา มานะ หรือทิฏฐิออกเสียบ้างให้ได้ มุ่งผลสำคัญของ
ผู้เรียนเป็นสำคัญ ไม่กลัวว่าจะเสียเกียรติ หรือจะถูกรู้สึกว่าแพ้ บางคราวสมควรข่มก็ข่ม บางคราว
สมควรโอนอ่อนผ่อนตาม สมควรขัดก็ขัด หรือบางคราวสมควรคล้อยตามสถานการณ์ ดังพระพุทธพจน์ 
ที่ตรัสกับนายเกสีผู้มีอาชีพฝึกม้า (เกสิสูตร) ว่า “ เกสี เราฝึกผู้ที ่ควรฝึกได้ด้วยวิธีแบบสุภาพบ้าง                 
วิธีแบบรุนแรงบ้าง  วิธีทั้งแบบสุภาพและแบบรุนแรงบ้าง ฯลฯ” จากนั้นนายเกสีทูลถามพระพุทธเจ้าว่า 
ถ้าไม่สามารถฝึกได้ทั้ง 3 วิธีดังกล่าว พระพุทธเจ้าทรงทำอย่างไรกับบุคคลผู้นั้น พระพุทธเจ้าตรัสว่า 
“เราก็จะฆ่าเสีย” และทรงตรัสอรรถาธิบายถึงข้อความดังกล่าวว่า “...ตถาคตย่อมกำหนดบุรุษนั้นว่า
ไม่ควรว่ากล่าวสั่งสอน ฯลฯ” (องฺ.จตุกฺก.(ไทย) 21/111/169-170) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
2539 (เล่ม21): 169-170) 
  กรณีศึกษาจากวิธีการดังกล่าว เช่น เวรัญชสูตร คราวที่เวรัญชพราหมณ์บริภาษ (ด่า) 
พระพุทธเจ้าว่า “ท่านพระโคดมเป็นคนไม่มีรส” (ไม่มีสัมมาคารวะ) เนื่องด้วยพราหมณ์กล่าวหา
พระพุทธเจ้าว่า ไม่ไหว้ ไม่ลุกรับพวกพราหมณ์ผู้แก่ ผู้เฒ่า ผู้ใหญ่ ฯลฯ หรือไม่เชื้อเชิญให้นั่ง พระองค์ 
ก็ทรงรับสมอ้างตามคำบริภาษนั้นของพราหมณ์ โดยตรัสตอบว่าพระองค์ไม่มีรสจริง แต่คำว่า “รส”  
ณ ที่นี้หมายถึงว่า พระองค์ทรงละรสคือรูป เสียง กลิ่น รส และโผฏฐัพพะได้หมดสิ้น ตัดรากถอนโคน
หมดสิ้นแล้ว  พระองค์ทรงชี้แจงอรรถธรรม ให้พราหมณ์ยอมรับพระองค์ได้ในที่สุด  (องฺ.สตฺตก.(ไทย)
23/11/219-223) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม23): 219-223) 



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

208 

  4.8 การลงโทษและการให้รางวัล เป็นพุทธวิธีอีกประการหนึ่ง การลงโทษรวมถึง             
การตำหนิติเตียน ส่วนการให้รางวัลเป็นลักษณะการยกย่อง ชมเชย  อย่างไรก็ตาม การใช้อำนาจ
ลงโทษ มิใช่วิธีการฝึกคนของพระพุทธเจ้า พระองค์แสดงธรรมตามเนื้อหา ไม่กระทบกระทั่งผู้อ่ืนใด ดัง
ข้อความในพระไตรปิฎก พรหมายุสูตรที่ว่า “...ก็ทรงแสดงธรรมในบริษัท ไม่ทรงยกย่องบริษัท ไม่ทรง
รุกรานบริษัท โดยที่แท้ ทรงชี้แจงให้บริษัทเห็นชัด ชวนใจให้อยากรับเอาไปปฏิบัติฯลฯ” (ม.ม.(ไทย)
13/387/481) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม13): 481) 
  4.9 กลวิธีแก้ปัญหาเฉพาะหน้า  เป็นกรณีเหตุการณ์ที ่เกิดขึ ้นต่างครั ้งต่างคราว               
ย่อมต้องอาศัยปฏิภาณไหวพริบ ประสบการณ์ท่ีดี เป็นความสามารถในการประยุกต์หลัก วิธีการมาใช้
ให้เหมาะสมกับสถานการณ์เฉพาะเรื่อง ๆ ไป ในการประกาศพระศาสนา พระพุทธเจ้าได้ทรงประสบ
ปัญหาเฉพาะหน้าต่าง ๆ ตลอดเวลา และทรงแก้ไขสำเร็จตามสถานการณ์ เช่น สมัยหนึ่ง พระพุทธเจ้า
ประทับอยู่ ณ พระเวฬุวัน เขตกรุงราชคฤห์ อักโกสกภารทวาชพราหมณ์ทราบว่า พราหมณ์ภารทวาช
โคตร บวชเป็นสาวกของพระพุทธเจ้าแล้ว จึงโกรธ ไม่พอใจ เข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า แล้ว ด่าบริภ าษ
ด้วยวาจาหยาบคาย พระพุทธเจ้าตรัสว่า “พราหมณ์ ข้อนี ้ก็เหมือนกัน ท่านด่าเราผู ้ไม่ด่าอยู่                   
ท่านโกรธต่อเราผู้ไม่โกรธอยู่ ท่านมาทะเลาะกับเราผู้ไม่ทะเลาะอยู่ เราไม่รับคำด่าเป็นต้นของท่านนั้น 
พราหมณ์ ดังนั้น คำด่าเป็นต้นนั้น จึงเป็นของท่านผู้เดียวพราหมณ์ ผู้ใดด่าตอบต่อบุคคลผู้ด่าอยู่             
โกรธตอบต่อบุคคลผู้โกรธอยู่ ทะเลาะตอบต่อบุคคลผู้ทะเลาะอยู่ ผู้นั้นเรากล่าวว่า ย่อมบริโภคด้วยกัน 
ย่อมกระทำตอบโต้ต่อกัน แต่เรานั้นไม่บริโภคด้วยกัน ไม่กระทำตอบโต้กับท่านเป็นอันขาด พราหมณ์  
ดังนั้น คำด่าเป็นต้นนั้น จึงเป็นของท่านผู้เดียว” จากนั้นพระพุทธเจ้าได้ตรัสธรรมแก่พราหมณ์ผู้นั้น           
จนเลื่อมใสได้ดวงตาเห็นธรรม  และได้ขอบวชในพระธรรมวินัย (สํ.ส.(ไทย) 15/188/265)  (มหาจุฬา     
ลงกรณราชวิทยาลัย, 2539 (เล่ม15): 265) 
 5.  การวิเคราะห์ลักษณะสำคัญของการประเมินผล 
  หลักการเกี ่ยวกับการประเมินผลการเรียนรู ้ของพระพุทธเจ้า  ซึ ่งพระองค์ทรง
ประเมินผลหลังได้ตรัสสอนเนื้อหาหรือบทธรรมะกับผู้เรียนด้วยวิธีการสอนที่พระองค์ทรงพิจารณา
แล้วว่าเหมาะกับบุคคลนั้น ๆ ทั้งนี้เนื่องด้วยพระองค์ทรงมีพระสัพพัญญุตญาณ ที่สามารถกำหนดวาระ
แห่งความสำเร็จแห่งการเรียนรู้หรือเข้าใจของผู้ฟังได้ เช่น คราวที่พระพุทธเจ้าทรงเทศนาธัมมจัก
กัปปวัตตนสูตรให้แก่ปัญจวัคคีย์ฟัง หลังจากที่พระองค์ได้ทรงเทศนาจบลงแล้วนั้น  ก็ได้ทรงทราบว่า 
บรรดาปัญจวัคคีย์เหล่านั้น ท่านโกณฑัญญะ ได้บรรลุธรรมเป็นคนแรก พระองค์ทรงเปล่งพระอุทานว่า 
“ผู้เจริญทั้งหลาย โกณฑัญญะ ได้รู้แล้วหนอ...” (สํ.มหา.(ไทย) 19/1081/596) (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย, 2539 (เล่ม19): 596)  ดังนั้น คำว่า “อัญญาโกณฑัญญะ”  จึงได้เป็นชื่อของพระโกณฑัญญะ
ตั้งแต่นั้นมา ดังนั้น ถือได้ว่าวิธีการประเมินผลดังกล่าว ก็เป็นการประเมินผลอย่างหนึ่งจากการสังเกต
หรือหยั่งรู้ด้วยพระญาณของพระพุทธเจ้าเป็นส่วนมากในสมัยพุทธกาล ซึ่งพระราชบัญญัติการศึกษา
แห่งชาติมีความสอดคล้องกับหลักการของพระพุทธเจ้าที่ว่า การประเมินไม่จำกัดอยู่แค่เพียงความรู้
ทางวิชาการ  แต่ขยายไปสู่การประเมินคุณลักษณะอันพึงประสงค์อ่ืน ๆ เช่น คุณธรรม จริยธรรม 
 
 
 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

209 

อภิปรายผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎก” โดยมีวัตถุประสงค์ 
เพ่ือวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎก ด้านผู้สอน ผู้เรียน เนื้อหา และวิธีการสอน  
 การสืบสานวัฒนธรรมของมนุษย์ ย่อมต้องผ่านจากอดีตถึงปัจจุบันโดยการถ่ายทอดจาก 
คนรุ่นก่อนมายังอนุชนรุ่นหลัง โดยวิธีการสอน ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดของโชติชวัล ฟูกิจกาญจน์ 
(2556: 104) ที่ว่า มนุษย์เป็นทรัพยากรอย่างหนึ่ง ที่ต้องติดตามและส่งเสริมพัฒนาการให้เหมาะสม
ตามช่วงวัยแห่งชีวิต เพราะมนุษย์จำเป็นต้องพัฒนาด้านต่าง ๆ อย่างสม่ำเสมอเพื่อให้สามารถดำเนิน
ชีวิตรอดอยู ่ได้ การจัดการเรียนการสอนเป็นเครื ่องมืออย่างหนึ ่งในการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์                  
เพื่อเสริมสร้างสมรรถนะ เพิ่มศักยภาพในการดำเนินชีวิต ทั้งด้านความรู้  ด้านสติปัญญา ด้านทักษะ  
ด้านเจตคติ ที่เหมาะสมกับยุคสมัย ด้วยวิธีการให้การศึกษา อบรม หรืออ่ืน ๆ ซึ่งมีองค์ประกอบที่สำคัญ             
4 ประการคือ 1) ผู้สอน 2) ผู้เรียน 3) เนื้อหา  4) วิธีการสอน และ 5) การประเมินผล 
 ผู้สอนหรือครู  ตามหลักการแห่งพุทธวิธีการสอนนั้น มีบุคลิกลักษณะที่ประกอบด้วยทักษะ
ทางปัญญา ทักษะทางจริยธรรม มีความเมตตาโอบอ้อมอารี มีปฏิภาณไหวพริบ น่าเคารพ นับถือ  
เป็นแบบอย่างที่ดี (อตฺตานํ อุปมํ กเร) มีทักษะวิเคราะห์ผู ้เรียน เนื้อหา และการออกแบบการจัด            
การเรียนรู้ให้สอดคล้องกันและกัน ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิด สมชนก ลดาดก และวรรณี แกมเกตุ 
(2564: 1) ที่ว่า บทบาทครู ควรมีองค์ประกอบ 3 ลักษณะ คือ อำนวยความสะดวก ด้วยการออกแบบ
จัดการเรียนรู้ให้เอื้อต่อกิจกรรมการเรียนการสอน จัดสภาพแวดล้อมให้เหมาะสม รู้จักการบู รณาการ
จัดการเรียนการสอน ชี้แนะแนวทางเพื่อให้ผู้เรียนได้ค้นคว้าหาความรู้ด้วยตนเอง ตั้งคำถามเพื่อให้
ผู้เรียนคิด มีใจกว้าง เมตตา  และมีความสามารถถ่ายทอดความรู้ 
 ผู้เรียน ตามหลักการแห่งพุทธวิธีการสอนนั้น  มีบุคลิกลักษณะที่แตกต่างกันตามบริบทชีวิต
ของแต่ละบุคคล ผู้มีธุลีในตาน้อยหรือมีธุลีในตามากก็มี มีอินทรีย์แก่กล้าหรือมีอินทรีย์อ่อนก็มี                   
มีอาการดีหรือมีอาการทรามก็มี  สอนให้รู้ได้ง่ายหรือสอนให้รู ้ได้ยากก็มี อุปมาเหมือนกอดอกบัว                
บางดอกยังไม่พ้นน้ำ บางดอกอยู่เสมอน้ำ บางดอกพ้นน้ำ ไม่แตะน้ำ เช่นเดียวกันนั้น บุคคลที่มีอุปนิสัย
แตกต่างกัน สอนให้รู้ได้ง่ายก็มี สอนให้รู้ได้ยากก็มี ก็ฉันนั้น หรือผู้เรียนมีลักษณะใดลักษณะหนึ่งแห่ง
จริต เช่น มีราคจริต คือมีพฤติกรรม อุปนิสัยหนักไปทางรักสวยรักงาม หรือพุทธิจริต คือมีพฤติกรรม
หนักไปทางใช้ความคิดพิจารณา ดังนั้น จึงควรวิเคราะห์ผู้เรียน เพื่อออกแบบการจัดการเรียนรู ้ให้
เหมาะสม สอดคล้องกับแนวคิด ศักดิ์คเรศ ประกอบผล (2563 : 1) ที่ว่า การวิเคราะห์ผู้เรียน ทำให้
เข้าใจลีลาการเรียนรู้ของผู้เรียน ว่ามีลักษณะแบบใด ช่วยให้ผู้สอนจัดกิจกรรมการเรียนการสอนได้
เหมาะสม เช่น ถ้าผู้เรียนมีลีลาการเรียนรู้ผ่านภาพและสัญลักษณ์ ควรให้ผู้เรียนได้เรียนรู้จากการดู
รูปภาพ แผนที่ แผนภูมิ ถ้าผู้เรียนมีลีลาการเรียนรู้แบบร่วมมือ ควรเปิดโอกาสให้ผู้เรียนได้แลกเปลี่ยน
ความคิดแบ่งปันความรู้กันและกัน เป็นต้น  
 เนื้อหา ในการสอน ตามหลักการแห่งพุทธวิธีการสอนนั้น เนื้อหาที่จะสอนนั้น ควรมี
จุดมุ ่งหมายชัดเจน มีลำดับยากง่าย เหมาะสมกับวัยและบุคคล เป็นลักษณะแบบอนุบุพพิกถา                    
เป็นการปูพื้นฐานความรู้ สอนไปตามลำดับจากง่ายไปหายาก ได้แก่ ทาน ศีล สวรรค์ โทษของกาม 
ประโยชน์ของการออกบวช หรือเนื้อหาสอดคล้องกับภูมิรู้เดิมของผู้เรียน เช่น สอนกลุ่มชฎิลมีวัตร
ปฏิบัติด้วยการบูชาไฟ พระพุทธเจ้าก็ทรงสอนเรื่องไฟแต่ เป็นเป็นไฟที่เป็นความร้อนที่เกิดจาก                 



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

210 

ราคะ โทสะ โมหะ เป็นต้น  สอดคล้องกับแนวคิด ผกามาส สิงห์จาย และคณะ (2566: 678) ที่ว่า คือ
เพื่อให้ผู้เรียนได้ตระหนักรับรู้หรือสำนึกถึงเรื่องอะไร เช่น เพื่อพัฒนาทักษะด้านสังคมและอารมณ์ 
(Soft Skills) และทักษะการจัดการ (Management Skills)  
 วิธีการสอน หรือกลยุทธ์การสอน แนวทางการสอน กิจกรรมประกอบการสอน ตามหลักการ
แห่งพุทธวิธีการสอนนั้น พระพุทธเจ้าทรงใช้วิธีการสอนหลายรูปแบบ ขึ้นอยู่กับความเหมาะสมของ
เนื้อหา ผู้เรียน มีทั้งแบบ สนทนา บรรยาย ตอบปัญหา ยกอุทาหรณ์ เปรียบเทียบด้วยข้ออุปมา ใช้สื่อ
การสอนแบบธรรมชาติ หรือสอนให้เรียนรู้ด้วยตนเอง เช่น ทรงสอนนางกิสาโคตมี ผู ้ไม่เคยรู้จัก             
ความตายเนื่องด้วยบุตรของนางเสียชีวิต จึงเศร้าโศกเสียใจจนเป็นบ้า พระพุทธเจ้าทรงสอนด้วยวิธีการ
ให้เรียนรู้ด้วยตนเอง ด้วยการให้ไปหาเมล็ดพันธุ์ผักกาดในบ้านที่ไม่เคยมีคนเสียชีวิตเลย จนได้เข้าใจ    
สัจธรรมชีวิตในที่สุด ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยจันทร์ทิพย์ ชูศักดิ์พาณิชย์ (2560 : 61) ที่ว่า แนวทาง
พุทธวิธีสื่อสารหลักธรรม พระพุทธเจ้าได้มีการวางแผนการดำเนินงานอย่างมีระบบ  คือเริ่มตั้งแต่
คัดเลือกกลุ่มเป้าหมายที่ต้องการ จากนั้นจึงทรงวิเคราะห์ถึงความสนใจหรือปัญหาของกลุ่มเป้าหมาย
นั้น  และทรงพิจารณาในรายละเอียดแบบเฉพาะเจาะจงว่า  บุคคลนั้นมีความสามารถในการรับธรรมะ
ของพระองค์ระดับใด  เพื่อจะได้คัดสรรหลักธรรมให้เหมาะสมกับสภาวะจิต โดยสอนด้วยวิธีที่บุคคล
นั้นจะเข้าใจได้ง่าย และสอดคล้องกับแนวคิดทิศนา แขมมณี (2545: 272) ที่ว่า กระบวนการเรียน   
การสอนนั้น เป็นสภาพลักษณะที่ครอบคลุมองค์ประกอบสำคัญ ซึ่งได้จัดการไว้อย่างเป็นระบบ
ระเบียบตามหลักปรัชญา ทฤษฎี หลักการ แนวคิดต่าง ๆ ประกอบด้วยกระบวนการหรือขั้นตอน
สำคัญในการเรียนการสอน รวมทั้งวิธีสอน และเทคนิคการสอนต่าง ๆ ที่สามารถใช้เป็นแบบแผนใน
การเรียนการสอนให้บรรลุวัตถุประสงค์ที่ได้กำหนดไว้อย่างมีประสิทธิภาพ ซึ่งการจะได้ทราบถึงการ
บรรลุวัตถุประสงค์หรือไม่นั้น  ก็ด้วยการวัดผลประเมินผลที่ผู้สอนได้กำหนดไว้อย่างชัดเจนเช่นกัน ซึ่ง
สอดคล้องกับงานวิจัยของพระรุ่งโรจน์ กาวิลาวรรณ (2562: 23) ที่ว่า วิธีการสอนของพระพุทธเจ้ามี
หลายวิธี ทรงใช้เทคนิคการสอนที่หลากหลายวิธี พร้อมกับวิธีการสอนแต่ละแบบให้มีความเหมาะสม
กับบุคคลประเภทต่าง ๆ จนได้รับความสำเร็จในการสอนเป็นอย่างยอดเยี่ยมเพราะผู้ฟังได้บรรลุธรรม
ตามศักยภาพของระดับสติปัญญา 
 
ข้อเสนอแนะ  
 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งนี้ 
 จากการศึกษาวิจัยเรื ่อง การวิเคราะห์พุทธวิธีการสอนในคัมภีร์พระไตรปิฎก ซึ ่งเป็น
งานวิจัยเชิงคุณภาพ มีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 

1.  ส่งเสริมการศึกษาคัมภีร์พระไตรปิฎก  กระตุ้นให้เกิดการศึกษาและทำความเข้าใจเนื้อหา
ในพระไตรปิฎกในมุมมองใหม่ ๆ นอกเหนือจากการตีความเชิงหลักธรรมอย่างเดียว 

2.  แสดงให้เห็นว่าวิธีการสอนของพระพุทธเจ้ามีความสอดคล้องกับหลักจิตวิทยาและการ
เรียนรู้สมัยใหม่ และยังคงมีความเป็นสากล สามารถนำมาประยุกต์ใช้ได้ทุกยุคทุกสมัย 

3.  สร้างองค์ความรู้ด้านพุทธวิธีการสอน ทำให้เข้าใจถึงรูปแบบ เทคนิค และกลวิธีต่าง ๆ ที่
พระพุทธเจ้าทรงใช้ในการถ่ายทอดหลักธรรม ซึ ่งเป็นรากฐานองค์ความรู้ด้านการสอนที่เก่าแก่              
และสำคัญ 



วารสารวไลยอลงกรณ์ปริทัศน์     ปีที ่15 ฉบับท่ี 3  กันยายน - ธันวาคม 2568      
 

 

211 

4.  เป็นต้นแบบในการพัฒนาหลักสูตร ซึ่งผลการวิจัยสามารถนำไปเป็นแนวทางในการ
ออกแบบหรือพัฒนาหลักสูตรการเรียนการสอนในสถานศึกษา ทั้งในระดับการศึกษาขั้นพื้นฐานและ
อุดมศึกษา โดยเฉพาะวิชาพระพุทธศาสนาและวิชาที่เก่ียวข้องกับการพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม 
 

 ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
 1. การวิเคราะห์เปรียบเทียบพุทธวิธีการสอนในนิกายอ่ืนโดยศึกษาเปรียบเทียบพุทธวิธีการ
สอนที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎกภาษาบาลี (เถรวาท) กับคัมภีร์ของพุทธศาสนามหายานหรือนิกาย
อื่น ๆ เพื่อให้เห็นถึงความเหมือนและความแตกต่างของวิธีการสอนที่ปรับเปลี่ยนไปตามบริบททาง
วัฒนธรรมและภาษา 
 2. การศึกษาเฉพาะกรณีตามกลุ่มผู้ฟัง  งานวิจัยครั้งนี้อาจวิเคราะห์ภาพรวม ควรมีงานวิจัย
ที่มุ่งเน้นศึกษาพุทธวิธีการสอนเฉพาะสำหรับกลุ่มบุคคลที่แตกต่างกัน เช่น การสอนสำหรับคฤหัสถ์ 
นักบวช เด็ก หรือผู้มีปัญหาเฉพาะด้าน (เช่น ศึกษาพุทธวิธีการสอนพระราหุลในวัยต่าง ๆ) เพื่อให้
เข้าใจถึงการปรับใช้หลักการสอนตามจริตและพ้ืนฐานของผู้เรียน 
 3. การเชื่อมโยงพุทธวิธีกับหลักจิตวิทยาการเรียนรู้สมัยใหม่  โดยวิเคราะห์และเชื่อมโยง
พุทธวิธีการสอน เช่น วิธีคิดแบบอริยสัจ (การคิดแก้ปัญหา) หรือการใช้อุปมาอุปไมย เข้ากับทฤษฎี
จิตวิทยาการเรียนรู้สมัยใหม่ เพ่ือแสดงให้เห็นถึงความทันสมัยและสามารถนำมาประยุกต์ใช้ในปัจจุบันได้ 
  
เอกสารอ้างอิง 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

พระวินัยปิฎก มหาวรรค ภาค 1. (เล่ม4). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

พระวินัยปิฎก มหาวรรค ภาค 2. (เล่ม5). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย มหาวรรค. (เล่ม10). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

พระสุตตันตปิฎก ทีฆนิกาย ปาฎิกวรรค. (เล่ม11). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย  มูลปัณณาสก์. (เล่ม12). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 

พระสุตตันตปิฎก มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปัณณาสก์.(เล่ม13).                                           
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย สคาถวรรค. (เล่ม15). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระสุตตันตปิฎก สังยุตตนิกาย มหาวรรค.(เล่ม19). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย จตุกกนิบาต. (เล่ม21). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 



Valaya Alongkorn Review Journal                       Vol. 15 No. 3  September - December 2025                                                            
 

 

212 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระสุตตันตปิฎก อังคุตตรนิกาย สัตตก อัฏฐก นวกนิบาต. (เล่ม23).                               
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ขุททกปาฐะ ธรรมบท อุทาน. (เล่ม25).                     
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย ชาดก. (เล่ม27). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 
พระสุตตันตปิฎก ขุททกนิกาย อปทาน ภาค 2. (เล่ม33). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

จันทร์ทิพย์  ชูศักดิ์พาณิชย์. (2560). พุทธวิธีการสื่อมรรคมีองค์ 8 สำหรับเจนเนอเรชั่นวาย.
วิทยานิพนธ์ ปริญญาพุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาธรรมนิเทศ บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

โชติชวัล ฟูกิจกาญจน์. (2556). การพัฒนาทรัพยากรมนุษย์: รูปแบบ วิธีการ และแนวทางการนำไป
ปฏิบัติ. วารสารปัญญาภิวัฒน์. 4(2), 104 - 112. 

ทิศนา แขมมณี. (2545). ศาสตร์การสอน. จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 
ผกามาส สิงห์จาย และคณะ. (2566). การพัฒนาหลักสูตรสังคมศึกษาโดยบูรณาการการสร้าง                 

ความเป็นพลเมืองในระดับมัธยมศึกษาตอนต้น. วารสารการบริหารนิติบุคคลและ
นวัตกรรมท้องถิ่น. 9(8), 671 - 684.  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2543). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม                         
(พิมพ์ครั้งที่ 9). มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระรุ่งโรจน์  กาวิลาวรรณ. (2562). การพัฒนาคู่มือการจัดการเรียนรู้โดยใช้พุทธวิธีการสอนของ
นักเรียนชั้นมัธยมศึกษาตอนต้น โรงเรียนพระปริยัติธรรม. วิทยานิพนธ์ปริญญาศึกษา
ศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาการศึกษา (สังคมศึกษา) บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยเชียงใหม่. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2540). พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย (พิมพ์ครั้งที่ 2). อรุณการพิมพ์. 
ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542.                                     

นานมีบุ๊คส์พับลิเคชั่นส์. 
วัดพระธรรมกาย. (2558). ธรรมบท ภาคที่ 4 แปลโดยพยัญชนะ ฉบับสองภาษา (ไทย-บาลี). 

(พิมพ์ครั้งที่ 4). โรงพิมพ์เลี่ยงเชียง. 
ศักดิ์คเรศ ประกอบผล. (2563). การวิเคราะห์: ลีลาการเรียนรู้. วารสารครุศาสตร์สาร. 14(2): 1-14.  
สมชนก ลดาดก และวรรณี แกมเกตุ. (2564). การวิเคราะห์องค์ประกอบและตัวบ่งชี้บทบาทครู                  

เพ่ือการเรียนรู้ของผู้เรียนในศตวรรษที่ 21. วารสารอิเล็กทรอนิกส์ทางการศึกษา.                      
16(2), 1-14. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2564). พุทธวิธีในการสอน (พิมพ์ครั้งที่ 26). ม.ป.พ. 
 


