
วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

120 

แนวคิดเร่ืองการข/ามพ/นความเป0นศาสนาของพุทธทาสภิกขุ 
BUDDHADA�SA BHIKKHU ON THE CONCEPT OF NO RELIGION 

 
มนตรี เพชรนาจักร1 

Montree Phetnachak1 

 
บทคัดยQอ 
 ปรากฏการณ�ทางศาสนาท่ีเกิดข้ึนในโลกคือ การท่ีศาสนามีมากกว!าหน่ึงและไม!เหมือนกัน ส!งผลให(เกิด
ความความแตกต!างและความขัดแย(งทางศาสนา โดยเฉพาะความขัดแย(งเกี่ยวกับชีวิตทางศาสนาของผู(มี
ศาสนาท่ีต!างกัน พุทธทาสภิกขุ ได(เสนอทางออกของป3ญหาน้ีด(วยแนวคิดเรื่อง “ไม!มีศาสนา” 
 “ไม!มีศาสนา” คือภาวะของการเปลี่ยนผ!านจากความเข(าใจว!ามีศาสนาไปสู!ความว!างจากการมีศาสนา 
อันเป8นพัฒนาการทางจิตจากการยึดโยงโลกทางกายภาพ ไปสู!ความว!างจากตัวตน  อันเป8นท่ีตั้งของความมีเป8น 
พุทธทาสภิกขุ เห็นว!า ศาสนาแท(จริงคือศาสนาแห!งการกระทําเพื่อความรอดจากทุกข� ศาสนาทั้งหลาย ถูก
ป=ดบังด(วยความไม!รู( จึงมองไม!เห็นความจริงทางศาสนา อันเป8นปฐมเหตุของสรรพสิ่ง ความปรากฏของสรรพ
สิ่งอันเป8นกฎแห!งความเป8นป3จจัยแก!กันและกัน คือ การที่สรรพสิ่งไม!คงที่ เปลี่ยนแปลง และไม!ได(อยู!ในฐานะ
ตัวตนแท(จริง หากเราถอดถอนสรรพสิ่งออกจะเหลือความว!าง (สุญญตา) จากสรรพสิ่ง ในภาวะแห!งว!าง ไม!มี
ความทุกข� ภาวะเช!นน้ีมีลักษณะหนึ่งเดียว แผ!ปกคลุมเต็มทั้งหมด (ไกวัลย�) อันป3จจัยใดๆเข(ามาปรุงแต!งไม!ได( 
(อสังขตะ) ท้ังหมดคืออย!างเดียวกัน คือสภาพแห!งความว!าง (สุญญตา) อันเป8นความจริงตามธรรมชาติ ที่ต(อง
เป8นอย!างน้ัน โดยไม!เปลี่ยนแปลง ดังน้ัน การท่ีเราเข(าใจว!าศาสนามีอยู! จึงมีอยู!ในฐานะ “ไม!มีศาสนา” เพราะ
ว!างจากการมีศาสนาบนภาวะแห!งจิตว!าง 
 การ “ไม!มีศาสนา” จึงบอกไม!ได(ว!าเป8นอะไร เพราะไม!มีสิ่งใดจะเป8นได( และไม!มีการที่จะเป8นสิ่งใด 
เพราะว!างจากท่ีจะเป8น จึงเป8นอย!างท่ีเป8น (ตถตา) ในภาวะ “ไม!มีศาสนา” จึงปลอดพ(นจากป3ญหาศาสนาท้ังใน
เชิงทฤษฎีและชีวิตทางศาสนา เพราะเป8นการข(ามพ(นแล(วจากความเป8นศาสนา 
 
คําสําคัญ:  ศาสนา  ไม!มีศาสนา  พุทธทาส  พุทธศาสนา  พุทธปรัชญา 
    
ABSTRACT 
 Phenomena of the different religions occurring in the world cause the conflicts to 
arise especially the conflicts concerning the religious life of people. Buddhadâsa Bhikkhu has 
proposed a solution to this problem of conflict with the idea of "no religion". 
 "No religion" is a state of transition from the perception of the existing of religion to 
the state of emptiness of religion which is the development of the mentality to change 
physical world to the spiritual emptiness. 
 Buddhadâsa Bhikkhu agrees that the true religion is the religion of the action for the 
salvation from suffering.  All the religions are blocked by ignorance, so we can’t see the 

                                                 
1 ผู�ช�วยศาสตราจารย� ประจาํหลักสูตรการพัฒนาชุมชน คณะมนุษยศาสตร�และสังคมศาสตร� มหาวิทยาลัยราชภัฏวไลยอลงกรณ� 
  ในพระบรมราชูปถัมภ� จังหวัดปทุมธานี 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

121 

truth of religion as the cause of all things. The appearance of all things as the law of the 
other factors is that all things are impermanent, changing, and non-self.  If we eradicate all 
things, there is only emptiness (Suññatâ) from all things. In this point, there is no suffering, 
but it is of only one state, extensive fully (Kevala), nothing can cause another thing 
(Asaõgkhata). All are the same (Suññatâ-Asaõgkhata) as a natural truth without changing. So, 
our perception about existing of the religion is the existing with "no religion", because it is 
emptiness from the existing of the state of spiritual emptiness.  
 So, in the word "no religion", we cannot say that what it is, because nothing can be 
anything owing to the emptiness from the state of “Being”.  So, it is what it is. In the state 
of “no religion", it is the state of freedom from religious problems both in theory and in 
religious life, because it is beyond all the religions. 
 
Keywords: religion, no religion, Buddhadâsa, Buddhism, Buddhist philosophy. 
 
บทนํา 
 การศึกษาประวัติศาสตร�ศาสนาโลก เราจะพบว!า ศาสนาโดยรวมเกิดข้ึนมาเพื่อการขจัดความทุกข�ยาก
ของมนุษยชาติ ศาสนาจึงกลายเป8นที่พึ่งหลักของมนุษย�มาตั้งแต!บรรพกาล สมภาร พรมทาได(แบ!งศาสนาโลก
ออกเป8น 3 กลุ!มคือ ศาสนาแบบธรรมชาตินิยม ศาสนาแบบมนุษยนิยม และศาสนาแบบเทวนิยม (สมภาร พรม
ทา, 2556) การแบ!งศาสนาแบบนี้เพื่อให(เห็นถึงลักษณะที่แตกต!างและเอกลักษณ�ทางศาสนาเท!านั้น ในการ
พิจารณาว!าลัทธิใดจะเรียกว!าศาสนา หากยึดเอาองค�ประกอบทางศาสนาเป8นเกณฑ� จะมีศาสนามากกว!า 12 
รายช่ือ แต!ละรายช่ือมีคัมภีร�ประจําศาสนาเป8นหลักในการปฏิบัติตามศาสนา ดังนั้น สิ่งที่เราจะพบคือ ศาสนา
โลกมีมากกว!าหน่ึงและศาสนาไม!เหมือนกัน 
 คําว!า “มีมากกว!าหน่ึง” และ “ไม!เหมือนกัน”  เป8นการบ!งถึง “แตกต!างกัน” จอห�น ฮิก ตั้งข(อสังเกตว!า 
ความแตกต!างทางศาสนาที่ค!อนข(างจะโดดเด!นมี 3 ประการคือ ความแตกต!างเกี่ยวกับประสบการณ�ทาง
ศาสนา ความแตกต!างเกี่ยวกับการตีความศาสนา และความแตกต!างเกี่ยวกับความจริงสูงสุดทางศาสนา  
(John H.Hick, 1983)  
 ที่ผ!านมามีความพยายามในการแก(ป3ญหาความแตกต!างทางศาสนา อย!างน(อย 3 วิธีคือ วิธีแรกเป8น
ความพยายามท่ีจะบอกว!าศาสนาน้ีเท!าน้ันมีความถูกต(อง ศาสนาอ่ืนไม!ใช!สิ่งถูกต(อง วิธีท่ีสองเป8นความพยายาม
ท่ีจะบอกว!า ศาสนาอ่ืนมีความถูกต(องอยู!บ(าง ความถูกต(องของศาสนาอ่ืนจะมีก็ต!อเมื่อสอดคล(องกับศาสนาของ
ตนเท!านั้น แต!ทั้งสองวิธีนี้ ไม!ได(สร(างความเป8นหนึ่งเดียวทางศาสนาได(เลย กลับสร(างความขัดแย(งระหว!าง
ศาสนาเพ่ิมข้ึน เพราะแต!ละศาสนาต!างยืนยันความถูกต(องของฝvายตน ส!วนวิธีท่ีสามท่ีค!อนข(างจะแพร!หลายคือ 
การยอมรับว!าทุกศาสนามีความถูกต(องเท!าเทียมกัน แนวคิดแบบหลังนี ้เร ียกว!า “พหุนิยมทางศาสนา 
(Religious pluralism)” 
 อย!างไรก็ตาม มีป3ญหาทางศาสนาใน 2 มิติคือ มิติแรกเป8นป3ญหาเชิงทฤษฎี คือการยอมรับไม!ได(ว!า
ความจริงสูงสุดทางศาสนาจะมีความหลากหลาย เพราะถ(าศาสนา ก. มีความจริง ศาสนา ข. ที่มีสถานภาพ
แตกต!างจากศาสนา ก. จะไม!มีความจริง มิติที่สองเป8นป3ญหาเกี่ยวโยงกับชีวิตทางศาสนา อันไม!อาจระบุได(
ชัดเจนว!า ชีวิตแบบใดคือแนวทางมุ!งสู!ความจริงทางศาสนาอย!างท่ีสุด เพราะต!างศาสนาต!างยืนยันความถูกต(อง 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

122 

ในศาสนาของตน สิ่งท่ีตามมาคือปมเข่ืองของความรู(สึกแย(งภายในของคนมีศาสนา  
 พุทธทาสภิกขุ เห็นว!า ป3ญหาทางศาสนาท่ีเกิดขึ้น น!าจะเกิดจากความเข(าใจที่คลาดเคลื่อนจากศาสนา 
ท่ีแท(จริงวิธีการท่ีดีคือการเปลี่ยนความเข(าใจศาสนาต!างๆเสียใหม! (พุทธทาสภิกขุ, มปป.) ท!านจึงได(เสนอทัศนะ 
“ไม!มีศาสนา (No Religion)” โดยทัศนะนี้ชี้ให(เห็นว!า คนที่มีสถานภาพทางศาสนาที่แตกต!างกัน จะมี
ประสบการณ�ทางศาสนาในพ้ืนท่ีเดียวร!วมกันได( ในภาวะไม!มีศาสนา จะปลอดพ(นจากความขัดแย(งและความ
แตกต!างทางศาสนา 
 พุทธทาสภิกขุ มีสถานภาพทางสังคมเป8นนักบวชในพระพุทธศาสนาแบบไทย ท!านเริ ่มต(นชีวิตทาง
ศาสนาจากการศึกษาปริยัติ ก!อนท่ีจะผันตนเข(าสู!การปฏิบัติเพ่ือพิสูจน�ความจริงทางศาสนา จากนักบวชในแนว
คามวาสีเป8นนักบวชแนวอรัญญวาสี ใช(ชีวิตอย!างสันโดษท!ามกลางปvา “กินข(าวจานแมว อาบนํ้าในคู นอนกุฏิ
เล(าหมู ฟ3งยุงร(องเพลง” (พุทธทาสภิกขุ, 2550) อันเป8นการผันชีวิตเข(าสู!สิ่งแวดล(อมเทียบพุทธกาล  
ด(านการศึกษาศาสนา หากเป8นนักบวชทั่วไปในพระพุทธศาสนาจะมุ!งเน(นศึกษาเฉพาะพุทธธรรมเป8นสําคัญ 
และการเผยแผ!พระพุทธศาสนาตามจารีต แต!พุทธทาสภิกขุไม!ได(ตีกรอบตัวเองในวงจํากัดแบบนั้น ท!านแปล
หนังสือต!างนิกายในภาษาต!างประเทศเป8นภาษาไทย ศึกษาเรียนรู(และตีความเนื้อหาต!างศาสนา โดยเฉพาะ
เนื้อหาในคัมภีร�ไบเบิล ขณะเดียวกันท!านกล(าหาญที่จะแยกให(เห็นว!าสิ่งที่ชาวพุทธไทยยึดถือกันอยู!สมัยนั้น 
อะไรคือแก!นทางศาสนาและอะไรคือเปลือกที่ต(องตัดทิ้ง และดูเหมือนจะเป8นพระสงฆ�รูปแรกของไทยที่กล(า
บอกว!า เนื้อหาในพระไตรป=ฎกจํานวนเท!าไรที่จะต(องฉีกทิ้ง (แต!เอาเข(าจริงท!านคงไม!ทําอย!างนั้น) อีกจํานวน
เท!าไรท่ีเป8นไปเพ่ือความเป8นศาสนาอย!างแท(จริง  
 จากการที่ท!านไม!ได(จํากัดวงล(อมการศึกษาเฉพาะพระพุทธศาสนาเพียงเท!านั้น อย!างน(อยสิ่งที่เราจะ
พิจารณาได( ๒ ประการคือ ปณิธานของท!านสองข(อแรกและอัตลักษณ�ทางศาสนาของท!าน  มีงานวิจัยจํานวน
หนึ่งที่เห็นว!า แนวคิดทางศาสนาของท!านจัดอยู!ในทัศนะแบบพหุนิยมทางศาสนาและเป8นแนวคิดที่สนับสนุน
ทฤษฎีพหุนิยมทางศาสนาได(อย!างลงตัว 
 ผู(วิจัยไม!คิดว!า แนวคิดทางศาสนาของพุทธทาสภิกขุจะจัดเป8นทัศนะแบบใดแบบหนึ่งได(อย!างลงตัว 
แม(แต!ทัศนะแบบพหุนิยมทางศาสนาก็ตาม จริงอยู! พุทธทาสภิกขุ เห็นว!า ศาสนาคือสิ่งที่ดีที่สุด สําคัญที่สุด 
และจําเป8นท่ีสุด (พุทธทาสภิกขุ, 2526) และยอมรับว!า โดยเนื้อแท(แล(วศาสนามีเพียงศาสนาเดียว (พุทธทาส
ภิกขุ, 2526)   ความคิดนี้ไม!ใช!ความคิดในระดับผิวทางศาสนา และที่ลึกไปกว!านั้นคือท!านกล!าวว!า “ไม!มี
ศาสนา”  ดูคล(ายกับว!าแนวคิดของท!านมีป3ญหาบางประการภายในตัวทฤษฎี อย!างไรก็ตาม ในความคิดทาง
ศาสนาท้ังระบบของพุทธทาสภิกขุเราน!าจะอธิบายได( แต!การอธิบายดังกล!าวคงต(องอาศัยความเข(าใจด(วยภาษา
อีกแบบหน่ึงนอกเหนือจากความเข(าใจท่ัวไป ท!านเรียกภาษาแบบน้ีว!า “ภาษาธรรม” 
 คําว!า “ไม!มีศาสนา” ในภาษาทั่วไป เราเข(าใจว!า ศาสนาที่คนนับถือกันอยู!มีมากกว!าหนึ่งและไม!
เหมือนกัน มีความแตกต!างกันอย!างท่ีคนในศาสนาและผู(ศึกษาศาสนาท่ัวไปเข(าใจ สิ่งน้ีเราจะเข(าใจว!าศาสนาไม!
มีอยู!ได(อย!างไร ในเมื่อคนยังตั้งมั่นอยู!ในศาสนา หากเราใช(ภาษาธรรม จะมีคําอธิบายบางอย!างท่ีจะพิจารณาได(
ว!า “ไม!มีศาสนา” แตกต!างจากคําอธิบายอย!างภาษาท่ัวไป 
 ผู(วิจัยเรียกแนวคิด “ไม!มีศาสนา” ของพุทธทาสภิกขุว!า “การข(ามพ(นความเป8นศาสนา” แนวคิดนี้มี
รายละเอียดที่ลึกซึ้งที่น!าจะได(วิจัยเพื่อตีแผ!ออกสู!สังคม ด(วยความเชื่อมั่นว!า แนวคิดดังกล!าวนี้น!าจะตอบรับ
ปณิธานและอธิบายแนวความคิดทางศาสนาของพุทธทาสภิกขุได(ทั้งหมดแล(ว ยังเป8นข(อเสนออันหนึ่งในการ
แก(ป3ญหาความขัดแย(งศาสนาท่ีมีมากกว!าหน่ึงและไม!เหมือนกันท้ังในเชิงทฤษฎีและชีวิตทางศาสนา อันน!าจะดี
ไม!ยิ่งหย!อนไปกว!าทัศนะอ่ืนใด 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

123 

วัตถุประสงค�ของการวิจัย 
 เพ่ือศึกษาแนวคิดและทฤษฎีท่ีเก่ียวข(องกับการทําความเข(าใจแนวคิดการข(ามพ(นความเป8นศาสนาของ
พุทธทาสภิกขุ และเพ่ือศึกษาวิเคราะห�แนวคิดการข(ามพ(นความเป8นศาสนาของพุทธทาสภิกขุ  
 
วิธีดําเนินการวิจัย 
 การศึกษาแนวคิดเรื ่องการข(ามพ(นความเป8นศาสนาของพุทธทาสภิกขุ เป8นงานวิจ ัยเอกสาร 
(Documentary Research) ในรูปแบบการพรรณนาวิเคราะห� ผู(วิจัยจะใช(การตีความ อธิบายความ และ
วิเคราะห�โดยใช(ข(อมูล จากงานเขียน ปาฐกถา ฯลฯ ของพุทธทาสภิกขุ เป8นหลัก และจะมีข(อมูลอื่นๆเป8นส!วน
สนับสนุนเพ่ือให(เน้ือหามีความชัดเจนยิ่งข้ึน มีลําดับการวิจัยดังน้ี 
 1. รวบรวมเอกสารและจัดแยกออกเป8น 2 ชุด ได(แก! ชุดของเอกสารระดับปฐมภูมิ ได(แก!งานเขียน 
ปาฐกถา เทศน� ของพุทธทาสภิกขุ เช!น หนังสือในชุดธรรมโฆษณ� ไกวัลยธรรม อะไรคืออะไร พุทธทาส 100 ป~ 
(CD บันทึกเสียงบรรยายของพุทธทาสภิกขุ) และชุดของเอกสารระดับทุติยภูมิ ได(แก! งานที่ศึกษาแนวคิดของ
พุทธทาสภิกขุในบางแง!มุม เช!น วิเคราะห�หลักอนัตตาในทัศนะของพุทธทาส จิตว!างในทัศนะของพุทธทาส และ
งานอื่นๆที่เกี่ยวข(องการการทําความเข(าใจเรื่องการข(ามพ(นความเป8นศาสนาของพุทธทาสภิกขุ เช!น พหุนิยม
ทางศาสนาของจอห�น ฮิก คัมภีร�พระไตรป=ฎกในพุทธศาสนา พระคริสตธรรมคัมภีร� อัล-กุรอาน เป8นต(น 
 2. ศึกษาเน้ือหาและรายละเอียดเก่ียวกับแนวคิดการข(ามพ(นความเป8นศาสนา 
 3. วิเคราะห�แนวคิดการข(ามพ(นความเป8นศาสนาของพุทธทาสภิกขุ 
 4. เรียบเรียงผลการวิจัยในแบบพรรณนาวิเคราะห� 
 5. สรุปและข(อเสนอแนะเพ่ือการศึกษาเพ่ิมเติม 
 
ผลการวิจัย 

 จากการศึกษา “แนวคิดการข(ามพ(นความเป8นศาสนาของพุทธทาสภิกขุ” พบว!า มีแนวคิดและทฤษฎีท่ี
เก่ียวข(องกับแนวคิดการข(ามพ(นทางศาสนา คือ มีบางทัศนะท่ีเห็นว!า ศาสนาไม!มีความหมาย/ไม!มีประโยชน�ต!อ
การท่ีตนจะมีชีวิตท่ีดี หรือ การมีชีวิตท่ีดีไม!จําเป8นต(องพ่ึงพาศาสนา  บางกลุ!มแม(จะไม!ปฏิเสธศาสนาท้ังหมด แต!
มองว!า ศาสนาน!าจะได(รับการเปลี่ยนแปลงจากสิ่งท่ีมีในเวลาและพ้ืนท่ีเฉพาะไปสู!เวลาและพ้ืนท่ีอีกรูปแบบหน่ึง 
หรือเราต(องเลือกเฉพาะสาระสําคัญของศาสนาเท!าน้ัน เพ่ือให(สอดคล(องกับความเป8นจริงของชีวิต จึงดูคล(ายจะ
ปฏิเสธศาสนาบางส!วนเฉพาะท่ีไม!ได(เอ้ือความหมายท่ีสอดคล(องกับความจริงและความเป8นจริง แต!ไม!ได(ปฏิเสธ
ศาสนาท่ีเป8นศาสนาอย!างแท(จริง ในแนวคิดท่ีสอง เป8นการมองศาสนาว!ามีความจริงและมีประโยชน�ต!อโลก จึงมี
ความพยายามท่ีจะนําสิ่งท่ีเช่ือมั่นว!าดีท่ีสุดของศาสนาท่ีมนุษย�ควรจะได(รับออกสู!สาธารณะ แต!เพราะศาสนามี
มากกว!าหน่ึงและไม!เหมือนกัน  (เพราะมากกว!าหน่ึงจึงเห็นความแตกต!าง เพราะมีความแตกต!างจึงเห็นถึงความ
ไม!เหมือนกัน เพราะเห็นความไม!เหมือนกันจึงมีความขัดแย(งในการท่ีจะเสนอสิ่งท่ีเช่ือมั่นว!าดีท่ีสุดของศาสนา) จึง
มีความพยายามทางศาสนา 3 แบบคือ แนวคิดแบบ “Religious Exclusivism” แนวคิดแบบ “Religious 
Inclusivism” และแนวคิดแบบ “Religious Pluralism” 

ป3ญหาท่ีศาสนาไม!อาจเป8นเอกภาพได( น!าจะเกิดจาก ประสบการณ� การตีความ และความจริงทาง
ศาสนาท่ีแตกต!าง อย!างท่ีนักปรัชญาได(ตั้งข(อสังเกตไว( โดยภาพรวมคือ “การนับถือศาสนา” จึงมีประสบการณ� 
การตีความ และความจริงท่ีแตกต!าง ระหว!างศาสนาด(วยกัน ชีวิตทางศาสนาถูกแปรสภาพมาจากข(อความใน



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

124 

คัมภีร�ทางศาสนาและการท่ีเรายอมรับไม!ได(กับความหลากหลายทางศาสนา แม(ว!าในความหลากหลายจะมีความ
เป8นหน่ึงเดียวในลักษณะของความจริงทางศาสนาก็ตาม  

พุทธทาสภิกขุเห็นว!า ศาสนาเป8นสิ่งท่ีมีอยู!จริง โดยศาสนาคือสิ่งท่ีดีท่ีสุด สําคัญท่ีสุด และจําเป8นท่ีสุด 
(พุทธทาสภิกขุ, 2526) การท่ีเรามองว!าศาสนาแตกต!างกัน มีมากกว!าหน่ึงและไม!เหมือนกันน้ัน เพราะความเข(าใจ
ท่ีแตกต!างกัน ท!านได(แบ!งความเข(าใจศาสนาของคนออกเป8น 3 ระดับ (พุทธทาสภิกขุ, 2510) คือ ระดับปุถุชน 
จะเข(าใจว!าศาสนามีความแตกต!าง ระดับคนถึงศาสนา จะเข(าใจว!า โดยเน้ือในแล(วศาสนาเหมือนกัน และระดับ
คนไม!มีศาสนา/ข(ามพ(นศาสนา/ผ!านพ(นศาสนา/เหนือศาสนา จะเข(าใจว!า ว!างศาสนา ซ่ึงระดับหลังน้ีมีนัยทาง
ภาษาอีกแบบหน่ึงมากกว!าท่ีจะเข(าใจตามข(อความปรากฏ  

ในการให(ความหมายของคําว!า “ศาสนา” ท่ีแปลมาจากภาษาอังกฤษ คือ “Religion” น้ัน ในวงวิชา
การศึกษาศาสนาในไทย อาจดูไม!สอดคล(องกันเมื่อพิจารณาจากท่ีมาของศัพท� เพราะศัพท�เดิมน้ันหมายถึงการยึด
โยงกับพระเจ(า ขณะท่ี คําว!า “ศาสนา” ตามศัพท�แปลว!าคําสอน พุทธทาสภิกขุเห็นว!า มีความสอดคล(องกันโดย
สารัตถะ และพัฒนาไปสู!ความหมายท่ีอธิบายร!วมกันเป8นสากลได(ว!า ศาสนาคือการประพฤติหรือการกระทําตาม
กฎความจริงธรรมชาติอันเด็ดขาดอันทําให(เกิดความสัมพันธ�ข้ึนระหว!างมนุษย�และสภาพสูงสุดคือความไม!มีทุกข� 
(พุทธทาสภิกขุ, มปป.) ดังน้ัน แม(ว!าเมื่อท!านกล!าวถึงศาสนาท่ีอาจเข(าใจได(ว!า มากกว!าหน่ึงและหลากหลาย อย!าง
ในข(อความว!า “ทุกๆศาสนา” และ “ศาสนาอ่ืนๆ” เป8นต(น แต!เบ้ืองหลังข(อความเหล!าน้ันจะมีความเป8นหน่ึงเดยีว
ทางศาสนาและไม!มีความแตกต!าง ท!านจึงกล!าวว!า “โลกน้ีมีศาสนาแต!เพียงศาสนาเดียว คือศาสนาแห!งการ
กระทําเพ่ือความรอด” (พุทธทาสภิกขุ, 2549) ถ(าถือเอาความคิดเบ้ืองหลังข(อความน้ี เราจะพบว!า ระหว!าง
สิ่งมีชีวิตน้ัน นอกเหนือจากศาสนาแล(วไม!มีอ่ืนใด เพราะทุกชีวิตต(องการรอดพ(นจากทุกข�ด(วยกันท้ังสิ้น จึงมีระดับ
ป3ญญาท่ีแตกต!างกันในการแสวงหาความรอด 

ในความคิดของพุทธทาสภิกขุ แม(ว!าท!านจะบอกว!ามีเพียงศาสนาเดียวในโลก แต!ศาสนาเดียวท่ีว!าน้ีจะมี
อยู! 2 ลักษณะคือ ศาสนาเดียวท่ีไม!แท(จริง และศาสนาเดียวท่ีแท(จริง ศาสนาแบบแรกแม(จะพยายามทําตัวเองให(
รอดจากทุกข� แต!กลายเป8นเพ่ิมความทุกข�หรือความทุกข�ไม!ได(ลดลง แต!ศาสนาแบบแท(จริงน้ัน ต(องมุ!งไปสู!ความ
ทุกข�ให(ลดลง และการไม!มีทุกข�เลยเท!าน้ัน ท!านเปรียบศาสนาแท(จริงเหมือนแก!นของต(นไม( ส!วนศาสนาท่ีไม!
แท(จริงเหมือนกระพ้ีของต(นไม( เพราะการท่ีศาสนาเดียว (แท(จริง) คือศาสนาแห!งการกระทําเพ่ือความรอดจาก
ทุกข� ทุกๆศาสนาโดยช่ือมีการกระทําเพ่ือการก(าวไปสู!ความรอดจากทุกข� ศาสนาแห!งการกระทําเพ่ือความรอด
จากทุกข� จึงมีความเป8นกลางทางศาสนาของศาสนาโดยช่ือเหล!าน้ัน 

พุทธทาสภิกขุเห็นว!า ในศาสนา (ท่ีแท(จริง) มีความจริงทางศาสนา อันมีลักษณะหน่ึงเดียว  แผ!ปกคลุม
ท่ัวสรรพสิ่ง เป8นปฐมเหตุ อยู!ในฐานะ “กฎ” อันไม!เปลี่ยนแปลงอย!างถาวรสิ้นเชิง มีภาวะคือ ความเป8นอย!างท่ีมัน
เป8น หรือ ความเป8นเช!นน้ัน อันเป8นสัจภาวะ ซ่ึงเป8นฐานรองรับปรากฏการณ�ความเปลี่ยนแปลงท้ังหลาย แต!สัจ
ภาวะไม!ได(เปลีย่นแปลงตาม (พุทธทาสภิกขุ, ๒๕๓๗) การบอกว!าความจริงทางศาสนาอยู!ในฐานะกฎ ท!านอธิบาย
ว!า แสดงออกใน 3 มิติคือ (1) กฎแห!งความไม!คงท่ี การต(องเปลี่ยนแปลง และไม!มีตัวตน (2) กฎแห!งความเป8น
ป3จจัยแก!กันและกัน เป8นการแปรสภาพตามเหตุป3จจัย และ (3) กฎแห!งความดับสิ้นทุกข� กฎดังกล!าวน้ี รองรับ
ด(วยสัจภาวะคือ ความท่ีมันเป8นอย!างน้ันหรือธรรมชาติ กฎมีความเป8นสากล อันมีอยู!ทุกหนทุกแห!งเป8นอัน
เดียวกันท้ังหมด ท!านจึงเรียกว!า “ไกวัลยธรรม” (พุทธทาสภิกขุ, 2552) ซ่ึงเป8น “อสังขตะ” เพราะไม!มีอะไรๆจะ
ทําให(ความเป8นกฎน้ีเปลี่ยนแปลงได( และเป8นแก!นแท(ของสรรพสิ่ง อันเป8นแม!ของสรรพสิ่ง เหมือนกับเต�าท่ีเป8น
ธาตุเดิมแท( เพราะสรรพสิ่งต(องเกิดข้ึน ตั้งอยู! และดับไป แต!แก!นแท(ของสรรพสิ่งมีอยู!ตลอดอนันตกาล เหมือนกับ
ปรมาตมัน (พุทธทาสภิกขุ, 2552) เพราะอันอะไรๆทําให(พินาศไม!ได( คือพระเจ(าอย!างแท(จริง เพราะเป8นท่ีออกมา



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

125 

ของสรรพสิ่ง เป8นสิ่งสูงสุด อิสระเหนือสิ่งใด พุทธทาสภิกขุเรียกความจริงทางศาสนาแบบน้ีว!า ความจริงตาม
ธรรมชาติ 

กฎสากลคือศาสนาแห!งไกวัลย� เพราะ “เกวละ” แปลว!า สิ้นเชิง หมายถึงไม!มีท่ีว!าง เต็มท้ังหมด 
ละเอียด อันเป8นเดียวกัน เพราะไกวัลย�คือสิ่งท่ีมีอยู!ก!อนสิ่งท้ังปวง สิ่งท้ังปวง (สรรพสิ่ง) ไม!เท่ียงแท(มีอันเกิดข้ึน 
ตั้งอยู! และดับไปบนไกวัลย� ดังน้ัน เมื่อนําสิ่งท้ังปวงออก จะเหลือความเท่ียงแท(คือ   ไกวัลย� อันเป8นสิ่งเดียวกัน
กับ “นิพพาน” และ“สุญญตา” (พุทธทาสภิกขุ, 2552) เพราะนิพพานคือความดับไม!เหลือแห!งกิเลสท่ีทําให(เกิด
ทุกข� และดับไม!เหลือแห!งทุกข�ท่ีเกิดจากกิเลส อันเป8นความว!าง (สุญญตา) จากการยึดมั่นถือมั่น ดังน้ัน ในศาสนา
แห!งไกวัลย� จึงไม!มีสิ่งท้ังปวงจะให(ยึดถือ ไม!มีท่ีตั้งแห!งทุกข�และกิเลสท่ีจะทําให(เกิดทุกข� จึงเป8นนิพพานและความ
ว!าง (สุญญตา)  

คําว!า “ว!าง” มีอยู! 2 ความหมายคือ ว!างในความหมายท่ีว!า ไม!มีสิ่งใดๆ ซ่ึงสิ่งน้ันเราอาจเคยมีอยู!ก!อน 
เช!น ห(องว!าง เพราะไม!มีอะไรเลยนอกจากห(อง และว!างในความหมายท่ีว!า มีสิ่งท้ังปวงอยู! แต!ไม!ได(ยึดถือหรือเอา
ใจไปจับว!ามีสิ่งน้ัน มีสิ่งน้ี ว!างคือนิพพานน้ีหมายถึงว!างในความหมายหลัง ศาสนาแห!งไกวัลย� จึงดูเหมือน 
“ศาสนามีอยู!” แต!ในภาวะแห!ง “ไกวัลย�” “นิพพาน” สุญญตา” น้ัน “ไม!มีศาสนา” เพราะเมื่อถอนสิ่งท้ังปวง
ออก (ไม!ยึดจับด(วยใจและไม!มีตนเป8นท่ีตั้งแต!การจะไปยึดจับ) จึงเหลือความว!าง (พุทธทาสภิกขุ, มปป) อัน
หมายถึง ว!างจากการถือครอง ความไม!มีทุกข� ความไม!มีท่ีมี 

ศาสนาแห!งไกวัลย�คือ “ไม!มีศาสนา” เพราะเมื่อเราถอนสิ่งท้ังปวงออก จะเหลือความว!างจากการมี
ศาสนา หากจะมีศาสนาก็มี “ศาสนาแห!งความไม!มี” หรือ “ศาสนาแห!งว!าง (ว!างจากการมีศาสนาเพราะไม!มี
อัตตาให(วางความมี)” อันเป8นศาสนาเดียวในหมื่นโลกธาตุ ท่ีเป8นความรอดจากทุกข�อย!างแท(จริง ดังน้ัน ป3ญหา
ความขัดแย(งทางศาสนา ศาสนาท่ีมีมากกว!าหน่ึงและแตกต!าง จึงไม!มี เพราะเราได(ข(ามพ(นจากความเป8นศาสนา
ผ!านพ(นจากความเป8นศาสนาไปสู!ความไม!มีศาสนาแล(ว จึงเป8น “หน่ึงเดียว” ท่ีปลอดพ(นจากความขัดแย(งและ
แตกต!างทางศาสนา 

พุทธทาสภิกขุเรียก “ความจริงทางศาสนา” ท่ีกล!าวมาน้ันว!า “ความจริงตามธรรมชาติ” เพราะเป8น
ความจริงท่ีผ!านพ(นจากความเป8นศาสนาแล(ว ในการกล!าวถึงความจริงทางศาสนาแบบท่ัวไป เราคงเลี่ยงคําว!า 
“ความจริงทางศาสนา” ไม!ได( อย!างไรก็ตาม ในการพิจารณาข(อความทางศาสนาท่ีสื่อมาทางคัมภีร�เป8นต(นน้ัน เรา
ไม!สามารถเข(าถึงความจริงทางศาสนาได( ก็เพราะระดับความเข(าใจและภาษาของข(อความน้ันต!างกัน พุทธทาส
ภิกขุเห็นว!า ป3ญหาในการเข(าใจศาสนาไม!ได( คือป3ญหาใหญ!ในการเข(าถึงความจริงทางศาสนา ท!านจึงได(เสนอ
ทฤษฎี 2 ภาษา เพ่ือเป8นเครื่องมือท่ีสําคัญในการเข(าถึงความจริงทางศาสนา โดยท!านเห็นว!า ข(อความแต!ละ
ข(อความซ!อนความจริงทางศาสนา เราต(องใช(ภาษาธรรมเป8นเครื่องมือไขความลับน้ัน ภาษาธรรมจึงมีความเป8น
กลางระหว!างศาสนา (ภาษาคน) และสื่อถึงความจริงทางศาสนา เหมือนกับน้ิวท่ีช้ีไปสู!ดวงจันทร� อันเป8นการย(าย
พระพุทธรูปออกเพ่ือพบพระธรรม และย(ายคัมภีร�ออกเพ่ือสัมผัสความจริง 

ภาษาธรรมคือกระบวนการแปรสภาพโลกทางกายภาพให(เป8นโลกทางจิต จากข(อความมีอักษรให(เป8น
ข(อความไร(อักษร (สูงสุดคืออธิบายไม!ได() จากความไม!เข(าใจสู!ความเข(าใจ มีอยู! 3 มิติคือ ภาษาธรรมช้ันต่ํา เช!น 
กิน คือ กินอาหาร กินทางปาก แต!ในภาษาธรรม หมายถึง กินท่ีมากกว!าน้ัน คือกินทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และ
ใจ ภาษาธรรมช้ันสูง เช!น ธรรม คือ อักษร คัมภีร� หนังสือ แต!ในภาษาธรรมหมายถึง ตัวธรรมชาติ กฎธรรมชาติ 
หน(าท่ีตามธรรมชาติ และผลของการปฏิบัติหน(าท่ีตามธรรมชาติ ภาษาธรรมช้ันรุนแรง เช!น ยิ่งเดินจะยิ่งไม!ถึง ใน
ภาษาคนอาจหาความเป8นจริงไม!ได( แต!ภาษาธรรมหมายถึง ถ(ายังต(องการก็ไม!ถึงนิพพาน ถ(ายังอยากก็ไม!ถึงความ



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

126 

สงบ เป8นต(น มีเง่ือนไขท่ีจําเป8นคือ (1) การต(องยอมรับความมีอยู!ของโลกทางกายภาพและจิต เพราะเราไม!
สามารถปฏิเสธความมีอยู!ของท้ัง 2 อย!างได( ตราบเท!าท่ีเรายังเข(าใจว!าสิ่งน้ันมีอยู! (มีอัตตา) (2) ความจําเป8นท่ี
จะต(องยึดโยงโลกทางกายภาพ คือ การทําสิ่งท่ีเรายังคิดว!ามีอยู!ให(มีประโยชน� (3) การแปรสภาพโลกกายภาพให(
เป8นจิต (4) การไม!ตั้งแง!รังเกียจโลกกายภาพ เพราะเป8นโลกกายภาพเป8นเหมือนกระจกสะท(อนความจริง
เบ้ืองหลังปรากฏการณ� และสิ่งสําคัญคือ (5) โลกกายภาพท่ีแปรเป8นจิตต(องตั้งอยู!บนความว!าง เพ่ือจุดหมายของ
ภาษาธรรมคือ การไม!ยึดมั่นถือมั่น หรือ ว!างจากการยึดถือความเป8นตัวตน (อหังการ-มมังการ) จึงกล!าวได(ว!า 
ภาษาธรรมคือสื่อกลางระหว!างโลกทางกายภาพกับความจริงทางศาสนา/ความจริงตามธรรมชาติ ระหว!าง
สัญลักษณ�สื่อความจริงกับความจริงทางศาสนา/ความจริงตามธรรมชาติ ระหว!างศาสนาท่ีไม!แท(จริงกับศาสนาท่ี
แท(จริง และระหว!างศาสนา (ภาษาคน) ท้ังหลายกับความจริงทางศาสนา/ความจริงตามธรรมชาติ ดังน้ัน ภาษา
ธรรมจึงเป8นตัวนําจากความมีศาสนาไปสู!ความไม!มีศาสนา หรือตัวกลางระหว!างความมีศาสนาและความไม!มี
ศาสนา เพราะภาษาธรรมแปรสภาพการยึดติดโลกกายภาพให(กลายเป8นการปล!อยวางและว!างทางจิต 

จริงอยู! ภาษาธรรมท่ีพุทธทาสภิกขุเสนอมาน้ี จะมีลักษณะพิเศษกว!าภาษาท่ัวไป (ภาษาคน) ในกรณีท่ี 
คนท่ัวไปอาจมองเห็นหินเป8นหิน เห็นดินเป8นดิน แต!การมองด(วยภาษาธรรมจะเห็นหินไม!ใช!เห็น เห็นดินไม!ใช!ดิน 
ซ่ึงหากพิจารณาผ!านคัมภีร�ศาสนาจะมีวิธีการแบบน้ีอยู! จึงอาจกล!าวได(ว!า ไม!ใช!ของใหม!เอ่ียม เพียงแต!ท!านได(
นํามาจัดระบบและวางระเบียบใหม!ให(สอดคล(องกับความเปลี่ยนแปลง พัฒนาต!อยอดให(ความวิจิตรและง!ายต!อ
ระดับความเข(าใจท่ีต!างกันสู!เป�าหมายอันเดียวกัน ภาษาธรรมจึงเป8นภาษาท่ีจําเป8นของ “ไม!มีศาสนา”/“ข(ามพ(น
ความเป8นศาสนา” 

อย!างไรก็ตาม ในการตรวจสอบความจริงทางศาสนา คงต(องอาศัยความรู(ชนิดพิเศษท่ีผู(วิจัยเรียกว!า 
“จิตประสบการณ�”  เพราะน!าจะเป8นเครื่องมือท่ีสําคัญท่ีสุดทางศาสนา ในการท่ีเราจะรู(ว!า เราสัมผัสความจริง
ทางศาสนา/ความจริงตามธรรมชาติแล(ว สัจภาวะเช!นน้ัน ไม!มีข(อความหรือภาษาใดอธิบายได(ครบถ(วน อย!างท่ี
พุทธทาสภิกขุกล!าวว!า สิ่งท่ีเอามาพูดได(น้ีไม!ใช!ธรรมะ ไม!ใช!ของจริง สิ่งท่ีเป8นธรรมะแท(จริง เอามาพูดไม!ได(” 
(พุทธทาสภิกขุ, 2537) เมื่อถึงเส(นชัย บุคคลจะรู(ได(เอง (ป3จจัตตัง) ว!า เราสัมผัสความรอดจากทุกข�ท้ังปวงแล(ว/
สิ้นทุกข�แล(ว 

ศาสนาท้ังหลาย (ภาษาคน) สอนเรื่องความรอดจากทุกข�ท้ังปวง หากชีวิตทางศาสนาปลอดพ(นจากทุกข�
ท้ังปวง จึงเป8นการสอดคล(องกับความมุ!งหมายของศาสนา ในการท่ีพุทธทาสภิกขุพัฒนาระบบศาสนา (ภาษาคน) 
ไปสู! “ไม!มีศาสนา” เป8นการนําพาศาสนา (ภาษาคน) ให(ก(าวไปสู!ความไม!มีทุกข�  เมื่อศาสนา (ภาษาคน) ปลอด
พ(นจากทุกข� ชีวิตทางศาสนาจึงไม!มีทุกข� จึงเป8น “นิพพานระหว!างศาสนา” ในภาษาธรรมเรียกว!า ไม!มีศาสนา/
ว!างจากศาสนา จึงเป8น “หน่ึงเดียวทางศาสนา” (ภาษาคน) ศาสนาแห!งการกระทําเพ่ือความรอดจากทุกข�ท้ังปวง 
คือ การข(ามพ(นความเป8นศาสนา 
 อน่ึง การจะบอกว!า “ไม!มีศาสนา” คือ “เอกภาพทางศาสนา” ก็ได( เพราะในความหลากหลายโดยช่ือมี
ความเป8นหน่ึงเดียวโดยสาระท่ีแท(จริงของศาสนา/ความจริงทางศาสนา/ความจริงตามธรรมชาติ จะบอกว!า “ไม!มี
เอกภาพทางศาสนา” ก็ได( เพราะไม!ได(เป8นเอกภาพในฐานะท่ีศาสนาท้ังหมดรวมกันเป8นหน่ึง หากแต!เพราะ “ไม!มี
ศาสนา”(ภาษาธรรม) จึงไม!มีเอกภาพทางศาสนา เมื่อไม!มีศาสนา/ไม!มีเอกภาพทางศาสนาจึงบอกไม!ได(ว!า “เป8น
สิ่งน้ัน” / “เป8นสิ่งน้ี” / “เป8นอะไร” เพราะมันเป8นอย!างท่ีเป8นและเพราะว!างจากท่ีจะเป8น จึงไม!จัดว!าเป8นเอก
นิยมทางศาสนา และแม(แต!จะเป8นพหุนิยมทางศาสนาได(อย!างลงตัว 
 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

127 

สรุปและอภิปรายผลการวิจัย 
 “ไม!มีศาสนา” คือภาวะของการเปลี่ยนผ!านจากความเข(าใจว!ามีศาสนาไปสู!ความว!างจากการมีศาสนา 
อันเป8นพัฒนาการทางจิตจากการยึดโยงโลกทางกายภาพ ไปสู!ความว!างจากตัวตน อันเป8นที่ตั้งของความมีเป8น
พุทธทาสภิกขุ เห็นว!า ศาสนาแท(จริงคือศาสนาแห!งการกระทําเพื่อความรอดจากทุกข� ศาสนาทั้งหลาย 
ถูกป=ดบังด(วยความไม!รู( จึงมองไม!เห็นความจริงทางศาสนา อันเป8นปฐมเหตุของสรรพสิ่ง ความปรากฏของ
สรรพสิ่งอันเป8นกฎแห!งความเป8นป3จจัยแก!กันและกัน คือ การที่สรรพสิ่งไม!คงที่ เปลี่ยนแปลง และไม!ได(อยู!ใน
ฐานะตัวตนแท(จริง หากเราถอดถอนสรรพสิ่งออกจะเหลือความว!าง (สุญญตา) จากสรรพสิ่ง ในภาวะแห!งว!าง 
ไม!มีความทุกข� ภาวะเช!นนี้มีลักษณะหนึ่งเดียว แผ!ปกคลุมเต็มทั้งหมด (ไกวัลย�) อันป3จจัยใดๆเข(ามาปรุงแต!ง
ไม!ได( (อสังขตะ) ท้ังหมดคืออย!างเดียวกัน คือสภาพแห!งความว!าง (สุญญตา) อันเป8นความจริงตามธรรมชาติ ท่ี
ต(องเป8นอย!างนั้น โดยไม!เปลี่ยนแปลง ดังนั้น การที่เราเข(าใจว!าศาสนามีอยู! จึงมีอยู!ในฐานะ “ไม!มีศาสนา” 
เพราะว!างจากการมีศาสนาบนภาวะแห!งจิตว!าง 
 การ “ไม!มีศาสนา” จึงบอกไม!ได(ว!าเป8นอะไร เพราะไม!มีสิ่งใดจะเป8นได( และไม!มีการที่จะเป8นสิ่งใด 
เพราะว!างจากท่ีจะเป8น จึงเป8นอย!างท่ีเป8น (ตถตา) ในภาวะ “ไม!มีศาสนา” จึงปลอดพ(นจากป3ญหาศาสนาท้ังใน
เชิงทฤษฎีและชีวิตทางศาสนา เพราะเป8นการข(ามพ(นแล(วจากความเป8นศาสนา 
 
ข/อเสนอแนะ 

 เก่ียวกับข(อเสนอท่ีว!า “การข(ามพ(นความเป8นศาสนา/ไม!มีศาสนา” คือทางออกของป3ญหาศาสนาน้ัน 
เราอาจมองว!า ข(อเสนอน้ีค!อนข(างจะเป8นอุดมคติสุดข้ัว ความเห็นน้ีไม!ใช!เรื่องแปลก เพราะถ(าเราไม!จินตนาการ
ก!อน จะมีหรือท่ีเราจะแปลงโลกแห!งจินตนาการให(กลายเป8นโลกแห!งความเป8นจริง เพ่ือป=ดข(อกังขาในกรณีท่ีมอง
ว!าความคิดแบบน้ีค!อนข(างเป8นอุดมคติสุดข้ัว จึงควรมีการวิจัยเชิงปฏิบัติ (ปฏิบัตินิยม) เพ่ือตรวจสอบว!า ข(อเสนอ
ดังกล!าวมีความเป8นไปได(ในเชิงปฏิบัติได(มากน(อยเพียงใด ผู(วิจัยเข(าใจว!า สําหรับพุทธทาสภิกขุ สิ่งท่ีเสนอมาน้ัน
ล(วนแต!มีการลองปฏิบัติก!อนแล(ว 

นอกจากน้ัน ในการตีความศาสนา ผู(วิจัยเห็นโครงสร(างเก่ียวกับความเข(าใจศาสนาคล(ายๆกับการ
ตีความศาสนาของ พอล ริเคอร� เรื่องน้ีจะเหมาะกับผู(มีความเช่ียวชาญอย!างน(อย 2 ภาษาคือ ภาษาฝรั่งเศสและ
ภาษาไทย  

ข(อเสนอเรื่อง “ไม!มีศาสนา” ของพุทธทาสภิกขุน้ี เราอาจมองในภาพของภูมิป3ญญาแบบไทยบนฐานคิด
ของศาสนา แต!หากพิจารณาสาระเบ้ืองลึก ข(อเสนอน้ีมีความเป8นสากลเพราะเป8นสิ่งท่ีแผ!ได(อย!างไม!จํากัดและ
ไม!ได(ยึดติดกับทัศนะใดทัศนะหน่ึงในหลากหลายทัศนะ ท่ีผ!านมาข(อเสนอน้ีอาจได(รับการกล!าวถึงในวงจํากัด หาก
จะมีการหยิบข้ึนมาเพ่ือพิจารณาขยายวงออกไป จึงน!าจะเป8นประโยชน�อย!างยิ่งท้ังในเชิงทฤษฎีและชีวิตทาง
ศาสนาระหว!างสังคมศาสนา 
   อน่ึง จากคําถามท่ีว!า “งานช้ินน้ีให(ประโยชน�อะไรกับสังคมบ(าง” งานช้ินน้ีเหมือนกับลูกหินท่ีผู(วิจัย
แกะสลักตามศักยภาพ จึงไม!อาจกลมเกลี้ยงสมบูรณ�ได(เหมือนกับช!างมืออาชีพ ลูกหินยังคงเป8นลูกหินท่ีถูกวางไว( 
แต!ลูกหินจะมีประโยชน�ก็ต!อเมื่อเรานําไปเป8นส!วนประกอบเพ่ือท่ีจะสร(างบ(าน ถ(าสังคมน้ีต(องการสร(างบ(านแบบ
ไม!มีศาสนา (แบบภาษาธรรม) งานช้ินน้ีจะช!วยได(ในระดับความคิด ส!วนทางด(านจิตวิญญาณท่ีจะเป8นอันเดียวกัน
กับความจริงตามธรรมชาติน้ัน คงต(องอาศัยวาสนา (ศาสนาแห!งการกระทําเพ่ือรอดจากทุกข�ท่ีสะสมตามลําดับ) 
อันเป8นการเฉพาะตนๆไป 
 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ� ในพระบรมราชูปถัมภ�        ป�ท่ี 9 ฉบับท่ี 1  มกราคม – เมษายน 2557 

128 

เอกสารอ/างอิง 
พุทธทาสภิกขุ. (2550). มรดกท่ีขอฝากไว(.  กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 
____________. (2526). อะไรคืออะไร?. กรุงเทพมหานคร : ธรรมทานมูลนิธิ. 
____________. (2510). โอวาทของท!านพุทธทาสภิกขุ. กรุงเทพมหานคร : สมชายการพิมพ�. 
____________. (2552). ไกวัลยธรรม. กรุงเทพมหานคร : ธรรมทานมูลนิธิ. 
____________. (2537). ไกวัลยธรรม (ฉบับย!อ). กรุงเทพมหานคร : พิมพ�ดี. 
____________. มปป.. ศาสนาคืออะไร. กรุงเทพมหานคร : สมชายการพิมพ�. 
____________. มปป.. คู!มือเป8นอยู!ด(วยจิตว!าง. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 
____________. (2537). ภาษาคนภาษาธรรม. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 
____________. (2549). ศาสนาคืออะไร. กรุงเทพมหานคร : ธรรมสภา. 
สมภาร พรมทา. (2556). มนุษยกับศาสนา.  กรุงเทพมหานคร : ศยาม. 
John H. Hick. (1983).  Philosophy of Religion. New Jersey : Prentice-Hall. 
 


