
 1 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

พุทธสมัญญานาม: กลวิธีการตั้งพระนามและอิทธิพลของพระนามในยุคปจจุบัน 
 

ANTONOMOSIAS OF THE LORD BUDDHA: STRATEGIES OF NAME NAMING  

AND INFLUENCE IN MODERN TIMES 
 

ประกาศิต  ประกอบผล* 
Prakasit Prakobphol   

 

* หลักสูตรครุศาสตรบัณฑิต  สาขาวิชาสังคมศึกษา  มหาวิทยาลัยราชภัฎวไลยอลงกรณ ในพระบรมราชูปถัมภ 
  Bachelor of Education  Program in Social Studies  Valaya Alongkorn Rajabhat University under royal patronage 
  E-mail : prakasit.pra@vru.ac.th 
 

 
 

Received : September 25, 2024           Revised : December 31, 2024           Accepted : December 31, 2024 

---------------------------------------------------------------------------------- 
 
 

บทคัดยอ 
 

  บทความวิชาการน้ี มีวัตถุเพ่ือศึกษาพุทธสมัญญานามท่ีนำมาใชเรียกพระพุทธเจา กลวิธีการตั้ง

พระนามและอิทธิพลของพุทธสมัญญานามในยุคปจจุบัน พรอมอรรถาธิบายความหมายเชิงพระจริยาวัตร  

จากการศึกษาในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา พบวามี 32 พุทธสมัญญานาม คือ พุทฺธ ทสพล สตฺถุ สพฺพฺู มุนินฺท 

ทวิปฺปทุตฺตม ภควนฺตุ นาถ จกฺขุมนฺตุ องฺคีรส มุนิ โลกนาถ อนธิวร มเหสิ วินายก สมนฺตจกฺขุ  สุคต  ภูริปฺญ   

มารชิ นรสีห  นรวร  ธมฺมราชา  มหามุนิ  เทวเทว  โลกครุ  ธมฺมสฺสามิ  ตถาคต  สยมฺภู  สมฺมาสมฺพุทฺธ  วรปฺญ  

นายก  ชิน  และพระนามเฉพาะของพระพุทธเจาพระองคปจจุบันมี 7 พระนาม ดังน้ี สกฺก สิทฺธตฺถ สุทฺโธทนิ โคตม 

สกฺยสีห สกฺยมุนิ อาทิจฺจพนฺธุ  เปนพระสมัญญานามท่ีพระพุทธองคทรงขนานพระนามเองบาง ผูอ่ืนขนานพระนาม

ใหบาง พระสมัญญานามท้ังหมดมีความหมายในเชิงพระจริยาวัตรไดท้ัง 3 ประการ คือ 1) พุทฺธตฺถจริยา คือการ

บำเพ็ญประโยชนในฐานะพระพุทธเจา เชน พุทฺธ ธมฺมราชา 2) โลกตฺถจริยา คือการบำเพ็ญประโยชนตอโลก เชน 

สตฺถุ  โลกนาถ  และ 3) ญาตตฺถจริยา  คือการบำเพ็ญประโยชนตอพระญาติ เชน สกฺก  โคตม  และพุทธสมัญญา

นามมีอิทธิพลตอการขนานพระนามของพระมหากษัตริย เชน พุทฺธ ธมฺมราช โลกนาถ  ราชทินนามสมณศักดิ์ของ

พระสงฆไทย เชน พุทฺธ  โลกนาถ  มหามุนิ เปนตน นามของพระพุทธรูป เชน ทสพล  นามพุทธศาสนสถาน เชน 

พุทฺธ  ชิน ตลอดถึงการตั้งช่ือพุทธศาสนิกชน ท่ัวไป เชน พุทฺธ ชิน 

 
คำสำคัญ 
            พุทธสมัญญานาม  กลวิธีการตั้งพระนาม อิทธิพลของพุทธสมัญญานาม 
 
 
 
 
 
 
 

 



 2 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

ABSTRACT 
 

This academic article aimed at  studying  the  Lord Buddha’ antonomasias, strategies 
of name naming and influence of the Lord Buddha’antonomasias in modern times  along with 
translations according to consonants explain meaning and examples of rare names. 

 From a study in the Abhidhanappadipika scriptures, 32 words were found as follows : 
Buddha, Dasapol, Sathu, Sabbhanyu, Dvipaduttama, Muninda, Bhagwantu, Natha, 
Chakkhumantu, Ankhiras, Muni, Lokanath, Andhivara, Mahasi, Vinayak, Samantachakkhu, 
Sukata, Bhuripanya, Marashi, Narasiha, Naravara, Dhammaraja, Mahamuni, Devadeva, Lokkaru, 
Dhammassa,Tathagata, Sayambhu, Sammasambuddha, Varapanya, Nayaka and China, and 
there are seven personal names of the Lord Buddha at present, as follows: Sakka, Siddhartha, 
Suddhodani, Gotama, Sakyasiha, Sakyamuni and Athiccabandhu. These are the Lord Buddha’ 
antonomasias  that the Lord Buddha gave himself and others have given him names. All the 
Lord Buddha’ antonomasias have three meanings in therms of behavior ( cariya)  namely 1 ) 
Buddhattha -cariya; beneficial conduct as functions of  the Buddha such as Buddha, Dhammaraja  
etc. 2) Lokattha-cariya; conduct for the well-being of the world such as Sathu, Lokanath  etc.  3) 
Natattha-cariya; conduct for the benefit of his relatives  such as   Sakka, Gotama  etc. The Lord 
Buddha’ antonomasias  influenced on the King’s names and signatures such  as Buddha, 
Dhammaraja ,  Thai priest’s titles as given by the Kings such as Buddha ,Lokanath, Mahamuni, 
the name of Buddha statue such as Dasapol, buddhist place of worship such as Buddha, China  
and buddhist people such as Buddha, China  etc. 

 
Keywords   
 Antonomasias  of  the  Lord Buddha , Strategies of name naming, Influence of  the  
Lord Buddha’ antonomasias 

 
บทนำ 

พระพุทธศาสนามีพระศาสดาทรงพระนามวาพระพุทธเจา ทรงแสดงธรรมนำเวไนยสัตวใหหลุดพนจาก
ความทุกข เมื่อกาลเวลาผานไปจนกระท่ังพระพุทธศาสนาหมดสิ้นไปจากโลกแลว ก็จะมีบุคคลท่ีปรารถนาพุทธภูมิท่ี
เรียกวา “พระโพธิสัตว” บำเพ็ญสั่งสมบุญบารมีความดีพรอมเกิดข้ึนมา  ออกบวชตรัสรูธรรมเปนพระพุทธเจา 

การอุบัติข้ึนของพระพุทธเจาเปนเรื่องยากมากในแตละยุคสมัย  ดังขอความในพระสุตตันตปฎกฉบับ

ภาษาไทย เลมท่ี 25 ขุททกนิกาย ขอ 183 วา “...การท่ีพระพุทธเจาท้ังหลายจะเสด็จอุบัติ ข้ึนก็ยิ่งยากฯ”  

(กิจฺโฉ พุทฺธานมุปฺปาโท) (ขุ.ขุ/25/183/90) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 90) หมายถึง การอุบัติข้ึนของ

พระพุทธเจาท้ังหลายเปนการยาก เน่ืองจากเมื่อไมมีการเสด็จอุบัติข้ึนของพระพุทธเจาในโลกแลว มนุษยโลกยอม

ไมไดรับรสแหงพระธรรมท่ีสามารถนำมาพัฒนาตนใหเจริญงอกงามในการดำเนินชีวิตไดอยางสมบูรณ  ซึ่งถือวาเปน

ความวิบัติอยางหน่ึง ท่ีเรียกวา “กาลวิบัติ”  หมายถึง ชวงกาลเวลาท่ีสูญเปลา ขาดความเจริญรุงเรือง (พระเทพเวที 

(ประยุทธ ปยุตฺโต), 2532 :160)  และกวาท่ีพระพุทธเจาแตละพระองค จะเสด็จอุบัติข้ันน้ัน มิใชเรื่องงาย และไมได

เสด็จอุบัติข้ึนติดตอกันไป  บางครั้งโลกตองวางจากพระสัทธรรมแหงพระพุทธศาสนาเปนเวลานานหลายแสนกัป  

จึงจะมีศาสนาของพระพุทธเจาพระองคใหม ปรากฏข้ึนมาอีกรอบตามวงจรการเกิดดับ (พระพรหมโมลี  

(วิลาส ญาณวโร), 2540: 15) 



 3 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

พระพุทธเจามี  3 ประเภท ไดแก 1) พระพุทธเจาประเภทปญญาธิก คือมีปญญาเปนเลิศ 2) 
พระพุทธเจาประเภทสัทธาธิก คือมีศรัทธาเปนเลิศ 3) พระพุทธเจาประเภทวิริยาธิก คือมีความเพียรเปนเลิศ 
พระพุทธเจาแตละประเภทจะใชระยะเวลาการสั่งสมบารมีท่ีไมเทากัน แตชวงเวลาของการสั่งสมบำเพ็ญบารมีมี 3 
ชวงเหมือนกันทุกพระองค การจะเปนพระพุทธเจาน้ันตองผานชวงการทดสอบพระจริยาวัตร บำเพ็ญบารมีนานัป
ประการ (แสง มนวิทูร, 2501: 3)  

 

ตารางท่ี 1 ชวงระยะเวลาการสั่งสมบำเพ็ญบารมีของพระพุทธเจา 3 ประเภท  
ประเภทพระพุทธเจา ชวงต้ังไวในใจ ชวงเปลงวาจา ชวงไดรับพยากรณ รวม 

1.  ปญญาธิกพระพุทธเจา 7 อสงไขย 9 อสงไขย 4 อสงไขย แสนกัป 
20 อสงไขย 
 แสนกัป 

2. สัทธาธิกพระพุทธเจา 14 อสงไขย 18 อสงไขย 8 อสงไขย แสนกัป 
40 อสงไขย 
แสนกัป 

3. วิริยาธิกพระพุทธเจา 28 อสงไขย 36 อสงไขย 16 อสงไขย แสนกัป 
80 อสงไขย 
แสนกัป 

 

 
ดวยพระจริยาวัตรท่ีทรงบำเพ็ญเปนปกตินิสัยในการสั่งสมบารมีมาแตครั้งยังเปนพระโพธิสัตวกระท่ังถึง

ตรัสรูเปนพระพุทธเจา ทรงบำเพ็ญพระจรยิาวัตรสอดคลองกับพุทธจริยา 3 ประการ (the Buddha’s  conduct) 
(พระเทพเวที (ประยุทธ ปยุตฺโต), 2532: 114) กลาวคือ ทรงบำเพ็ญประโยชนของความเปนพระพุทธเจา (พุทธัตถ
จริยา) เชน พระนามวา “สมฺมาสมฺพุทฺธ” ทรงตรัสรูชอบดวยพระองคเอง หลังจากศึกษาในสำนักผูรูช้ันนำในสมัย
น้ันแลวไมบรรลุเปาหมายตามท่ีตั้งพระทัยไว และดวยพระจริยาวัตรท่ีพระพุทธองคทรงบำเพ็ญเพ่ือประโยชนแก
ชาวโลกท้ังมวล (โลกัตถจริยา) เชน พระนามวา “โลกนาถ” ทรงเสียสละพระองคออกผนวชบำเพ็ญเพียรจนตรัสรู
ธรรมและนำธรรมท่ีพระองคตรัสรูน้ันสั่งสอนชาวโลกจนคลายโศกหมดทุกขมีธรรมเปนท่ีพ่ึง และพระจริยาวัตรท่ี
พระองคทรงบำเพ็ญประโยชนเก้ือกูลตอพระญาติท้ังหลาย (ญาตัตถจริยา) เปนท่ีประจักษชัดเกิดการยอมรับนับถือ
และศรัทธาจึงใหพระสมัญญานามกับพระพุทธองคหลายพระนามตามท่ีปรากฏในพระไตรปฎก พระสมัญญานาม
ของพระพุทธองคแตละพระนามน้ันลวนมีความหมายท้ังสิ้น  

อยางไรก็ดี การอุบัติข้ึนของพระพุทธเจาท่ีถือวาเปนการยากยิ่งน้ัน เพราะตองมีองคประกอบอ่ืน ๆ อีก  
เรียกวา “ธรรมสโมธาน” มี 8 ประการ กลาวคือ 1) จะตองบังเกิดเปนมนุษยเทาน้ัน (มนุสสัตตัง) 2) จะตองมีเพศ
เปนบุรุษเทาน้ัน (ลิงคสัมปตติ) 3) จะตองมีความมุงมั่นปรารถนาท่ีจะเปนพระพุทธเจาอยางแนวแนเด็ดเดี่ยว (เหตุ)
4) จะตองไดบำเพ็ญบารมีตอหนาพระพักตรของพระพุทธเจา พระองคใดพระองคหน่ึง และไดรับการพยากรณจาก
พระพุทธเจาพระองคน้ัน วาจะไดเปนพระพุทธเจาในอนาคตกาล (สัตถุทัสสะนัง) 5) จะตองถือเพศเปนบรรพชิต 
หรือนักบวช (ปพพัชชา) 6) จะตองไดอภิญญาญาณ และฌานสมาบัติกอน (คุณสัมปตติ) 7) จะตองเคยบำเพ็ญมหา
ทาน ท่ีตองใชชีวิตเขาแลก (อธิกาโร) 8) จะตองไมมีความยอทอตออุปสรรคท่ีขวางก้ันหนทางแหงการเปน
พระพุทธเจา (ฉันทตา) (พระมหาสุขพัฒน  อนนทจารย, 2547: 142) 
 ดังน้ัน  พระสมัญญานาม ท้ัง 32 พระนามของพระพุทธเจา เปนเหตุปจจัยใหเกิดมูลฐานความสนใจท่ีวา 
เพราะเหตุใดพระพุทธเจาจึงได “พระสมัญญานาม” เชน  สตฺถุ สพฺพฺู  เปนตน  มีความหมายอยางไร  
สงเคราะหพระสมัญญานามเหลาน้ันเขาในพุทธจริยา 3 อยางไร   และมีอิทธิพลหรือคานิยมตอพระปรมาภิไธย
พระมหากษัตริย ราชทินนามสมณศักดิ์ของพระสงฆไทย พระพุทธรูป และพุทธศาสนสถานอยางไร  โดยบทความน้ี
จะนำพุทธสมัญญานามท่ีปรากฏเฉพาะในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา ซึ่งรจนาโดยพระโมคคัลลานเถระ มาเปนฐาน
การศึกษาวิเคราะห 

 
 
 



 4 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

พุทธสมัญญานามในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา 
พระสมัญญานามของพระพุทธเจามีหลายพระนาม และใชในบริบทตาง ๆ เปนพระนามท่ีพระพุทธองค

ตรัสแทนพระองคเองบาง บุคคลอ่ืนเรียกบาง พระนามน้ัน ๆ ยังมีความหมายเฉพาะคำศัพทน้ันอีกดวย คำศัพทท่ี
เปนพระสมัญญานามของพระพุทธองคท่ียกมาน้ีปรากฏอยูในพระไตรปฎกและคัมภีรอ่ืน ๆ ในพระพุทธศาสนา  
ซึ่งกลาวไวในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา ไดแกหนังสือท่ีแสดงคำศัพท หรือท่ัวไปเรียกวาพจนานุกรม มี  32  
พระสมัญญานามศัพท ดังน้ี พุทฺธ ทสพล สตฺถุ สพฺพฺู ทฺวิปฺปทุตฺตม มุนินฺท ภควนฺตุ นาถ จกฺขุมนฺตุ องฺคีรส  
มุนิ โลกนาถ อนธิวร มเหสิ วินายก สมนฺตจกฺขุ สุคต ภูริปฺญ มารชิ นรสีห นรวร ธมฺมราชา มหามุนิ เทวเทว โลก
ครุ ธมฺมสฺสามี ตถาคต สยมฺภู  สมฺมาสมฺพุทฺธ  วรปฺญ  นายก ชิน และพระพุทธโคดม 7 พระนาม ดังน้ี สกฺก  
สิทฺธตฺถ สุทฺโธทนิ โคตม สกฺยสีห สกฺยมุนิ อาทิจฺจพนฺธุ  (พระมหาไพโรจน ญาณกุสโล (นิรัญรักษ) และจรูญ 
ธรรมดา, 2559: 7)  

พุทธสมัญญานามท้ังหมดน้ีจะนำมาอธิบายความหมายท้ังโดยพยัญชนะและอรรถาธิบายโดยหลักธรรม 
ในสวนของการใชศัพทตาง ๆ ในฐานะพระสมัญญานามของพระพุทธเจาจะแปลวา พระพุทธเจาหรือไมน้ันตองดู
บริบทของเน้ือหาดวย เพราะนอกจากจะมีความหมายวาพระพุทธเจาแลวยังมีความหมายอ่ืนอยูดวย หรือใชเปน
คุณศัพทท่ีขยายความพระสมัญญานามของพระพุทธเจา เชน พุทฺธัง ภะคะวันตงั อภิวาเทมิ  ขาพเจาอภิวาทพระผูมี
พระภาคเจา (พระพุทธเจา) ผูรู ผูตื่น ผูเบิกบาน ในท่ีน้ี คำวา ภะคะวันตงั มาจาก ภะคะวันตุ ท่ีแปลวาพระพุทธเจา 
สวนคำวา พุทธัง แปลวา พระพุทธเจาเชนกัน แตในท่ีน้ีนำมาเปนคำขยายความของคำวา ภะคะวันตัง เปนตน 

1. พุทฺธ หมายถึง พระพุทธเจา พระสมัญญานามน้ี  เปนพระนามหลักโดยท่ัวไป เหตุท่ีทรงไดพระนาม
น้ีเพราะทรงตรัสรูสัจธรรม ทรงสิ้นอาสวะกิเลส ทำพระนิพพานใหแจง ตรัสรูอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณเพียง
พระองคเดียว (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 7-8)  ดวยอำนาจแหงความรูน่ันเอง จึงมีอาการเหมือนกับตื่นจาก
ความหลับ ความตื่นของพระพุทธเจาน้ันเปนการตื่นจากหลับคือกิเลส ลืมตาเห็นสิ่งท้ังปวงอยางถูกตองตามเปนจริง 
ไมมีอะไรจะมาหลอกใหหลงใหล ใหจิตมัวหมองได ผูเบิกบาน คือเพราะไมมีความทุกขรบกวน จึงมีความเบิกบาน 
จึงไดพระสมัญญานามวา “พุทฺธ” ผูรู ผูตื่น และผูเบิกบาน” (พินิจ รักทองหลอ, 2537: 210)  

พระพุทธองคทรงประกาศวา พระองคเปนพุทธะ คือพระพุทธเจา ดังท่ีตรัสกับเสลพราหมณ  
ในพระไตรปฎกฉบับภาษาไทย เลมท่ี 13 มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาส วา “พราหมณ  เราไดรูยิ่งธรรมท่ีควรรูยิ่ง ...
เพราะฉะน้ัน เราจึงเปนพระพุทธเจา”  (ม.ม./13/399/497) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 497)  
ดวยเหตุดังกลาวมาน้ี เปนตน พระสมัญญานามของพระพุทธองคจึงใชคำวา พระพุทธเจา (พุทธะ) เปนพระนาม
หลัก เรียกกันโดยท่ัวไป 

2. ทสพล หรือ พระทศพล หมายถึง ทรงมีกำลังกายเทากำลังของพญาชางฉัททันต 10 เชือก และทรง
มีกำลังญาณ 10 ประการ ปรากฏในพระไตรปฎกฉบับภาษาไทย เลมท่ี 12 มัชฌิมนิกาย มูลปณณาสก ไดแก  
1) พระปรีชาญาณหยั่งรูฐานะและอฐานะ คือ ทรงรูวาอะไรเปนไปได และอะไรเปนไปไมได 2) พระปรีชาญาณ 
หยั่งรูผลของกรรม 3) พระปรีชาญาณหยั่งรูขอปฏิบัติท่ีจะนำไปสูคติท้ังปวง คือสุคติ ทุคติ 4) พระปรีชาญาณหยั่งรู
สภาวะของโลกอันประกอบดวยธาตุตาง ๆ เปนอเนก 5) พระปรีชาญาณหยั่งรูอัธยาศัยของสัตวท้ังหลายท่ีมีความ
แตกตางกัน  6) พระปรีชาญาณหยั่งรูความยิ่งและความหยอนแหงอินทรียของสัตวท้ังหลาย 7) พระปรีชาญาณหยั่ง
รูความเศราหมองและความผองแผวของการออกจากฌาน วิโมกข สมาธิ และสมาบัติท้ังหลาย 8) พระปรีชาญาณ
หยั่งรูถึงภพอันเคยเปนอยูในอดีตหรือหนหลังได  9) พระปรีชาญาณหยั่งรูจุติ(ตาย) และอุบัติ (เกิด) ของสัตว
ท้ังหลายผูเปนไปตามกรรมของตน   10) พระปรีชาญาณหยั่งรูความสิ้นไปแหงอาสวะท้ังหลาย  (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย ก, 2539: 144-148) ในบางท่ีเรียกวา ทศพลญาณ หรือตถาคตญาณ  

3. สตฺถุ หรือ สตฺถา  หมายถึง พระศาสดา ผูนำมาซึ่งคำสอน เปนครูผูสอนมนุษยและเทวดาท้ังหลาย 
เพราะทรงแนะนำสั่งสอนสัตวท้ังหลายดวยประโยชนในปจจุบัน ประโยชนในอนาคต และประโยชนอันสูงสุด 
 ประโยชนปจจุบัน 4 ประการ คือ 1) มีความพรอมในการลุกข้ึนแสวงหาโภคทรัพย ดวยกำลังความรู 
โดยสุจริตถูกตองตามธรรม  2) ถึงพรอมดวยการรักษาโภคทรัพยท่ีตนแสวงหามาไดน้ัน  3) คบคนดี ไมคบคนช่ัว 4) 
ใชชีวิตเปนอยูตามความเหมาะสมอยางพอเพียง (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต) ก, 2564: 116) 



 5 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

 ประโยชนในอนาคต เปนประโยชนข้ันสูงข้ึนไป อันไดแก ความมีจิตใจเจริญงอกงามดวยคุณธรรมความ
ดทีำใหชีวิตน้ีมีคา และเปนหลักประกันชีวิตในภพหนา ซึ่งจะสำเร็จไดดวยหลัก 4 ประการน้ี คือ 1) ความถึงพรอม
ดวยศรัทธา ความเช่ือท่ีถูกตอง 2) ความถึงพรอมดวยศีล 3) ความถึงพรอมดวยการบริจาคชวยเหลือผูอ่ืน 4) ความ
ถึงพรอมดวยปญญา ความรูอยางรอบดาน (สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต) ก, 2564: 146) 

ประโยชนสูงสุด คือ สอนใหใชชีวิตโดยมีพระนิพพานเปนเปาหมาย การสอนของพระพุทธเจามี  
3 ประการ ดังน้ี 1) ทรงสอนธรรมดวยความรูยิ่งเห็นจริงเองแลวจึงทรงสอนผูอ่ืน  2) ทรงสอนธรรมมีเหตุผลไมเลื่อน
ลอย   3) ทรงสอนใหมองเห็นชัดเจนสมจริงจนตองยอมรับ และนำไปปฏิบัติไดผลจริงเปนอัศจรรย (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต) ก, 2564: 111)  เปรียบเสมือนการหงายของท่ีคว่ำ การเปดของท่ีปด การสองแสง
สวางในท่ีมืด  การบอกทางแกบุคคลผูหลงทาง (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 110)  
 4. สพฺพฺู หมายถึง ผูรูธรรมท้ังปวง  มีอรรถาธิบายตามในพระไตรปฎก เลมท่ี 31 ขุททกนิกาย 
ปฏิสัมภิทามรรควา “พระพุทธเจาผูรูธรรมท้ังปวง คือ รูสังขตธรรมและอสังขตธรรมท้ังปวง...รูสภาวะแหงปญญาท่ี
แตกฉานดีในอรรถแหงอัตถปฏิสัมภิทาตลอดท้ังหมด”  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 183-184)   
ในอรรถกถาแสดงสัพพัญูไว 5 ประการ คือ 1) ทรงรูจุติ (ตาย) และอุบัติ (เกิด) ทุกอยางของสัตวผูเปนไป
ตามลำดับกรรม  2) ทรงรูสภาวะแหงธรรมชาติทุกอยางไดในขณะญาณเดียว  3) ทรงรูสภาวธรรมทุกอยางตาม
ความเปนจริง  4) ทรงรูสภาวธรรมทุกอยางดวยพระปรีชาสามารถ  5) ทรงรูสภาวธรรมทุกอยางดวยพระปญญา 
ท่ีทรงตรัสรูอริยสัจ 4  ในสัพพัญู 5 อยางน้ีหมายถึงญาตสัพพัญู คือ ตรัสรูอริยสัจ 4   (พระมหาสมปอง มุทิโต, 
2558: 9) 

5. ทวิปทุตฺตม หมายถึง ผูประเสริฐกวาสัตวสองเทา มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาผูประเสริฐกวาสัตว
สองเทา ไดแก เทวดา พรหม และมนุษย พระพุทธเจาเปนผูประเสริฐท่ีสุด (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 9)  
เปนผูฝกตนท่ีสมบูรณแลว ทรงตรัสรูอริยสัจ 4 คือ รูทุกข รูเหตุใหเกิดทุกข รูวาทุกขดับหมดสิ้นแลว และรูหนทาง
ดับทุกข 

6. มุนนิฺท หมายถึง ผูยิ่งใหญกวาพระมุนี จอมมุนี หรือพระมุนินทร มีอรรถาธิบายวา ผูยิ่งใหญกวาพระ
มุนีท้ังหลาย ท้ัง 6 จำพวก ปรากฏในพระไตรปฎก เลมท่ี 29 ขุททกนิกาย มหานิเทศ 1) อาคารมุนี คฤหัสถผูรักษา
ศีล เจริญภาวนา เปนกัลยาณปุถุชน  2) อนาคารมุนี บรรพชิตผูมีจาตุปาริสุทธิศีลสมบูรณ เห็นทางนิพพาน รูแจง
หลักคำสอนแลว 3) เสขมนี  พระเสขะ 7 จำพวก คือคฤหัสถหรือบรรพชิตผูบรรลุธรรมข้ันโสดาปตติมรรค  
โสดาปตติผล สกทาคามิมรรค สกทาคามิผล อนาคามิมรรค อนาคามิผล และอรหัตตมรรค  4) อเสขมุนี คฤหัสถ
หรือบรรพชิตผูบรรลุธรรมข้ันอรหัตตผล  5) พระปจเจกพุทธเจา    6) พระสัมมาสัมพุทธเจาเปนใหญกวามุนี 
ท้ัง 5 ขางตน จึงทรงพระนามวา “มุนิมุนี”  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 70) 
 7. ภควนฺตุ หรือ ภควา  หมายถึง ผูจำแนกธรรมหรือพระผูมีพระภาคเจา เปนพระสมัญญานามท่ีพุทธ
บริษัทเรียกโดยความเคารพ มีอรรถาธิบายตามพระไตรปฎก เลมท่ี 29 ขุททกนิกาย มหานิเทศ วา “พระองคทรง
ทำลายราคะ โทสะ โมหะ มานะ ทิฏฐิ เสี้ยนหนาม กิเลสไดแลว ทรงจำแนกแยกแยะแจกแจงธรรมรัตนะ ทรงทำ
ท่ีสุดแหงภพ ทรงอบรมพระวรกาย อบรมศีล จิตและอบรมปญญาแลว”  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 
580)  

8. นาถ หมายถึงพระพุทธเจาผูทรงเปนท่ีพ่ึง มีอรรถาธิบายวา ผูทรงเปนท่ีพ่ึงของเหลาเทวดา 
และชาวโลก พระพุทธเจาผูทรงหวังประโยชนสุขแกเวไนยสัตว ปฏิบัติเพ่ือประโยชนน้ัน ๆ ทรงปกครองสรรพสัตว 
ทรงบำเพ็ญประโยชนสุขแกสัตวโลกท้ังมวล  จึงทรงพระนามวา “นาถ” (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 10)  
ในพจนานุกรมราชบัณฑิตยสถาน ใหความหมายวา “ท่ีพ่ึงหรือผูเปนท่ีพ่ึง” (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542: 53) ทรงเปน
ท่ีพ่ึงอันประเสริฐของผูไรท่ีพ่ึง มีความทุกขแผดเผาจิตได 

 
 
 



 6 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

9. จกฺขุมนฺตุ หมายถึงผูมีจักษุรอบคอบ มีอรรถาธิบายตามพระไตรปฎก เลมท่ี15 สังยุตนิกาย 
สคาถวรรค วา พระพุทธเจาผูมีจักษุ คือ พระสัพพัญุตญาณ ปญญาหยั่งรูธรรมทุกประการ จักษุมี 2 ประการคือ 
ญาณจักษุ (ตาปญญา) และมังสจักษุ (ตาเน้ือหรือลูกตา) ในจักษุ 2 อยางน้ัน ญาณจักษุมี 5 ประการ คือ พุทธจักษุ 
ธัมมจักษุ สมันตจักษุ ทิพพจักษุ และปญญาจักษุ  พระนามน้ีท่ีปรากฏ เชน จกฺขุมา ปรินิพฺพุโต พระพุทธเจา
ปรินิพพานแลว (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 233) 

10. องฺคีรส  หมายถึง พระพุทธเจาผูมีพระรัศมีแผซานออกจากพระวรกายรุงเรืองอยู เสมอ  

มีอรรถาธิบายวา พระรัศมีแหงธรรมดุจฉัพพรรณรังสีแผจากพระวรกายของพระองคไปยังบุคคลท้ังหลายท่ีเขามา

ใกลไดรับประโยชนเปนความบรรเทาทุกข คลายทุกข และหมดทุกข พระนามน้ีท่ีปรากฏ เชน “องฺคีรสสฺส นมตฺถุ 

ขอนอบนอมแดพระสัมมาสัมพุทธเจา” และขอความในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย เลมท่ี 15 สังยุตต

นิกาย สคาถวรรค ปญจราชสูตร วา “องฺคีรสํ ปสฺส วิโรจมานํ ตปนฺตมาทิจฺจมิวนฺตลิกฺเขติ” (มหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย ข, 2539: 118)  แปลวา “ทานจงดู พระพุทธเจา (อังคีรส) ผูทรงรุงเรืองอยู ดุจดวงอาทิตยรุงโรจนอยูใน

อากาศ” 

11. มุนิ หรือ พระมุนี หมายถึง พระพุทธเจา มีอรรถาธิบายตามในพระไตรปฎกภาษาไทย เลมท่ี 13 
มัชฌิมนิกาย มัชฌิมปณณาสก วา “พระพุทธเจาทรงประกอบดวยพระปญญาญาณ รูประโยชนตนและประโยชน
ผูอ่ืน” พรหมายพราหมณไดทูลถามพระพุทธเจาวา “บุคคลเปนมุนีไดอยางไร” พระพุทธองคตรัสตอบวา “ผูใด
ระลึกชาติกอน ๆ ได เห็นสวรรคและอบาย บรรลุถึงความสิ้นชาติ ผูน้ันช่ือวาเปนมุนีผูรูยิ่งถึงท่ีสุด” (มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 487)  

12. โลกนาถ  หมายถึง ผูทรงเปนท่ีพ่ึงของสัตวโลก ดวยหลักธรรมท่ีพระพุทธองคทรงแสดงใหบุคคลท้ัง 
3 โลกไดนำไปประพฤติปฏิบัติในการดำเนินชีวิตดวยพระมหากรุณาธิคุณ พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช)  
ใหความหมายไววา คำวา “โลกนาถ” แปลวา พระผูเปนท่ีพ่ึงของชาวโลก โดยอรรถาธิบายไววา คำวา โลกนาถ  
น้ีเกิดข้ึนโดยท่ีพระพุทธเจาทรงประกอบดวยพระมหากรุณาธิคุณตอชาวโลก ดวยการเสียสละความสุขสวนพระองค
เสด็จออกบวชจนไดตรัสรูแลวจาริกไปในถ่ินตาง ๆ ไมวาจะเปนถ่ินกันดารลำบากอยางไร ทรงประกาศศาสนาเพ่ือ
ทรงอนุเคราะหชาวโลก ใหพนหวงกิเลสและกองทุกข ทรงประดิษฐานพระพุทธศาสนาจนมั่งคั่งดีแลวจึงเสด็จดับ
ขันธปรินิพพาน จึงไดรับการเรียกขานในยุคน้ันวาทรงเปนพระโลกนาถ (พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช), 2553: 
352) พระพุทธองคทรงเปนท่ีพ่ึงของโลกท้ัง 3 คือ1) มนุษยโลก ไดแก โลกคือหมูมนุษย 2) เทวโลก ไดแก  
โลกคือหมูเทวดาท่ีสถิตบนสวรรคท้ัง 6 ช้ัน 3) พรหมโลก  ไดแก โลกคือหมูพรหมท้ัง 16 ช้ัน  ตั้งแตเสด็จออก
มหาภิเนษกรมณจนถึงมหาปรินิพพาน พระพุทธเจาท้ังหลายทรงดำรงอยูเพ่ือเก้ือกูลชาวโลกท้ัง 3 โลกเหมือนกัน 
ทุกพระองค  

13. อนธิวร หมายถึง พระพุทธเจาผูประเสริฐสุดผูไมมีใครยิ่งกวา มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจา
ประเสริฐสุดในโลกท้ัง 3 ไดแก 1) มนุษยโลก พระราชาผูปกครองแควน เปนตน เสด็จมาเฝาพระพุทธเจาเพ่ือ
สนทนาธรรม เปนตน 2) เทวโลก เหลาเทวดามีทาวสักกเทวราช เปนตน เสด็จลงเฝาพระพุทธเจาเพ่ือทูลถามปญหา 
เปนตน  3) พรหมโลก มีทาวสหัมบดีพรหมเปนตน เสด็จมาเฝาพระพุทธเจาหลังการตรัสรูเพ่ือทูลอาราธนา 
ใหพระพุทธเจาทรงใชพระมหากรุณาธิคุณแสดงธรรม   พระสมัญญานามวา อนธิวระ น้ีปรากฏอยูในพระไตรปฎก 
เลมท่ี 33 ขุททกนิกาย อปทาน เปนบทอาราธนาธรรม วา “ทาวสหัมบดีพรหมผูเปนใหญแหงโลก ไดประนมมือ
กราบทูลอาราธนาพระพุทธเจาผูไมมีใครประเสริฐย่ิงกวา (อนธิวระ) ในโลกน้ี... ขอพระองคโปรดอนุเคราะห 
หมูสัตวน้ีแลว ทรงแสดงธรรมดวยเถิด”  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 553) 

14. มเหสิ หมายถึง ผูแสวงหาคุณอันยิ่งใหญ มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาผูทรงแสวงหาคุณ 
อันยิ่งใหญ คือทรงแสวงหาศีลขันธ สมาธิขันธ ปญญาขันธ วิมุตติขันธ และวิมุตติญาณทัสสนขันธอันยิ่งใหญ  
จึงไดพระนามวามเหสิ (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 12) คำน้ีท่ีปรากฏในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย 
เลมท่ี 10 ทีฆนิกาย มหาวรรค มหาปรินิพพานสูตร วา “อุปาคม ิอมฺพวนํ มเหส”ิ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 
2539: 157)  แปลความวา “พระพุทธเจา (มเหสิ) เสด็จเขาไปถึงสวนมะมวงแลว” 



 7 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

15. วินายก หมายถึง ผูนำดี มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาผูทรงแนะนำดีอยางแจมแจง ผูทรงแนะนำ
ประโยชนเก้ือกูล ผูนำสัตวไปสูนิพพาน ทรงฝกสัตวท้ังหลายดวยอุบายเครื่องฝกเปนอันมาก จึงทรงพระนามวา
วินายก คำน้ีปรากฏอยูในเรื่องพระนางโคตมทูีลขอบรรพชา พระตถาคตไมทรงอนุญาต และเรื่องพระพุทธเจาเสด็จ
จากกรุงกบิลพัสดุไปยังกรุงเวสาลี (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 12) 

16. สมนฺตจกฺขุ หมายถึง ผูมีดวงตารอบทิศ มีอรรถาธิบายในพระไตรปฎก เลมท่ี 31 ขุททกนิกาย 
ปฏิสัมภิทามรรค วา “พระพุทธเจาผูทรงรูทุกสิ่งทุกอยางรอบทุกทิศ ท้ังในอดีต ปจจุบัน และอนาคต...” สิ่งไร ๆ  
ในไตรโลกธาตุน้ีพระปญญาจักขุของพระตถาคตทรงเห็นท้ังหมด  ธรรมชาติอะไร ๆ ท่ีควรรู พระพุทธญาณรูแจง
หมด ธรรมชาติท่ีควรแนะนำพระพุทธองคทรงแนะนำท้ังหมด หรือทรงมีพุทธญาณ 14 ไดแก 1) ญาณในทุกขสัจ  
2) ญาณในทุกขสมุทัย  3) ญาณในทุกขนิโรธ 4) ญาณในทุกขนิโรธคามินีปฏิปทา 5) ญาณในอรรถปฏิสัมภิทา 6) 
ญาณในธรรมปฏิสัมภิทา 7) ญาณในนิรุตติปฏิสัมภิทา 8) ญาณในปฏิภาณปฏิสัมภิทา 9) ญาณในความยิ่ง 
และหยอนแหงอินทรีย 10) ญาณในฉันทะเปนท่ีมานอนและกิเลสอันนอนเน่ืองของสัตวท้ังหลาย 11) ญาณในยมก
ปาฏิหาริย 12) ญาณในมหากรุณาสมาบัติ 13) สัพพัญุตญาณ และ14) อนาวรณญาณ (มหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย ก, 2539: 185-186) 

17. สุคต หมายถึง ผูเสด็จไปดีแลว เปนพระสมัญญานามของพระพุทธเจาใชวา พระสุคต หมายถึง
พระพุทธเจาผูมีญาณอันงดงาม ผูเสด็จไปดีแลว พระองคทรงเสด็จไปในสถานท่ีใดก็ทรงยังประโยชนใหเกิดกับ
สถานท่ีแหงน้ัน ไมกอใหเกิดความสะดุงหวาดกลัวกับสัตวและบุคคลในสถานท่ีน้ัน ๆ คำวาสุคต มีความหมาย  
4 ประการ 1) ผูมีทางเสด็จไปดีงาม คือ อริยมรรค อันเปนทางท่ีไมมีโทษ 2) เสด็จไปสู ท่ีดี  คือ เสด็จไปสู 
พระนิพพาน 3) เสด็จไปโดยชอบ  คือ ทรงดำเนินในทางอันถูกตองละกิเลสดวยอรหัตตมัคคญาณ  4) ผูตรัสโดย
ชอบ คือ ตรัสวาจาท่ีควร คำจริงแท ประกอบดวยประโยชน ในกาลอันควร และแกบุคคลท่ีควรตรัส (สมเด็จพระ
พุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต) ข, 2561: 108-109) 

18. ภูริปฺญ หมายถึง ผูมีปญญาดุจแผนดิน มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาผูมีปญญามากกวางใหญ 

ไมสิ้นสุดดุจแผนดิน มีปญญามาก มีปญญาแกกลา มีปญญาสูง มีปญญาดี มีปญญาเร็ว มีปญญากำจัดกิเลส  

พระสมัญญานามน้ีปรากฏ ในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย เลมท่ี 30 ขุททกนิกาย จูฬนิเทส เชนวา 

“ปริตฺตปฺญสฺส เม ภูริปฺโญ อาจิกฺข ธมฺมํ ยมหํ วิชฺญํ ชาติชฺชราย อิธ วิปฺปหานนฺติ” (มหาจุฬาลงกรณ 

ราชวิทยาลัย ข, 2539: 193)  แปลไดวา “ขอพระองคผูมีพระปญญาดุจแผนดิน โปรดตรัสบอกธรรมเปนเครื่องละ

ชาต ิและชราในโลกน้ี ซึ่งขาพระองคจะพึงรูแจง แกขาพระองคผูมีปญญานอยดวยเถิด”  

19. มารชิ  หมายถึง ผูชนะมาร มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาทรงชนะมารท้ัง 5 ไดอยางสิ้นเชิง  ไดแก 
1) เทวปุตตมาร มารคือ เทพยิ่งใหญระดับสูงสุดแหงช้ันกามาวจรตนหน่ึง  เพราะเปนนิมิตแหงความขัดของ  
คอยขัดขวางเหน่ียวรั้งบุคคลไว มิใหลวงพนจากแดนอำนาจครอบงำของตน  2) กิเลสมาร มารคือกิเลส เปนมาร
ท่ีมาขัดขวางความดีทุกอยางไมใหเกิดข้ึน 3) อภิสังขารมาร มารคือการปรุงแตง เพราะเปนตัวปรุงแตงกรรม นำให
เกิดชาติ ชรา เปนตน ขัดขวางมิใหหลุดพนไปจากสังขารทุกข  4) ขันธมาร มารคือขันธ 5 เปนสภาวธรรมท่ีใหเกิด
ความลำบากอยูเปนนิจ มีความขัดแยงกันเองอยูภายใน ท้ังแปรปรวนเสื่อมโทรมไปเพราะชราพยาธิเปนตน  5) มัจจุ
มาร มารคือความตาย เพราะเปนตัวการตัดโอกาสท่ีจะกาวหนาตอไปในคุณความดีท้ังหลาย (สมเด็จพระพุทธโฆษา
จารย (ป.อ. ปยุตฺโต) ก, 2564: 173) 

20. นรสีห หมายถึง ผูเปนดุจราชสีหหรือพระนรสีห มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาผูปกครองเทวดา
และมนุษย เปนผูประเสริฐกวาเทวดาและมนุษย ผูหักลางวาทะของเจาลัทธิอ่ืนได ผูทรงเปนผูปกครอง ผูประเสริฐ
กวาคนท้ังหลาย ราชสีหชนะหมูสัตว ดวยเข้ียวท้ัง 4 ของตนได เชนเดียวกับพระพุทธเจาก็ทรงชนะชาวโลกดวย
ธรรม 4 ประการ 1) ศีล ขอปฏิบัติทางกาย วาจาท่ีถูกตองดีงาม 2) ปญญา มีพระปญญาในการสนทนา เทศนา 
แนะนำ แกชาวโลก  3) บุญบารมี บำเพ็ญบุญบารมีความดีอยางยิ่งยวด  4) อิทธิปาฏิหาริย  ทรงใชอิทธิปาฏิหาริย 
เอาชนะเหลาบุคคลผูเบียดเบียนพระพุทธศาสนา เชน การแสดงยมกปาฏิหาริย เพ่ือกำราบเหลาเดียรถีย แลวเสด็จ
ข้ึนไปโปรดพุทธมารดาบนสวรรค เปนตน 



 8 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

21. นรวร หมายถึง ผูทรงประเสริฐกวาเทวดาและมนุษย มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาประเสริฐท่ีสุด 
ในเรื่องการเสียสละประโยชนความสุขสวนตัว เพ่ือไปแสวงหาความจริง สิ่งท่ีเปนประโยชน เปนความสุขแกผูอ่ืน 
จนกระท่ังตรัสรูอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ และทรงแสดงธรรมน้ันแกหมู เทวดาและมนุษย ท้ังหลาย เชน  
ในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลีอักษรไทย เลมท่ี 33 ขุททกนิกาย อปทาน วา “วิปสฺสี นรวโร” (มหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย ข, 2539: 519) แปลวา “พระพุทธ (นรวระ) เจาพระนามวา วิปสสี” 

22. ธมฺมราชา หมายถึง ผูทรงเปนพระธรรมราชา มีอรรถาธิบายวา เพราะทรงยินดีซึ่งธรรม ทรงเปน
พระราชาของโลกพรอมท้ังเทวโลก โดยธรรม ทรงยังปวงชนใหยินดีดวยธรรม ทรงเปนพระราชาผูรักษาความเปน
ธรรม ผูเท่ียงธรรม ตัวอยางของคำท่ีพระองคตรัสกับเสลพราหมณ ในพระไตรปฎกเลมท่ี 13 วา “ราชาหมสฺมิ  เสลา
ติ ธมฺมราชา อนุตฺตโร...” พระพุทธเจาตรัสวา “เสลพราหมณ เราเปนพระราชาอยูแลว คือเปนพระธรรมราชา  
ผูยอดเยี่ยม ยังธรรมจักรท่ีไมมีใคร ๆ หมุนไปได ใหหมุนไปได”  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 496) 

23. มหามุนิ หมายถึง ผูประเสริฐกวามุนีท้ังหลาย มีอรรถาธิบายวา พระพุทธเจาทรงเปนนักบวชท่ี

ยิ่งใหญเหนือกวานักบวชท้ังหลาย พระสมัญญานามน้ี หมายถึงพระพุทธเจา เชน ในพระไตรปฎกภาษาบาลี

อักษรไทย เลม 15 สังยุตตนิกาย สคาถวรรค คัคคราสูตร วา “...องฺคีรส ตฺวํ มหามุน ิอติโรจสิ ยสสา สพฺพโลกนฺติ” 

(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 2539: 288)  แปลความวา “...ขาแตพระมหามุนีอังคีรส พระองคไพโรจนลวงโลก

ท้ังหมดดวยพระยศ” 

24. เทวเทว  หมายถึง พระพุทธเจาทรงเปนเทวดาผูยิ่งใหญ ผูเลิศของเทวดาท้ังหลาย มีอรรถาธิบายวา 
ทรงเปรียบเทียบวาหากพระพุทธเจาเปนเทวดาก็จะเปนจอมแหงเทวดา ซึ่งเปนเทวดาท่ียิ่งใหญปกครองเทวดา
ท้ังหลาย พระสมัญญานามน้ีหมายถึงพระพุทธเจา เชน ในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี เลมท่ี 29 ขุททกนิกาย  
มหานิเทศ ตุวฏกสูตร วา “กหํ พุทฺโธ กหํ ภควา กหํ เทวเทโว กหํ นราสโภ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 
2539: 415) แปลความวา “พระพุทธเจา พระผูมีพระภาค พระผูทรงเปนเทวดาผูย่ิงใหญของเทวดาท้ังหลาย  
ผูประเสริฐกวาชนท้ังหลาย ประทับอยู ณ ท่ีไหน”  

25. โลกครุ  หมายถึง พระพุทธเจาผูเปนครูของชาวโลก หรือเพราะทรงเปนท่ีเคารพนับถือของชาวโลก 
พระสมัญญานามน้ี ช้ีใหเห็นวาพระพุทธองคทรงเปนครูของชาวโลกทรงสั่งสอนบุคคลทุกเพศทุกวัยทุกความเช่ือให
เขาถึงเปาหมายท่ีควรจะเขาถึงไดตามศักยภาพแหงบุญบารมีของบุคคลน่ัน ๆ ตัวอยางคำศัพทท่ีใช เชน ในวิสุทธิ
มรรค เลม 1 สีลนิเทสวา “ปาโป อนฺโตปูตีติ จ ยํ นินฺทนฺโต อาห โลกครุ” (มหามกุฎราชวิทยาลัย, 2550: 71)  
แปลความวา “พระพุทธเจา (โลกครุ) ตรัสตำหนิบุคคลใดวา เปนคนบาป เนาภายในแลว”  

26. ธมฺมสฺสามี หมายถึง พระพุทธเจาผูเปนเจาของแหงธรรม พระสมัญญานามน้ีจะมีความหมายท่ี
ใกลเคียงกับพระนามวาธรรมราชา เพียงแตพระนามน้ีมุงประเด็นของความเปนเจาของ ดวยพระองคทรงคนพบ
อมตธรรมดวยพระองคเอง โดยไมมีใครมาประทานให พระสมัญญานามน้ีพบเห็นในคัมภีรทางพระพุทธศาสนา 
ไมมากนัก เชนขอความท่ีปรากฏในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี  เลมท่ี 14 มัชฌิมนิกาย อุปริปณณาส วา “อมตสฺส 
ทาตา ธมฺมสฺสามิ ตถาคโต”  แปลความวา “พระตถาคต ผูเปนเจาของธรรม (ธัมมัสสามี) ทรงประทานอมตธรรม”  
(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 2539: 414) 

27. ตถาคต หมายถึง พระพุทธเจาผูเสด็จมาแลวอยางน้ัน เสด็จไปแลวอยางน้ัน พระสมัญญานามวา 
ตถาคต เปนพระนามท่ีพระพุทธเจาใชตรัสเรียกแทนตัวพระองค เชนตรัสวา “ขอถวายพระพร  ตถาคต   ละอกุศล
ธรรมไดหมดแลว  เปนผูถึงพรอมดวยกุศลธรรม”  ใชมากในพระไตรปฎกและคัมภีรตาง ๆ  เชน  “ทิฐปุพฺโพ ตยา 
ตถาคโต”  แปลความวา “ทานเคยพบเห็นพระตถาคตแลว” พระสมัญญานามน้ีแปลได 8 ความหมาย ไดแก  
1) พระผูเสด็จมาแลวอยางน้ัน  2) พระผู เสด็จไปแลวอยางน้ัน  3) พระผู เสด็จมาถึงลักษณะอันแทจริง   
4) พระผูตรัสรูธรรมตามท่ีมันเปน  5) พระผูทรงเห็นอยางน้ัน  6) พระผูตรัสอยางน้ัน (หรือมีพระวาจาท่ีแทจริง)   
7) พระผูทำอยางน้ัน  8) พระผูเปนเจา (อภิภู) คือ ทรงเปนผูใหญยิ่งเหนือกวาสรรพสัตวตลอดถึงพระพรหมท่ีสูงสุด 
(สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย(ป.อ. ปยุตฺโต) ข, 2561: 108-109) พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช) (2548: 251) 
ใหความหมายของคำวา “ตถาคต” ไววา เปนพระนามท่ีใชเรียกพระพุทธเจาพระนามหน่ึง เรียกเต็มวา พระตถาคต 



 9 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

ซึ่งแปลไดหลายนัย คือ แปลวา ผูเสด็จมาอยางน้ัน ผูเสด็จไปอยางน้ัน  ผูเสด็จมาสูลักษณะท่ีแท ผูตรัสรูธรรม 
ท่ีแทจริง  

28. สยมฺภู  หมายถึง ผูตรัสรูเปนพระสัมมาสัมพุทธเจาเอง ทรงกลาหาญท่ีจะประกาศพระองควาตรัสรู

ดวยพระองคเอง เพราะทรงศึกษาในสำนักแหงผูรูท้ังหลายท้ังท่ีไมใชนักบวชและท่ีเปนนักบวชผูเปนท่ียอมรับของชน

ในสมัยน้ันแลวบำเพ็ญปฏิบัติทรมานพระวรกายของพระองค ตามความเช่ือของบุคคลท้ังหลายก็ทรงไมบรรลุถึง

อรหัตตผลได กระท่ังเปลี่ยนมาบำเพ็ญตามวิถีทางสายกลางดวยพระองคเอง จึงบรรลุถึงความเปนพระอรหันต

สัมมาสัมพุทธเจาดวยเหตุน้ี  จึงไดพระสมัญญานามวา “สยัมภู” จะพบเห็นพระสมัญญานามน้ีในคัมภีรทาง

พระพุทธศาสนาไดนอย เชน ในพระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี เลมท่ี 32 ขุททกนิกาย อปทาน วา “อุโภหตฺเถหิ 

ปคฺคณฺหิ  สยมฺภ ูอคฺคปุคฺคโล” (ขุ.อป.32/4379/46) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 2539: 46)  แปลความวา “ 

พระพุทธเจา (สยัมภู) เปนบุคคลผูเลิศ ทรงรับดวยพระหัตถท้ัง 2” 

29. สมฺมาสมฺพุทฺธ หมายถึง ผูตรัสรูธรรมท้ังปวงโดยชอบดวยพระองคเอง พระสมัญญานามน้ีมี
ความหมายท่ีใกลเคียงกับพระสมัญญานามวา “สยัมภู” พระสมัญญานามน้ีจะพบเห็นในคัมภีรทางพระพุทธศาสนา
โดยท่ัวไป เชนใน พระไตรปฎกฉบับภาษาบาลี พระวินัยปฎก เลม 1 มหาวรรค มหาวิภังค   “อิติป โส ภควา อรหํ 
สมฺมาสมฺพุทฺโธ” (วิ.ม.1/1/1) (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 2539: 1) แปลความวา “แมเพราะเหตุน้ัน พระผูมี
พระภาคพระองคน้ัน เปนพระอรหันต ตรัสรูดวยพระองคเองโดยชอบ”  

30. วรปฺญ หมายถึงผูมีปญญาประเสริฐท่ีสุด พระสมัญญานามน้ี  ช้ีใหเห็นวาผูมีปญญามีมากมาย  
แตผูมีปญญาความรูความสามารถนำพาบุคคลใหดำเนินชีวิตดวยความถูกตองบนทางสายกลาง และสามารถเขาถึง
ความหลุดพนแหงทุกขน้ันเปนผูมีปญญาอันประเสริฐ  พระสมัญญานามน้ี  ท่ีพบเชนในพระไตรปฎก ฉบับภาษา
บาลี เลมท่ี 25 ขุททกนิกาย สัตตกนิบาตวา “สงฺขาย เสเว วรปฺญสาวโก” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 
2539: 402) แปลความวา “สาวกของพระพุทธเจา (วรปญญ) พึงใชสอยโดยการพิจารณา” 

31. นายก หมายถึง พระพุทธเจาผูนำสัตวออกจากหวงสมุทรคือสังสารวัฏ ซึ่งเปนวงจรของกิเลส กรรม 
และวิบาก  ไปสูฝงแหงนิพพาน จึงทรงพระสมัญญานามวา “นายก” เปนองคประกอบท่ีหมุนเวียนตอเน่ืองกันของ
ภวจักร หรือสังสารจักร 3 ประการ ไดแก  1) กิเลสวัฏ วงจรของกิเลส ประกอบดวย อวิชชา ตัณหา อุปาทาน      
2) กรรมวัฏ วงจรของกรรม ประกอบดวยสังขารและกรรมภพ 3) วิบากวัฏ วงจรของวิบาก ประกอบดวยวิญญาณ 
นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ  เวทนา ซึ่งแสดงออกในรูปปรากฏท่ีเรียกวา อุปปตติภพ ชาติชรา มรณะ เปนตน   
(พระพรหมคุณาภรณ, 2556: 100) 

32. ชิน หมายถึง ทรงเปนผูชนะมารท้ัง 5 คือ เทวปุตตมาร  กิเลสมาร อภิสังขารมาร ขันธมาร  

และมัจจุมาร ขอความในพระไตรปฎก เลมท่ี 4 มหาวรรค ซึ่งพระพุทธองคตรัสกับอุปกะ วา  “มาทิสา  เว  ชินา 

โหนฺติ  เย  ปตฺตา  อาสวกฺขยํ  ชิตา  เม  ปาปกา  ธมฺมา  ตสฺมาหมุปก ชิโนติ ” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 

2539: 14-15) แปลความวา “ ชนเหลาใด ไดถึงความสิ้นอาสวะแลว ชนเหลาน้ัน ยอมเปนพระชินะเชนเรา อุปกะ 

เราชนะความช่ัวไดแลว  เพราะฉะน้ัน เราจึงช่ือวาพระชินะ” เปนพระสมัญญานามท่ีพระองคใชแทนพระองคเอง 

บงบอกความหมายคุณลักษณะของพระองควาเปนผูชนะหมูมารท้ังหมด 

 สวนพระพุทธเจาพระองคปจจุบันหรือพระพุทธโคดม มพีระสมัญญานามเฉพาะ 7 พระนาม เปนพระนาม

ท่ีบงช้ีท่ีมาของพระพุทธเจาพระองคปจจุบัน ไดแก   

1. สกกฺ หมายถึง พระสมัญญานามท่ีไดมาเพราะสืบเน่ืองมาจากการท่ีพระองคทรงประสูติเปนรัชทายาท

แหงแควนสักกะ ความหมายตามพยัญชนะคือ ผูมีความสามารถ หมายถึงพระพุทธเจาผูสามารถชนะมารท้ัง 5 หรือ

หมายถึงพระผูมีพระภาคผูเสด็จออกผนวชจากศากยตระกูล  อีกประการหน่ึง พระผูมีพระภาคทรงมั่งคั่ง มีพระราช

ทรัพยมาก พระองคทรงมีทรัพยเหลาน้ี คือ ศรัทธา ศีล หิริ โอตตัปปะ สุตะ จาคะ ปญญา สติปฏฐาน สัมมัปปธาน 

อิทธิบาท อินทรีย พละ โพชฌงค มรรค ผล นิพพาน (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 18) 



 10 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

2. สิทฺธตฺถ หมายถึง พระสมัญญานามท่ีไดรับการขนานพระนามมาตั้งแตหลังการประสูติได 5 วัน  

พระราชบิดาทรงจัดงานเลี้ยงและคัดเลือกพราหมณผูทรงความรูได 8 คน รวมกันทำนายพระลักษณะและขนาน

พระนามวา สิทธัตถะ ความหมายตามพยัญชนะ ไดแก ผูสำเร็จตามความปรารถนา ผูประสูติพรอมกับขุมทรัพยและ

รัตนะมากมาย จึงไดพระนามวาสิทธัตถะ  เมื่อออกผนวชตรัสรูเปนพระพุทธเจาแลวพระนามน้ี ไดใหความหมายวา 

เพราะทรงทำประโยชนใหสำเร็จแกชาวโลก ผูยังประโยชนของชาวโลกท้ังมวลใหสำเร็จ พระนามน้ีปรากฏในมัชฌิม

นิกาย อัฏฐกถาวา “เสียงบันลือสีหนาทน่ัน เปนของพระสมณราชา  พระนามวาสิทธัตถะพระโอรสของพระนาง

มหามายา” (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 18) และปรากฏในพระไตรปฎก ฉบับภาษาบาลีอักษรไทย เลมท่ี 32   

ขุททกนิกาย อปาทาน วา  “สิทฺธตฺถสฺส ภควโต โลกเชฐสฺส ตาทิโน สจฺจํ ปกาสยนฺตสฺส นิพฺพาเปนฺตสฺส ปาณิโน” 

(มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 2539: 426) แปลความวา “พระผูมีพระภาคพระนามวาสิทธัตถะ ผูเจริญท่ีสุดใน

โลก ผูคงท่ี ทรงประกาศสัจจะ ทำสัตวท้ังหลายใหสงบเย็นอยู” 

3. สุทฺโธทน ิ หมายถึง พระพุทธเจาพระองคท่ีเปนพระราชโอรสของพระเจาสุทโธทนะ ผูท่ีเปนพระราชา

ปกครองแควนสักกะ ความหมายโดยพยัญชนะ คือขาวขาวบริสุทธ์ิ  จึงหมายถึงพระพุทธเจา  พระโอรสของพระเจา

สุทโธทนะผูมีขาวขาวบริสุทธ์ิ  

4.  โคตม หมายถึง พระพุทธเจาพระนามวาพระโคดมหรือพระสมณโคดม ซึ่งเปนพระโอรสของตระกูลท่ี

เปนศิษยของกปลดาบสโคตมโคตร เปนพระนามตามโคตร พระนามน้ีปรากฏอยูมากในพระไตรปฎก เริ่มแตหนา

แรกในพระวินัยปฎก มหาวิภังค วา “ทราบวาพระสมณโคดม ศากยบุตรผูเจริญ เสดจ็ออกผนวชจากศากยตระกูล 

ประทับอยูเขตเมืองเวรัญชา” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 1) 

4.  สกฺยสีห หมายถึง ผูประเสริฐกวาเจาศากยะทุกพระองค  หรือเปนผูประเสริฐกวาเจาศากยะท้ังหลาย 

จึงมีพระนามวา  “สักยสีหะ”  พระสมัญญานามน้ีปรากฏหลายแหง เชน ในพระไตรปฎก เลมท่ี 32  ขุททกนิกาย 

อปทาน วา “พระดำรัสท่ีพระชินปจเจกพุทธเจาตรัสไวแลวอยางโอฬาร พระพุทธเจาผูเสด็จออกผนวช (ตรัสรูแลว) 

สูงสงกวานรชน (สักยสีหะ) ทรงประกาศพระดำรัสเหลาน้ันไวแลว เพ่ือใหเวไนยสัตวไดรูแจงธรรม” (มหาจุฬา 

ลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 21) 

 6. สกฺยมุนิ  หมายถึง พระพุทธเจาผูเสด็จออกผนวชจากศากยะตระกูล ผูประสูติจากศากยะตระกูล หรือ

นักบวชจากศากยะตระกูล พระสมัญญานามน้ีปรากฏในพระวินัยไตรปฎก ปริวาส เลม 8 วา “พระสักยมุนีอังคีรส 

ทรงเปนผูอนุเคราะหแกชาวประชาทุกถวนหนา ทรงอุดมกวาสรรพสัตวดุจพญาสีห พระองคทรงแสดงพระไตรปฎก 

คือ พระวินัย พระสูตร และพระอภิธรรมอันมีคุณคามาก”  (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก, 2539: 224) 

7.  อาทิจฺจพนฺธุ หมายถึง ผูทรงแผพระรัศมีไปถึงวิมานของสุริยเทพบุตร หรือผูเปนเผาพันธุของ 

พระอาทิตย จึงทรงพระนามวา “อาทิจจพันธุ” (พระมหาสมปอง มุทิโต, 2558: 18)  พระสมัญญานามน้ีเปนการ

เปรียบเทียบอุปมาใหเห็นวาพระองคทรงยิ่งใหญประดุจพระอาทิตยท่ีแผแสงสวางใหแกโลกใหบุคคลผูมีดวงตาอัน

สมบูรณไดมองเห็นสิ่งตาง ๆ  แตแสงสวางของพระองคเปนแสงแหงธรรมท่ีจะนำพาใหชาวโลกท่ีศรัทธาประพฤติ

ปฏิบัติตามหลักคำสอนของพระองคไดธรรมจักษุหลุดพนจากความทุกขท้ังปวง 

พระสมัญญานามของพระพุทธเจาพระองคปจจุบันท้ัง 7 พระนามน้ีสื่อใหรูวา พระองคเปนนักบวช 

ท่ีกำเนิดจากแควนสักกะ พระนามวาสิทธัตถะ ผูเปนราชโอรสของพระเจาสุทโธทนะ ผูโคดมโคตร ผูประเสริฐกวา

ศากยะพระองคอ่ืน  เปนนักบวชจากศากยะตระกูล และเปนเผาพันธุของพระอาทิตย 

 

 

 

 

 



 11 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

การวิเคราะหพุทธสมัญญานามในความหมายแหงพระจริยาวัตร 
 จากพุทธสมัญญานามท่ีเปนพระสมัญญานามท่ัวไปและเฉพาะท่ีนำมาน้ัน  สามารถวิเคราะหความหมาย

ในหลักพระจริยาวัตร กลาวคือพุทธสมัญญานามตามท่ีกลาวมา ในความเห็นของผูเขียนเปนการสะทอนใหเห็น 

พระจริยาวัตรของพระพุทธเจาท้ัง 3 ประการ คือ  

1. พุทฺธตฺถจริยา  หมายถึง การบำเพ็ญประโยชนสวนพระองคเอง  พระจริยาวัตรในสวนน้ีมุงเอาพระ

ปญญาธิคุณเปนหลัก เพราะเปนเครื่องใหสำเร็จพุทธภาวะ คือความเปนพระพุทธเจา พระสมัญญานามของ

พระพุทธเจาในสวนน้ี ประกอบดวย 1) พุทฺธ เปนผูรู ผูตื่น ผูเบิกบาน  2) ทศพล ทรงมีพระกำลัง 10 ประการ   

3) สพฺพฺู ทรงเปนผูรอบรูทุกสิ่ง  4) ทวิปฺปทุตฺตม ทรงเปนผูยอดเยี่ยมในหมูมนุษยและเทวดาท้ังหลาย  5) มุนินฺท 

ทรงเปนจอมมุนีผูมีปญญา  6) ภควา ทรงเปนผูจำแนกธรรม  7) จกฺขุมนฺตุ ทรงมีพระจักษุท้ัง 5 ประการ   

8) องฺคีรส ทรงมีรัศมีแผออกจากพระวรกาย  9) มุนิ ทรงเปนพระมุนีผูมีปญญา  10) อนธิวร ทรงเปนผูประเสริฐท่ี

ไมมีใครเสมอเหมือน  11) มเหสิ ผูมีความปรารถนาใหญ  12) สมนฺตจกฺขุ ทรงเปนผูมีจักษุโดยรอบ  13) ภูริปฺญ 

ทรงเปนผูมีปญญาเสมอดวยแผนดิน  14) มารชิ ทรงเปนผูชนะมารท้ัง 5  15) นรสีห ทรงเปนผูกลาหาญปกครอง

นรชน  16) นรวร ทรงเปนผูประเสริฐยิ่งกวานรชน  17) ธมฺมราชา ทรงเปนผูยินดีหรือยิ่งใหญในธรรม  18) มหามุนิ 

ทรงเปนพระมุนีผูยิ่งใหญหรือเปนจอมแหงพระมุนี  19) เทวเทว ทรงเปนจอมแหงเทวดาท้ังหลาย  20) ธมฺมสฺสามี 

ทรงเปนเจาของแหงธรรม  21) สยมฺภู ทรงตรัสรูดวยพระองคเอง  22) สมฺมาสมฺพุทฺธ ทรงรูอยางถูกตองดวย

พระองคเอง  23) วรปฺญ ทรงมีปญญาอันประเสริฐสามารถกำจัดทุกขได  การมีพระคุณในสวนน้ี แสดงใหเห็น

ความท่ีพระองคเปนท่ีพ่ึงของพระองคเอง ทรงมีความพรอมในการท่ีจะชวยเหลือผูอ่ืน เปนพระจริยาวัตรสวน

พระองคท่ีไดรับการยอมรับจากผูศรัทธาในพระพุทธศาสนา แลวกลาวพระนามพระองคเพ่ือเปนการยกยอง 

เฉลิมฉลอง  

 2. โลกตฺถจริยา หมายถึง การบำเพ็ญประโยชนแกชาวโลก เปนการสะทอนพระจริยาวัตรของพระมหา

กรุณาธิคุณท่ีพระองคทรงมีตอชาวโลก ท่ีทรงเสด็จแสดงพระธรรมหลังจากตรัสรูจวบจนกระท่ังปรินิพาน ผูท่ีไดฟง 

ไดศึกษาแลว มีศรัทธานอมนำไปปฏิบัติไดรับผลตามสมควรแกการปฏิบัติ พระสมัญญานามในสวนน้ี ประกอบดวย  

1) พุทฺธ ทรงเปนผูรู ผูตื่น ผูเบิกบานในการโปรดสัตว  2) สตฺถุ เปนศาสดาผูสั่งสอนเทวดาและมนุษยท้ังหลาย   

3) นาถ ทรงเปนท่ีพ่ึงของบุคคลผูมีทุกข  4) โลกนาถ เปนท่ีพ่ึงของชาวโลก  5) วินายก ทรงเปนผูนำโลกท่ียอดเยี่ยม  

6) สุคต ทรงเปนผูเสด็จไปดีแลว เปนผูตรัสดีแลว  7) โลกครุ ทรงเปนครูของชาวโลก  8) นายก ทรงเปนผูนำโลก 

ซึ่งสะทอนใหเห็นการบำเพ็ญพุทธกิจ มุงประโยชนแกสัตวโลกเปนสำคัญ  9) อาทิจฺจพนฺธุ ทรงเปนเผาพันธุของพระ

อาทิตย ท่ีมีแสงสองสวางใหแกชาวโลกไดดวงตาเห็นธรรม 

3. ญาตตฺถจริยา หมายถึงการบำเพ็ญประโยชนแกพระญาติ เปนชวงการเสด็จกลับกรุงกบิลพัสดุ 

เพ่ือโปรดพระประยูรญาติ และพระสมัญญานามน้ี  จะเปนพระนามเฉพาะของพระพุทธเจาแตละพระองค  1) สกฺก 

เปนพระนามท่ีสื่อถึงแควนท่ีพระองคทรงประสูติ  2) สิทฺธตฺถ เปนพระนามท่ีไดรับการขนานมาตั้งแตแรกประสูติ  

3) สุทฺโธทนิ เปนพระโอรสของพระเจาสุทโธทนะ  4) โคตม เปนพระนามตามโคตร วงศตระกูล  5) สกฺยสีห เปน

พระนามท่ีบอกสมรรถนะความสามารถของพระองคท่ีมีมากกวาพระศากยะพระองคอ่ืน ดุจราชสีหท่ีมีอำนาจ

เหนือกวาสัตวอ่ืน ๆ  6) สกฺยมุนิ เปนพระนามท่ีบงบอกวาพระองคเปนนักบวชจากศากยะวงศ  7) อาทิจฺจพนฺธุ เปน

พระนามท่ีบอกวาพระองคเปนเผาพันธุของพระอาทิตย มีพระปญญาดุจพระอาทิตยท่ีสองแสงใหแกเหลาพระญาติ

ของพระองค เปนบุญบารมีความดีท่ีพระองคทรงบำเพ็ญปฏิบัติและไดผลแผไปถึงเมือง ในขณะเดียวกันพระพุทธ

องคก็ทรงโปรดพระประยูรญาติท้ังหลายมีพระราชบิดาเปนตนใหเขาถึงธรรม และพระประยูรญาติหลายพระองค

เชน พระนันทะ ซึ่งเปนพระอนุชาตางพระมารดา พระราหุล ซึ่งเปนพระโอรสไดรับการบรรพชาเปนสามเณรรูปแรก

ในพระพุทธศาสนา และพระนางมหาปชาบดีโคตมีซึ่งเปนพระนานางของพระพุทธเจาไดทูลขอใหสตรีบวช เมื่อมี



 12 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

พุทธานุญาตแลวพระนางไดบวชเปนภิกษุณรีูปแรกในพระพุทธศาสนา  เปนตน ออกบวชบรรลุธรรมตามสมควรของ

แตละพระองค และยังทรงเสด็จข้ึนไปโปรดเทพบุตรพุทธมารดาบนสวรรคดวย 

ตารางท่ี 2 การจำแนกพระสมัญญานามในเชิงพระจริยาวัตร 3 ประการ 

 พุทธัตถจริยา โลกัตถจริยา ญาตัตถจริยา 

พุทธ

สมัญญา

นาม 

พุทฺธ  ทศพล  สพฺพฺู  มุนินฺท  

ทวิปทุตฺตม  ภควา  จกฺขุมนฺตุ  

องฺคีรส  มุนิ  อนธิวร  มเหสิ  

ภูริปฺญ  นรสีห  มารชิ  นรวร  

ธมฺมราชา  มหามุนิ  เทวเทว 

ธมฺมสฺสามี  สยมฺภู  สมฺมาสมฺพุทฺธ 

วรปฺญ  ตถาคต  ชิน 

พุ ทฺธ สตฺ ถุ  นาถ  โลกนาถ 

วินายก สุคต  โลกครุ นายก 

อาทิจฺจพนฺธุ  

สกฺก  สิทฺธตถฺ   

สุทฺโธทนิ  โคตม  

สกฺยสีห  สกฺยมุนิ  

อาทิจฺจพนฺธุ 

 

จากการวิเคราะหความหมายในแงของหลักพระจริยาวัตร จะเห็นไดวา พระสมญัญานามของพระพุทธเจา 

สะทอนหลักพระจริยาวัตรสำคัญ 3 ประการ คือ 1) พุทธัตถจริยา ไดแก พระจริยาวัตรท่ีพระองคทรงบำเพ็ญเพ่ือ

ประโยชนของความเปนพุทธภาวะท่ีสมบูรณ 2) โลกัตถจริยา ไดแกพระจริยาวัตรท่ีพระองคทรงบำเพ็ญเพ่ือ

ประโยชนแกโลกท้ังมวล และ 3) ญาตัตถจริยา ไดแก พระจรยิาวัตรท่ีพระองคทรงเพ็ญเพ่ือประโยชนแกเหลาพระ

ญาติ  พระจริยาวัตรเหลาน้ี  สื่อสะทอนผานพระสมัญญานามของพระองคใหเห็นวา พระองคมีความบริสุทธ์ิ  

บริบูรณสิ้นเชิง ไมมีพระจริยาวัตรอันดางพรอยเลย มีพระปญญาอันเลิศยิ่งกวามนุษย เทวดาและพรหมท้ังหลาย 

และทรงมีพระมหากรุณาธิคุณตอชาวโลก  ในการบรรเทาทุกข ใหถึงความสุขอันเกษม  

พุทธสมัญญานามตามท่ีกลาวมาท้ังหมดน้ัน หากจำแนกตามประเภทของนาม 4 ประเภท ตามคัมภีร

อรรถกถาสมันตปาสาทิกา ซึ่งเปนกลวิธีของการตั้งช่ือ ดังน้ี 

 1.  อาวัตถิกนาม การตั้ งช่ือโดยอาศัยความเหมาะสมแหงบุคคลน้ัน พุทธสมัญญานามของ

พระพุทธเจาทุกพระองคมี 3 พระนาม คือ ตถาคต มเหสิ และสุคต (บุญเลิศ วิวรรณ,  2553: 111) พระนามของ

พระพุทธเจาพระองคปจจุบัน คือ สิทฺธตฺถ  เพราะพระองคยังประโยชนใหสำเร็จแกชาวโลก ผูมีศรัทธาปฏิบัติตามคำ

สอนแลวหลุดพนจากความทุกขท้ังปวง 

 2.  ลิงคิกนาม การตั้งช่ือตามเหตุท่ีมา หรือตามลักษณะท่ีเปนแหงบุคคลน้ัน พุทธสมัญญานามของ

พระพุทธเจาทุกพระองคมี  12 พระนาม คือ ธมฺมราชา ธฺมมสฺสามี พุทฺธ ภูริปฺญ มหามุนิ มุนินฺท มุนิมุนิ วรปฺญ 

สยมฺภู สกฺยมุนิ  สพฺพฺู สมฺมาสมฺพุทฺธ พระนามของพระพุทธเจาพระองคปจจุบัน 6 พระนาม คือ โคตม สกฺก 

สกฺยสีห สกฺยมุนิ สุทฺโธทนิ และ อาทิจฺจพนฺธุ (บุญเลิศ วิวรรณ,  2553: 127) 

 3.  เนมิตตกนาม: การตั้งช่ือตามคุณวิเศษท่ีมี พุทธสมัญญานามของพระพุทธเจาทุกพระองคมี  5 

พระนาม คือ จกฺขุมนฺตุ  ทสพล  ภควา  สมนฺตจกฺขุ  องฺคีรส (บุญเลิศ วิวรรณ,  2553: 183) 

 4.  อธิจจสมุปปนนนาม: การตั้งช่ือตามความชอบหรือตามความพอใจ พุทธสมัญญานามของ

พระพุทธเจาทุกพระองคมี  10 พระนาม คือ ชิน  ทวิปทุตฺตม  เทวเทว  นรวร  นรสีห  โลกครุ  โลกนาถ  วินายก  

สตฺถุ  อนธิวร  (บุญเลิศ วิวรรณ,  2553: 213) 



 13 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

ตารางท่ี 3  ประเภทของพุทธสมัญญานาม 

 ประเภทนาม พุทธสมัญญานาม 

1 อาวัตถิกนาม: นามตามความเหมาะสม ตถาคต  มเหสิ  สคุต  สิทฺธตฺถ 

2 ลิงคิกนาม: นามตามลักษณะ 

ธมฺมราชา  ธมฺมสฺสามี พุทฺธ ภูริปฺญ  นาถ  มหามุนิ   

มุนิ  มุนินฺท  มุนิมุนิ  วรปฺญ  สยมฺภู  สกฺยมุนิ  สพฺพฺู  

สมฺมาสมฺพุทฺธ  โคตม  สกฺก  สุทฺโธทนิ   

สกฺยสีห  อาทิจฺจพนฺธุ 

3 เนมิตตกนาม: นามตามคณุวิเศษ จกฺขุมนฺตุ  ทสพล  ภควา  สมนฺตจกฺขุ  องฺคีรส 

4 อธิจจสมุปปนนนาม: นามตามชอบ 
ชิน  ทวิปฺปทุตฺตม  เทวเทว  นรวร  นรสีห  โลกคร ุ 

โลกนาถ  วินายก  สตฺถุ  อนธิวร   

 
พุทธสมัญญานามของพระพุทธเจาทุกพระองคและพระองคปจจุบัน ท้ัง 39 พระนามตามท่ีปรากฏใน

คัมภีรอภิธานัปปทีปกาน้ัน หากจำแนกตามการขนานพระนาม ซึ่งปรากฏวามีพระนามท่ีพระพุทธองคทรงใชแทน
พระองคเอง และพระนามท่ีบุคคลอ่ืนขนานพระนามใหดวยความยกยองพระองค เปนตน   

1. พุทธสมัญญานามท่ีพระองคทรงขนานพระนามดวยพระองคเอง ทรงใชแทนพระองค มี 10 พระนาม 

คือ โคตม  จกฺขุมนฺตุ  ชิน  ตถาคต ธมฺมราชา  พุทฺธ  สยมฺภู  สตฺถุ สมฺมาสมฺพุทฺธ  สุคต โดยมีท่ีมาแหงการขนาน

พุทธสมัญญานามของพระองค เชน  “... ภิกฺขเว เอตรหิ อรห สมฺมาสมฺพุทฺโธ โคตโม โคตฺเตน อโหสึ...”  แปลความ

วา “ดูกรภิกษุท้ังหลาย ในการบัดน้ี เรา เปนผูหางไกลจากกิเลส เปนผูตรัสรูชอบไดดวยพระองคเอง เปนโคดม  

โดยพระโคตร...”  หรือพระนามวา พุทธะ เชน   “วิโมกฺขนฺติกเมตํ  พุทฺธานํ  ภควนฺตานํ  โพธิยา  มูเล  สห  

สพฺพฺุตญาณสฺส  ปฏิลาภา  สจฺฉิกา  ปฺญตฺติ  ยทิทํ  พุทฺโธติ” ฯ (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 2539: 

258) คำวา พุทธะ น้ี เปนวิโมกขันติกนาม เปนสัจฉิกาบัญญัติของพระผูมีพระภาคพุทธเจาท้ังหลาย เกิดข้ึนพรอม

กับการทรงไดเฉพาะซึ่งพระสัพพัญุตญาณท่ีโคนตนโพธ์ิ ดังน้ี เปนตน 

2. พุทธสมัญญานามท่ีบุคคลอ่ืนขนานพระนามใหพระพุทธองค มี 29 พระนาม ดังน้ี  ทวิปทุตฺตม  ทส

พล เทวเทว  ธมฺมสฺสามี  นรวร  นรสีห  นาถ  นายก  ภควา  ภูริปฺญ  มหามุนิ  มเหสี  มุนิ มุนินฺท  มุนิมุนิ  โลก

ครุ  โลกนาถ  วรปฺญ  วินายก  สมนฺตจุกฺขุ  สพฺพฺู  อนธิวร  องฺคีรส  สกฺก   สิทฺธตฺถ  สุทฺโธทนิ  สกฺยสีห  สกฺย

มุนิ  อาทิจฺจพนฺธุ  เชนพระนามวา อาทิจจพันธุ  ผูท่ีใชเรียกพระพุทธเจา คือ พระสารีบุตรเถระ ไดทูลถามพระพุทธ

องค ปรากฏในพระไตรปฎก เลมท่ี 29 ขุททกนิกาย มหานิเทศ ความวา “ปุจฺฉามิ  ตํ  อาทิจฺจพนฺธุนฺติ”  แปลความ

วา “ขาพระองค ขอทูลถามพระพุทธองค ผูเปนเผาพันธุพระอาทิตย ดังน้ี” (มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข, 2539: 

409) 

 

 

 

 

 



 14 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

ตารางท่ี 4 พุทธสมัญญานามตามการขนานพระนาม 
 พระพุทธองคขนานพระนามเอง บุคคลอ่ืนขนานพระนามให 

พุทธสมัญญา

นาม 

โคตม  จกฺขุมนฺตุ  ชิน  ตถาคต   

ธมฺมราชา  พุทฺธ  สยมฺภู  สตฺถุ 

สมฺมาสมฺพุทธ  สุคต 

ทวิปฺปทุตฺตม  ทสพล  เทวเทว  ธมฺมสสฺาม ีนรวร  นร

สีห  นาถ  นายก  ภควา  ภูริปญฺ  มหามุนิ  มเหส ิ 

มุนิ  มุนินท  มุนิมุนิ  โลกคร ุ โลกนาถ  วรปฺญ  

วินายก  สมนฺตจุกฺขุ  สพฺพฺู  อนธิวร  องฺคีรส  สกฺก 

สิทฺธตฺถ  สุทฺโธทนิ  สกฺยสีห  สกฺยมุนิ  อาทิจฺจพนฺธุ  

 
อิทธิพลของพุทธสมัญญานามในยุคปจจุบัน 

ประเทศไทยเปนเมืองแหงพระพุทธศาสนา การดำเนินชีวิตของคนในสังคมมีสวนผนวกอยูกับวัฒนธรรมท่ี

มีอิทธิพลตอการดำเนินชีวิต สงผลตอคานิยมตาง ๆ เกิดข้ึนตามความเช่ือ พุทธสมัญญานาม ก็มีสวนสำคัญท่ี

ผสมผสานอยูกับวัฒนธรรม  การนำพระสมัญญานามของพระพุทธเจามาขนานนาม ท้ังในสวนของพระปรมาภิไธย 

พระมหากษัตริย ราชทินนามสมณศักดิ์ของพระสงฆไทย พระพุทธรูป พุทธศาสนสถาน ตลอดถึงพุทธศาสนิกชน 

สามัญชนท่ัวไป ถือวาเปนสวนหน่ึงของวัฒนธรรมท่ีผสมผสานอยูกับวิถีชีวิต 

1.  อิทธิพลพุทธสมัญญานามตอพระปรมาภิไธยของพระมหากษัตริย   

ชาวไทย นับถือพระพุทธศาสนาอยางแนนแฟน มั่นคงมายาวนาน  มีความเช่ือถือตามคติพระพุทธศาสนา

ท่ีถือไดวา พระมหากษัตริยสืบสันตติวงศจากพระเจามหาสมมติราช  พระนามตามปรมาภิไธยของกษัตริยไทย 

บางพระองค จึงมีพระนามท่ีสอดคลองกับพระสมัญญานามของพระพุทธเจาตามท่ีปรากฏในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา 

รวมไปถึงการนำเอาคติของพระจักรพรรดิราชเขามาผนวกรวมดวย (กฤตนันท ในจิต, 2566)  

  1)  สมัยสุโขทัย 

  กลาววา ชาวไทยสมัยสุโขทัย นับถือพระพุทธศาสนาอยางแนนแฟน มั่นคง จึงเช่ือถือตามคติ

พระพุทธศาสนาท่ีถือไดวา พระมหากษัตริยสืบสันตติวงศจากพระเจามหาสมมติราช  ซึ่งเปนปฐมกษัตริยของโลกใน

ภัทรกัปน้ี  กษัตริยวงศน้ี เรียกวา “สุริยวงศ”  เปนวงศพระโพธิสัตว แมพระพุทธเจาก็มีพระสมัญญานามปรากฏใน

พระบาลีวา “อาทิจฺจพนฺธุ” (พิทูร มลิวัลย, 2530 :29) 

  แมในสมัย “พระยาลิไทย” หรือ “ลือไทย” แหงกรุงสุโขทัย พระองคมีพระนามราชาภิเษก  

วา “พระบาทกมรเต็งอัญศรีสุริยพงศราม มหาธรรมราชาธิราช” พระนาม “ศรีสุริยพงศ” สอดคลองกับพระ

สมัญญานามพระพุทธเจาท่ีวา “อาทิจฺจพนฺธุ” และวรรคหลังท่ีวา “มหาธรรมราชาธิราช” น้ัน เปนพระนามแสดง

เกียรติยศวา พระองคเปนกษัตริยผูทรงธรรม ตามพระบาลีปรากฏในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา วา “ธมฺมราช”  

แหงพระสมัญญานามพระพุทธเจา (ดนัย ไชยโยธา 2543: 37) 

  2) สมัยอยุธยา 

คติความเช่ือบางอยางในศาสนาพราหมณ   ส งอิทธิพลให เกิดคานิยมการขนานนาม  

เชน รามาธิบดี ซึ่งเปน “พระนารายณอวตาร “ ตามหลักตรีมูรติ  เมื่อความเช่ือลัทธิเทวราชผอนคลายลง  

ตอมาพระพุทธศาสนามีอิทธิพลมากข้ึน  ทำใหพระมหากษัตริยในสมัยกรุงศรีอยุธยา มีความพยายามท่ีจะสถาปนา

ตนเองเปน “พระพุทธเจา” อันเปนคติความเช่ือ “ลัทธิพุทธราช”  ซึ่งไมแตกตางจากสมัยพระเจาชัยวรมันท่ี 7 

โดยปรากฏหลักฐานในคำปรารภกฎหมายลักษณะทาส พ.ศ. 1890 เรียกพระนามวา “สมเด็จบรมบพิตร

พระพุทธเจาอยูหัว”  ปรากฏพระบาลีพระสมัญญานามแหงพระพุทธเจาในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา วา “พุทฺธ” 

และพระนามวา “สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ” (กรมศิลปากร, 2542 : 12) ปรากฏพระบาลีพระสมัญญานามแหง

พระพุทธเจาในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา วา “โลกนาถ” เปนตน 



 15 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

3)  สมัยรัตนโกสินทร 

      สมัยกรุงรัตนโกสินทร มีเคามูลความเช่ือท่ีวา “พระมหากษัตริยเปนพระโพธิสัตว”   

ซึ่งปรากฏในไตรภูมิโลกวินิจฉัย ซึ่งแตงข้ึนในสมัยพระบาทสมเด็จพระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช วา  

...ศุภมัสดุ พระพุทธศักราชลวงแลวได 2325 พระวัสสา ปขาล จัตวาศก เดือน 5 แรม 8 ค่ำ วันเสาร 

สมเด็จพระบรมไตรโลกนาถ พระบาทบพิตรพระเจาอยูหัว บรมธรรมิกราชาธิราชผูประเสริฐ ไดผาน

พิภพ...ทรงพระราชศรัทธาปรารถนาพระปฐมาภิเษกสัมโพธิญาณ  ตั้งพระราชหฤทัยทะนุบำรุง

พระพุทธศาสนาใหเจริญรุงเรือง...(พิทูร มลิวัลย, 2530: 30) 

ความเช่ือในลัทธิเทวราชและลัทธิพุทธราช ไดสืบเน่ืองมาจนถึงสมัยกรุงรัตนโกสินทร มีอิทธิพลตอการ

ขนานพระนามพระมหากษัตริย เชน พระนามรัชกาลท่ี 1 “พระพุทธยอดฟาจุฬาโลกมหาราช”  เดิมทีประชาชนใน

สมัยกรุงรัตนโกสินทรเรียกรัชกาลท่ี 1 วา “แผนดินตน” และพระนามรัชกาลท่ี 2 “ พระพุทธเลิศหลานภาลัย” 

เดิมทีเรียกวา “แผนดินกลาง”  โดยสมัยรัชกาลท่ี 3 มีพระราชกำหนดใหเรียกพระนามรัชกาลท่ี 1 และรัชกาลท่ี 2 

ตามนามพระพุทธรูปท่ีรัชกาลท่ี 3 ไดทรงสรางข้ึน  มีพุทธลักษณะแบบยืนขนาดใหญ ทรงเครื่องตนอยางจักรพรรดิ

หุมทองคำ ซึ่งตรงกับพุทธสมัญญานามวา “พุทฺธ” (บุญเลิศ วิวรรณ, 2553: 477) 

2.  อิทธิพลพุทธสมัญญานามตอราชทินนามสมณศักด์ิของพระสงฆไทย  

 กระบวนการตั้งราชทินนามสมณศักดิ์ของพระสงฆไทยน้ัน  มีผูเก่ียวของอยู 2 ฝาย คือ คณะสงฆและ

หนวยงานราชการเปนผูดำเนินการใหเปนไปตามกฎระเบียบของมหาเถรสมาคม  และระเบียบทางราชการโดยคณะ

สงฆจะเปนผูคัดเลือกรายนามพระสังฆาธิการเสนอ สวนราชการเปนผูสนอง ราชทินนามลวนเปนคำผสม จากภาษา

บาลี ภาษาสันสกฤต และภาษาเขมร สะทอนใหเห็นถึงอิทธิพลของพระสมัญญานามของพระพุทธเจา เชน 

 พุทธสมัญญานามวา “พุทฺธ” กับราชทินนามสมณศักดิ์ของพระสงฆไทยวา  “สมเด็จพระพุทธโฆษา-

จารย ญาณคัมภีร ศีลวิสุทธิสุพิพิธพิบูลย อดุลยพิมลพหลผลสัมฤทธิ วิจิตรคุณาธารธิก สิกขคณุศภคัมภีรสัม-วาที  

อรัญวาสี อธิการบดีโบราณาราม”  และพุทธสมัญญานามวา “ปรินายก” กับราชทินนามสมณศักดิ์ของพระสงฆ

ไทย วา “พระพิมลธรรม อนันตญาณมหาสวามี ศรีสังฆปรินายก ติปฎกธรวรคัมภีรญาณ สัทธธรรมราชมุนีบพิตร 

สถิต ณ รามาวาศ” เปนตน (สำนักราชเลขาธิการ, 2542 : 65) หรือพุทธสมัญญานามวา “มุนี” เชน พระวรญาณ

มุนี  พระอริยมุนี (สำนักราชเลขาธิการ, 2542 : 54) 

3.  อิทธิพลพุทธสมัญญานามตอการต้ังนามพระพุทธรูป 

 คานิยมท่ีสงผลตออิทธิพลการตั้งนามพระพุทธรูปท่ีสอดคลองกับพระสมัญญานามพระพุทธเจาน้ัน เปน

ปจจยเหตุตอความเขาใจถึงอิทธิพลของพระพุทธศาสนา ซึ่งถือพระพุทธรูปเสมือนเปนองคแทนพระพุทธเจา เปน

อนุสรณแหงพุทธานุสติ ธัมมานุสติ และสังฆานุสติตอการนอมรำลึกถึงและมีสติประยุกตใชหลักพุทธธรรมในการ

ดำเนินชีวิต  พุทธสมัญญานามท่ีนำมาตั้งช่ือพระพุทธรูป เชน “พุทฺธ ชิน  สกฺก ทสพล”  ไดแก 

 พระพุทธมหามณีรัตนปฏิมากร (พระแกวมรกต) เปนพระพุทธรูปคูบานคูเมืองของประเทศไทย  

ประดิษฐานอยู ณ วัดพระศรีรัตนศาสดาราม (วัดพระแกว) ในพระบรมมหาราชวัง กรุงเทพมหานคร  

 พระพุทธโสธร เปนพระพุทธรูปสำคัญของจังหวัดฉะเชิงเทราประดิษฐานอยูในพระอุโบสถวัดโสธร วรา

รามวรวิหาร อำเภอเมือง จังหวัดฉะเชิงเทรา 

 พระพุทธชินราช เปนพระพุทธรูปสำคัญของจังหวัดพิษณุโลก ประดิษฐานอยูในวิหาร วัดพระศรีรัตน 

มหาธาตุวรมหาวิหาร  อำเภอเมืองพิษณุโลก จังหวัดพิษณุโลก 

 พระศรีศากยะทศพลญาณประธานพุทธมณฑลสุทรรศน  เปนพระพุทธรูป ณ พุทธมณฑล  ประดิษฐาน

อยูท่ี อำเภอพุทธมณฑล จังหวัดนครปฐม ไดรับพระราชทานนามจากพระบาทสมเด็จพระปรมินทรมหาภูมิพลอ

ดุลยเดช รัชกาลท่ี 9  

 



 16 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

4.  อิทธิพลพุทธสมัญญานามตอการต้ังนามพุทธศาสนสถาน 

อิทธิพลท่ีสงผลตอคานิยมการตั้งนามวัด  ศาสนสถานแหงพระพุทธศาสนาท่ีสอดคลองกับพระสมัญญา

นามพระพุทธเจาน้ัน เปนเหตุปจจัยตอความเขาใจถึงอิทธิพลของพระพุทธศาสนาอยางหน่ึง  เชน 

วัดพระศรีรัตนศาสดาราม (วัดพระแกว) ในพระบรมมหาราชวัง กรุงเทพมหานคร ปรากฏพระบาลีพระ

สมัญญานามแหงพระพุทธเจาวาในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา วา “สตฺถุ” 

วัดชิโนรสารามวรวิหาร ตั้งอยู ณ เขตบางกอกนอย กรุงเทพมหานคร ปรากฏพระบาลีพระสมัญญานาม

แหงพระพุทธเจาวาในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา วา “ชิน”   

วัดพุทธธรรมรังษี เปนวัดราษฎร ตั้งอยู ณ ตำบลตากฟา อำเภอนครชัยศรี จังหวัดนครปฐม ปรากฏพระ

บาลีพระสมัญญานามแหงพระพุทธเจาวาในคัมภีรอภิธานัปปทีปกา วา “พุทฺธ”  

5.  อิทธิพลพุทธสมัญญานามตอการต้ังชื่อพุทธศาสนิกชน  

อิทธิพลท่ีสงผลตอคานิยมการตั้งช่ือของพุทธศาสนิกชน สามัญชนท่ัวไป เน่ืองดวยพุทธศาสนิกชนท่ีเลื่อม

ใสศรทัธาตอพระพุทธศาสนา ตองการใหช่ือเปนสิริมงคล จึงตั้งช่ือสอดคลองกับพระสมัญญานามของพระพุทธเจา

อยูบาง เชน พุทธ   ชินวรณ   กุลนาถ ฯลฯ ปรากฏพระบาลีพระสมัญญานามแหงพระพุทธเจาวาในคัมภีร

อภิธานัปปทีปกา วา “พุทฺธ  ชิน  นาถ”   

 

สรุป 
พุทธสมัญญานาม ท่ีนำมาใชเปนพระนามของพระพุทธเจาทุกพระองคทรงใชเหมือนกันน้ันมี 32 พระนาม 

เรียกพระองคในหลายความหมายตามคำศัพทน้ัน ๆ  เปนพระสมัญญานามท่ีพระองคทรงขนานพระนามเองบาง 

ผูอ่ืนขนานพระนามใหบาง  ซึ่งแตละพระสมัญญานามน้ัน บงบอกถึงคุณลักษณะหรือพระจริยาวัตรของพระองคท่ี

ทรงบรรลุพระอนุตตรสัมมาสัมโพธิญาณ หลุดพนจากกิเลสเครื่องเศราหมองและความทุกขท้ังปวง และนำวิถีน้ันมา

สอนใหบุคคลอ่ืนไดปฏิบัติตาม จนบรรลุผลประสบสุขอันเกษม  

พุทธสมัญญานามท่ีพบมากท่ีสุดคือ “พุทธะ” และท่ีพระองคทรงใชแทนพระองคเองท่ีพบมากคือ 

“ตถาคต” พระสมัญญานามของพระพุทธเจาท้ังหมด สะทอนถึงพระจริยาวัตรท่ีทรงบำเพ็ญท้ังดานพุทธัตถจริยา 

โลกัตถจริยา และญาตัตถจริยา สวนพระสมัญญานามของพระพุทธเจาพระองคปจจุบัน จะเนนไปท่ีแหลงกำเนิด

ของพระองค คือ ช่ือแควนท่ีพระองคทรงถือกำเนิด พระนามเดิมเมื่อแรกกำเนิด พระนามพระราชบิดา พระนาม

ตามโคตร และพระนามตามวงศตระกูลของพระองค พระนามท่ีพบมากท่ีสุดคือ พระนามตามโคตรวา “พระโคดม

พุทธเจาหรือพระสมณโคดม” เปนพระนามท่ีทรงแผพระคุณครอบคลุมไปถึงเหลาพระญาติ แมพระองคก็ทรง

บำเพ็ญประโยชนแกเหลาพระญาติโดยตรงดวยการแสดงธรรมโปรดใหเขาถึงธรรมตามบุญบารมีของแตละบุคคล 

พุทธสมัญญานามยังมีอิทธิพลตอคานิยมทางวัฒนธรรมไทย พระมหากษัตริยทุกพระองคเปนพุทธมามกะ 

ชาวไทยสวนมากนับถือพระพุทธศาสนา สงผลตอคานิยมบางประการท่ีมีสวนสัมพันธกัน โดยเฉพาะการนำพระ

สมัญญานามพระพุทธเจามาขนานพระนามพระปรมาภิไธย พระมหากษัตริย ราชทินนามสมณศักดิ์ของพระสงฆ

ไทย ตั้งนามพระพุทธรูป พุทธศาสนสถาน และตั้งช่ือพุทธศาสนิกชน สามัญชนท่ัวไป สะทอนถึงพระพุทธศาสนา

ไมไดเปนเอกเทศจากสังคม แตยังคงผสานอยูกับวิถีวัฒนธรรมไทยอยางมั่นคง 

 

 

 

 



 17 วารสารมนษุยศาสตรแ์ละสงัคมศาสตร ์วไลยอลงกรณ ์ในพระบรมราชูปถมัภ ์
ปีที� 19 ฉบบัที� 2 (กรกฎาคม-ธนัวาคม) 2567 

บรรณานุกรม  
  

กฤตนันท ในจิต. (2566). คติความเช่ือ เรื่อง สมเด็จพระจักรพรรดริาช ท่ีปรากฏในพระนามพระราชโอรส 
พระราชธิดา รัชกาลท่ี 5. วารสารวิชาการสถาบันอยุธยาศึกษา, 15(2).  

กรมศิลปากร. (2542). ประชุมพงศาวดารฉบับกาญจนาภิเษก เลมท่ี 5. กองวรรณกรรมและประวัติศาสตร. 
ดนัย ไชยโยธา. (2543). 53 พระมหากษัตริยไทย ธ ทรงครองใจไทยท้ังชาติ. โอเดียนสโตร. 

บุญเลศิ วิวรรณ.  (2553). การวิเคราะหพระสมัญญานามของพระพุทธเจาในคัมภีรพระพุทธศาสนาและในวรรณคดี

พระพุทธศาสนา. [วิทยานิพนธไมไดตีพิมพ]. ปรญิญาปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาภาษาไทย 

ภาควิชาภาษาไทย มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร.   

พระเทพเวที (ประยุทธ ปยตฺุโต). (2532). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 6.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมกิตติวงศ (ทองดี สุรเตโช). (2553). พจนานุกรมเพ่ือศึกษาพุทธศาสน อธิบายคำศัพทและแปลความหมาย 

คำวัด ท่ีชาวพุทธควรรู. ธรรมสภาและสถาบันบันลือธรรม. 

พระพรหมคุณาภรณ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2556). พจนานุกรมพุทธศาสตร ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 24. 

พระพุทธศาสนาของธรรมสภา.  

พระพรหมโมลี (วิลาส ญาณวไร). (2540). มุนีนาถทีปนี. มูลนิธิวัดพระธรรมกาย. 

พระมหาไพโรจน กุสลญาโณ, และจรณู ธรรมดา. (2559). อภิธานัปปทีปกา. ประยรูสาสนไทยการพิมพ. 

พระมหาสมปอง มุทิโต. (2558). อภิธานวรรณนา. ประยูรสาสนไทยการพิมพ. 

พระมหาสุขพัฒน  อนนทจารย. (2547). กวาจะมาเปนพระพุทธเจา 5 พระองค. ลูก ส. ธรรมภักดี. 

พิทูร มลิวัลย. (2530). มรดกพอขุนรามคำแหง. มหาวิทยาลยัรามคำแหง. 

พินิจ รักทองหลอ. (2537).  ธรรมานุกรมธรรมโฆษณ. ธรรมสภา. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ก. (2539).  พระไตรปฎก ฉบับภาษาไทย. เลมท่ี 1, 4, 8, 12, 13, 15, 22, 29, 31, 

32, 33. มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ข. (2539). พระไตรปฎก ฉบับภาษาบาลีอักษรไทย. เลมท่ี 4, 8, 14, 15, 25, 29, 

30, 33  มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2550). วิสุทฺธิมคฺคสสฺ นาม ปกรณวิเสสสสฺ (ปฐโม ภาโค). มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑติยสถาน.  (2542). พจนานุกรมราชบัณฑิตยสถาน 2542. นานมีบุคพับลิเคช่ัน. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต) ก. (2564). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลธรรม. พิมพครั้งท่ี 64 

เอส.อาร.พริ้น ติ้ง แมส โปรดักส. 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย (ป.อ. ปยุตฺโต) ข. (2561). พจนานุกรมพุทธศาสน ฉบับประมวลศัพท. พิมพครั้งท่ี 35 

เอส.อาร.พริ้น ติ้ง แมส โปรดักส. 

สำนักราชเลขาธิการ. (2542). ตำนานพระอารามแลทำเนียบสมณศกัดิ์. โรงพิมพพิมพไทย สะพานยศเส.  
แสง  มนวิทูร เปรียญ. (2501). ชินกาลมาลีปกรณ.  กรมศลิปากร จัดพิมพเน่ืองในโอกาสบูรณโบราณสถาน อำเภอ

เชียงแสน จังหวัดเชียงราย, หางหุนสวนจำกัด  ศิวพร. 
 

 

 

 



 18 Journal of Humanities and Social Sciences Valaya Alongkorn 
Vol. 19 No.2 (July-December) 2024 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


