
วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์                                สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 143  

การพัฒนาการใช้สื่อเพ่ือการรณรงค์ในการให้ความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนาแก่ 
พุทธศาสนิกชนในจังหวัดเชียงใหม่และล าพูน 

 
พระมหาอัมพร พันธุ์กา1* นรินทร์ชยั  พัฒนพงศา 2   

 
บทคัดย่อ 

การวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อค้นหาความเข้าใจในความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนาของ
พุทธศาสนิกชนที่มาท าบุญฟังเทศน์ที่วัด เพื่อน าสิ่งที่เข้าใจไม่ถูกต้องที่ส าคัญในความรู้แก่นแท้ฯ นั้นมาสร้างสื่อ
เพื่อน าไปใช้ในการให้ความรู้ ทัศนคติ และการปฏิบัติ แก่พุทธศาสนิกชน และเพื่อศึกษาเชิงคุณภาพของวัดที่ท า
ให้ความรู้แก่นแท้ของพุทธศาสนิกชนได้เพิ่มขึ้นมาก ซึ่งจะสามารถน าไปเป็นแนวทางในการให้ความรู้ที่ได้ผลดี
ต่อไป ผู้วิจัยศึกษาจากกลุ่มตัวอย่างที่เป็นศรัทธาวัดในจังหวัดเชียงใหม่และล าพูน จ านวน 12 วัด แยกเป็นวัดที่อยู่
ในเขตเทศบาลเมืองจ านวน 3 วัด และวัดที่อยู่ในเขตองค์การบริหารส่วนต าบล (อบต.) จ านวน 3 วัด รวมเป็น
จังหวัดละ  6 วัด ซึ่งรวมทั้ง 2 จังหวัดเป็น 12 วัดโดยแยกเป็นกลุ่มทดลอง 2 วัด และกลุ่มควบคุม 1 วัดของแต่ละ
จังหวัด ทั้งนี้เก็บข้อมูลวัดละๆ 35 ตัวอย่าง รวม 12 วัด 420 ตัวอย่าง ในช่วงเข้าพรรษาปี 2556  

การวิจัยนี้เก็บข้อมูลมาจากการสัมภาษณ์กลุ่มตัวอย่าง 420 ตัวอย่าง น าผลมาวิเคราะห์ด้วยวิธีการ
ทางสถิติหาค่าความถี่ ค่าร้อยละ ค่าเฉลี่ย ค่าเบี่ยงเบนมาตรฐาน ค่าสถิติ t-test F test และ LSD ใช้ระดับ
นัยส าคัญที่ .05 นอกจากน้ียังมีการสัมภาษณ์เชิงลึกพระสังฆาธิการระดับเจ้าอาวาส 2 รูป และ พุทธศาสนิกชน 4 
ท่านจากวัดในกลุ่มทดลองที่มีคะแนนความรู้ฯเพิ่มขึ้นมาก (Best practice) 

ผลการวิจัย พบว่า 
1. กลุ่มทดลอง โดยก่อนการรณรงค์ใช้สื่อนั้น มีคะแนนความรู้ ทัศนคติ และพฤติกรรมที่ถูกต้อง 

แตกต่างจากกลุ่มควบคุม เฉพาะคะแนนความรู้ นอกนั้นไม่แตกต่างกันอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ 
2. เมื่อน าประเด็นที่เข้าใจไม่ถูกต้องในความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนามาสร้างสื่อแล้วน าไป

รณรงค์ให้ความรู้ฯแก่พุทธศาสนิกชนที่มาท าบุญฟังเทศน์พบว่า หลังการรับสื่อ กลุ่มทดลอง มีคะแนนความรู้ 
ทัศนคติ และพฤติกรรม เพิ่มขึ้นมากกว่าคะแนนที่กลุ่มควบคุมเพิ่มขึ้นอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติที่ .001 ทั้ง 3 
ประเภท          

3. ในการศึกษาวัดที่ท าให้ความรู้ ทัศนคติ และพฤติกรรมของพุทธศาสนิกชนเพิ่มขึ้นมากนั้น พบว่า 
วัดทั้งสองจังหวัดที่เป็นเช่นนี้เนื่องจาก ได้ใช้สื่อ 6 ชนิด อย่างถูกหลักเกณฑ์ ทั้งยังมีเสริม (supplement) ด้วย
การใช้เสียงตามสายในชุมชนอยู่เสมอ และมีการอธิบายตอกย้ า (reinforcement) ประเด็นส าคัญจากสื่อต่าง ๆ 
เวลาแสดงธรรมอีกด้วย 
 
ค าส าคัญ : การพัฒนาสื่อ   การใช้สื่อ   การรณรงค์ในการให้ความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา   
 

                                           
1 หลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการพัฒนา มหาวิทยาลัยนอร์ท-เชียงใหม่ จังหวัดเชียงใหม่  
e-mail : panka2557@gmail.com 
2 รองศาสตราจารย ์ดร. และผู้อ านวยการหลักสูตรปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการพัฒนา มหาวิทยาลัยนอร์ท-
เชียงใหม่ จังหวัดเชียงใหม่  
*ผู้นิพนธ์หลกั e-mail : panka2557@gmail.com 



144 | ปีที่ 10 ฉบับที ่3 (เดือนกันยายน – เดือนธันวาคม พ.ศ. 2558)                         พระมหาอัมพร  พันธุก์าและคณะ 

THE DEVELOPMENT OF MEDIA TO CONDUCT A CAMPAIGN FOR TEACHING  
CORE KNOWLEDGE OF BUDDHISM TO BUDDHISTS IN CHIANG MAI  

AND LAMPHUN PROVINCES 
 

Phramaha Amphorn Panka1*  Narinchai Patanapongsa 2   
 
Abstract 

This research was designed to 1. find out the Buddhists’ core understanding of 
Buddhism in Chiang Mai and Lamphun Provinces, who came to make merit and listen to a 
sermon at the monastery, 2. to bring what they understood incorrectly about the core 
knowledge to design some media for teaching knowledge, attitude and practice (KAP) to the 
Buddhists, and 3. to study the monastery which increased the Buddhists’ core knowledge the 
most in each province. The research sampling subjects were the supporters of monasteries in 
Chiang Mai and Lamphun Provinces for a total of 12 twelve monasteries: three monasteries 
were located in an area of the Mueang Municipality, and another three were located in an area 
of the Sub-district Administrative Organization (SAO), totally 6 monasteries per a province. When 
the figure of two provinces was put together, it made 12 monasteries. Out of these figures, two 
monasteries were classified as experiment group and one monastery was classified as control 
group of each area.  The study data were collected from those twelve monasteries, 35 samples 
each, totally 420. The collection was conducted during the 2556 Buddhist lent.       

For this research both quantitative and qualitative data were collected. The 
quantitative data were derived from interviewing 420 sampling cohorts. They were then 
analyzed by means of statistics to find frequency, percentage, mean, standard deviation, t-test 
and F-test, and LSD, with statistical significance at .05; while the qualitative data were derived 
from in-depth interview held with two abbots and four lay Buddhists from monastery in the 
experiment group, that had the highest KAP in each province.  The obtained data were then 
analyzed in descriptive conclusion.  

Results of the research were as follows:  
Prior to conducting media campaign, the A and P of experiment group did not differ 

from the control group, only in the K, the control group was higher significantly than the 
experiment group.   

                                           
1 Doctor of Philosophy in Administration of Development, North Chiang Mai University, Chiang Mai   
e-mail: panka2557@gmail.com 
2 Associate Professor  Dr. and Director of Administration of Development, North Chiang Mai University, 
Chiang Mai   
* Corresponding author, e-mail : panka2557@gmail.com 
 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์                                สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 145  

When using the misunderstanding of core knowledge of Buddhism as media for 
conducting a campaign for teaching the core knowledge of Buddhism to the Buddhists who 
came to make merit and listen to sermon, it was found that after receiving the media the 
experiment group had the score of KAP higher than the increasing score of the control group, 
with statistical significance at .001 in all three categories 

In view of the qualitative study of the monastery that has KAP highest, were found 
out that they had used the six types of media correctly, and with the supplement of community 
regular wireless broadcasting and with reinforcement of important issues from various media 
while delivering a sermon as well.  

                                                                  
Keywords : media development, media using, a campaign for teaching core knowledge of 

Buddhism, 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



146 | ปีที่ 10 ฉบับที ่3 (เดือนกันยายน – เดือนธันวาคม พ.ศ. 2558)                         พระมหาอัมพร  พันธุก์าและคณะ 

บทน า 
ปาฏิหาริย์ในพระพุทธศาสนามี 3 อย่างคือ 1. อิทธิปาฏิหาริย์ หมายถึง ปาฏิหาริย์ที่สามารถแสดง

ฤทธิ์ต่างๆ ได้ 2. อาเทศนาปาฏิหาริย์ คือ ปาฏิหาริย์ที่สามารถทายใจคนอ่ืนได้ และ 3. อนุสาสนีปาฏิหาริย์ ได้แก่
ปาฏิหาริย์ที่สามารถสอนคนให้รู้แจ้งเห็นจริงและน าไปปฏิบัติจนเกิดผลตามมุ่งหวัง  (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต), 
2546) ในบรรดาปาฏิหาริย์ทั้ง 3 อย่างนั้น พระพุทธเจ้าทรงยกย่องปาฏิหาริย์ข้อที่ 3 ว่าเป็นเลิศกว่าปาฏิหาริย์
ทั้งหมด เพราะเป็นแนวทางแห่งการปฏิบัติเพื่อการพัฒนาชีวิตของมนุษย์ได้อย่างแท้จริง  

เป็นศาสนาที่ให้ความรู้ “ปริยัติ” คือต้องมีการเรียนการสอน การให้ข้อมูล การท าความเข้าใจ 
จากนั้นก็น าไป “ปฏิบัติ” แล้วผลลัพธ์ที่เรียกว่า “ปฏิเวธ” ก็จะเกิดขึ้นตามมา รวม 3 ศัพท์เรียงกันก็คือ “ปริยัติ 
ปฎิบัติ ปฏิเวธ” เป็นศาสนาที่เชื่อมั่นในศักยภาพของมนุษย์ว่าสามารถเรียนรู้และปรับปรุงแก้ไขตนเองให้ดีขึ้นได้ 
ตามหลักที่ว่า “อตฺตา หิ อตฺตโน นาโถ ตนเป็นที่พึ่งแห่งตน และ “ตุมฺเหหิ กิจจ  อาตปฺปํ ความเพียรเป็นสิ่งที่เธอ
ทั้งหลายต้องท าเอง” พระพุทธเจ้าเป็นแต่เพียงผู้บอกทาง การเดินทางเพื่อให้ถึงเป้าหมายเป็นหน้าที่ของมนุษย์
ทุกคน (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2549) การจะพึ่งตนเองได้นั้น ต้องมีความรู้  ต้องได้รับข้อมูล                
ต้องได้รับการศึกษาอย่างชัดเจนแจ่มแจ้ง เมื่อมนุษย์เข้าใจตามที่ได้ยินได้ฟัง ได้พิจารณาวิเคราะห์แล้วก็จะไม่หลับหู
หลับตาเช่ือแบบงมงายไร้เหตุผลเชิงไสยศาสตร์มืดด า เกิดทัศนคติที่ถูกต้องตามหลักการอย่างแท้จริง อันจะส่งผล
ต่อพฤติกรรมการปฏิบัติที่ให้ผลที่สมหวังเป็นที่เบิกบานของชีวิตสืบไป   

หลักการเบื้องต้นดังกล่าวสอดคล้องกับพุทธพจน์ครั้งส าคัญที่พระพุทธเจ้าทรงประทานแก่พระอรหันต์             
60 รูป ซึ่งถือว่าเป็นพระธรรมทูตผู้เผยแผ่ธรรมรุ่นแรกท่ีพระองค์ทรงส่งไปประกาศพระพุทธศาสนาหลังจากตรัสรู้    
ซึ่งมีดังน้ีว่า "ภิกษุทั้งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ท้ังที่เป็นของทิพย์ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้พวกเธอก็พ้นแล้ว
จากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลายพวกเธอจงจาริกไป เพื่อประโยชน์สุขแก่ชน
จ านวนมาก เพื่ออนุเคราะห์ชาวโลก เพื่อประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์ อย่าไปโดยทาง
เดียวกันสองรูป จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด จงประกาศ
พรหมจรรย์ พร้อมท้ังอรรถและพยัญชนะ บริสุทธ์ิบริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อย มีอยู่ ย่อมเสื่อม
เพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุท้ังหลาย แม้เราก็จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคม เพื่อแสดงธรรม” (มหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, 2535)   

นี่นับว่าเป็นนโยบายการให้การศึกษาแบบเชิงรุกส่งตรงถึงที่ของพระพุทธเจ้า โดยมีเป้าหมายที่การ
เทศนาสั่งสอนให้ข้อมูลและสร้างความเข้าใจอย่างถูกต้องแจ่มแจ้งในหลักการปฏิบัติเพื่อให้ชีวิตพบกับสิ่งที่มุ่งหวัง
ปรารถนา เพราะพระพุทธองค์เชื่อแน่ว่า มีผู้คนจ านวนมากซึ่งมีพื้นฐานดีมีธุลีฝุ่นผงน้อยๆ ในดวงตาท่ีพร้อมจะรับ
การพัฒนาต่อยอดแนวความคิดเชิงพุทธ พวกเขาเหล่านี้หากไม่ได้รับข้อมูลที่ถูกต้องเกี่ยวกับหลักปฏิบัติเพื่อให้
ชีวิตสมบูรณ์ เขาก็จะไม่ได้โอกาสในการพัฒนาชีวิต และทรงเช่ือมั่นอีกว่า จะมีคนจ านวนไม่น้อยที่จะเข้าใจใน
หลักธรรมอันเป็นแก่นทางพระพุทธศาสนา ซึ่งแม้แต่พระองค์เองก็ยังได้เสด็จไปแสดงธรรมแบบเชิงรุกแก่ชฎิล
หรือนักบวชนอกพระพุทธศาสนา 3 พี่น้องเพียงล าพังอีกด้วย 

หากจะดูให้เห็นถึงสาเหตุใหญ่ของการประกาศศาสนาเชิงรุกในครั้งนั้นของพระพุทธเจ้าและบรรดา
เหล่าพุทธสาวกก็คือ สังคมอินเดียแบบดั้งเดิมโบราณมีความเชื่อทางศาสนาแบบ เทวนิยม คือ เช่ือเรื่องที่มันยาก
ต่อการพิสูจน์ เป็นความรู้ความเชื่อที่ปราศจากการพิสูจน์ว่าจริงเท็จแค่ไหน ซึ่งส่งผลต่อความเหลื่อมล้ าทางสังคม
อินเดียเป็นอย่างมาก ดังจะเห็นได้จากการเกิดขึ้นของวรรณะ 4 อันเป็นลักษณะเฉพาะเกี่ยวกับชนช้ันทางสังคม
ของอินเดียตามอิทธิพลความเช่ือทางศาสนาพราหมณ์ มีการเช่ือแบบผิดๆ ปฏิบัติแบบผิดๆ ผลลัพธ์ที่ได้ก็คือ 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์                                สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 147  

ความเหลื่อมล้ าทางสังคมของผู้คนในยุคนั้น ซึ่งหากจะสรุปความรู้ความเข้าใจแบบผิดๆ ที่มีผลต่อการด าเนินชีวิต
ของคนในอินเดียโบราณนั้น ก็จะสามารถแยกได้ 4 ประเด็นหลัก ดังต่อไปนี้ คือ 

1. ความเช่ือเรื่องกรรม ซึ่งคนยุคนั้นเช่ือว่า 1. ชีวิตปัจจุบันเป็นผลมาจากกรรมเก่าทั้งสิ้น 2. ชีวิต
เป็นไปตามที่เทพเจ้าจะดลบันดาลหรือที่เรียกว่า “พรหมลิขิต”  3. ชีวิตเป็นเรื่องความบังเอิญไม่มีเหตุปัจจัย              
ทุกอย่างเป็นเรื่องของชะตากรรมก าหนด  

2. เรื่องพิธีกรรมและความเช่ือเกี่ยวกับการอ้อนวอนบวงสรวง ตั้งเครื่องสังเวยด้วยชีวิตสัตว์นานาชนิด 
เพื่อหวังให้เภทภัยอันตราย เคราะห์หามยามร้ายทั้งปวงมลายหายสิ้นไป 

3. เรื่องความเชื่อในความเป็นมงคลจากสิ่งศักดิ์สิทธ์ิหรือวัตถุมงคลภายนอกต่างๆ ท าตนให้หวังพึ่งพา
สิ่งเหล่านั้นจึงพากันไปกราบไหว้ ต้นไม้ที่เชื่อว่ามีเทวดาสถิตอยู่ แม่น้ า  ก้อนหิน และอื่นๆ อีกมากมายที่เช่ือว่าจะ
หวังพึ่งพาได้ เช่ือในความลึกลับปาฏิหาริย์ ไสยศาสตร์ 

4. ความเช่ือในเรื่องของฤกษ์ยาม จะท าอะไรแต่ละครั้งต้องดูฤกษ์ยาม ต้องอาศัยดวงดาวบนท้องฟ้า
เป็นเกณฑ์ตัดสินใจในการลงมือปฏิบัติ  

ความเช่ือเหล่านี้ล้วนแล้วแต่สวนทางกับหลักพุทธธรรมแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น 
พระพุทธเจ้าต้องการล้มล้างความเชื่อผิดๆ เหล่านี้ให้สิ้นซาก ไม่ให้เกิดมีขึ้นในวิถีชีวิตของมนุษย์ เพราะทรงเห็นว่า
ความเช่ือเช่นนั้นท าให้มนุษย์ขาดอิสรภาพในการด าเนินชีวิตเพราะต้องเอาชีวิตไปห้อยแขวนไว้กับสิ่งอื่น แทนที่
จะบริหารจัดการชีวิตด้วยความรู้ความสามารถของตนเอง 

พระพุทธองค์ทรงมีเหตุผลและหลักการส าคัญต่อประเด็นท้ัง 4 นั้น ดังนี ้
1. หากการเช่ือว่า กรรม เป็นเรื่องพ้นวิสัยที่มนุษย์จะแก้ไขจัดการด้วยตนเองแล้ว มนุษย์ก็จะไร้

อิสรภาพ ไม่สามารถพัฒนาตนเองให้เจริญก้าวหน้าได้ เพราะคิดว่าชีวิตถูกก าหนดด้วยอดีต และความประสงค์
ของเทพเจ้าที่ท าหน้าที่ดลบันดาลเรียบร้อยแล้ว ความเจริญก้าวหน้าส่วนบุคคลและสังคมก็เกิดขึ้นไม่ได้ 

2. เรื่องพิธีกรรมหรือการอ้อนวอนบวงสรวงเพื่อการขจัดปัดเป่าเภทภัยอันตรายต่างๆ นั้น พระพุทธ
องค์ทรงเห็นว่า เป็นการแก้ปัญหาที่ไม่ตรงจุด เพราะปัญหาที่มนุษย์สร้างขึ้นนั้นต้องแก้ด้วยหลักการของมนุษย์เอง
เท่านั้น ปัญหาจะหมดไปไม่ใช่เพราะด้วยการท าพิธีกรรมบางอย่าง หรือด้วยการบวงสรวงอ้อนวอนเทพเจ้าต่างๆ 
ด้วยชีวิตสัตว์เท่านั้น พิธีกรรมเป็นเพียงจินตนาการที่มนุษย์คิดว่าจะช่วยแก้ไขสถานการณ์แย่ๆ ของชีวิตได้เท่านั้น 
ไม่ใช่หลักการเชิงเหตุผลที่จะสามารถแก้ปัญหาได้จริง  

3. พระพุทธองค์ทรงเน้นว่า ที่พึ่งอันเกษมสูงสุดของชาวพุทธคือ พระรัตนตรัย การพึ่งพระรัตนตรัย           
ก็คือการพึ่งตนเองของมนุษย์ เพราะในความเป็นพระรัตนตรัยนั้นจะประกอบไปด้วย  1. พระพุทธเจ้าซึ่งเป็น
มนุษย์ มีพัฒนาการชีวิตตามขั้นตอนอย่างมีเหตุผล เป็นบุคคลตัวอย่างส าหรับผู้ต้องการความส าเร็จในชีวิต               
2. พระธรรมที่ถือว่าเป็นหลักการและวิธีการส าคัญในการพัฒนาชีวิต และ 3. พระสงฆ์ ที่เป็นคล้ายดั่งสักขีพยาน
ว่า แม้ไม่ใช่เกิดในตระกูลกษัตริย์เช่นพระพุทธเจ้าผู้อัจฉริยะ ก็สามารถเจริญรอยตามส าเร็จเป็นพระอรหันต์ได้
เช่นกัน การพึ่งพาพระรัตนตรัยก็คือการพึ่งพาแนวความคิดอันจะน าไปสู่การปฏิบัติเพื่อให้ชีวิตพ้นทุกข์และได้สุข
ที่แท้จริงน่ันเอง 

4. ประเด็นสุดท้ายก็คือ การเช่ือเรื่องฤกษ์ยาม พระพุทธเจ้าตรัสสอนว่า ความพร้อมคือฤกษ์ท่ีส าคัญ 
คือถ้าองค์ประกอบของการท างานพร้อมก็ลงมือได้เลย ดวงดาวบนท้องฟ้าไม่มีผลต่อการปฏิบัติของมนุษย์ 
กิจกรรมในชีวิตมนุษย์เรานั้นสามารถก าหนดได้ด้วยความพร้อมของเรา 

 
 



148 | ปีที่ 10 ฉบับที ่3 (เดือนกันยายน – เดือนธันวาคม พ.ศ. 2558)                         พระมหาอัมพร  พันธุก์าและคณะ 

จากการวิเคราะห์จากหลักการทั้ง 4 ประเด็นนี้ พบว่า 
1. คนไทยยังเช่ือเรื่อง “กรรม”แบบผิดๆ อยู่มาก เพราะเช่ือผิดจึงส่งผลให้คิดว่า “กรรมเก่าเยอะ

ท าอะไรไม่ได้แล้ว ปล่อยให้เป็นเรื่องของพรหมลิขิตก็แล้วกัน อย่าไปคิดอะไรมาก อยู่ไปเถอะเดี๋ยวก็ตาย                
ตายเมื่อไหร่ก็หมดกรรมเมื่อนั้น” หรือจะดูจากข้อความป้ายรณรงค์เพื่อความปลอดภัยบนท้องถนนที่สะท้อน
ความเข้าใจเรื่องกรรมของคนไทยไม่ถูกต้อง เช่น “อุบัติเหตุไม่ใช่เคราะห์กรรมแต่เกิดจากการกระท า                       
โดยประมาท” เท่านั้นยังไม่พอ จากการเช่ือแบบผิดๆ นั้นท าให้ชาวพุทธไทยส่วนใหญ่มีพฤติกรรมชอบดูหมอ 
ตรวจโชคชะตาราศี ไม่มั่นใจในชะตากรรมของตนเอง และชอบใช้การแก้ปัญหาชีวิตด้วยรูปแบบพิธี กรรมต่างๆ 
เช่น การแก้กรรม การสแกนกรรม การสะเดาะเคราะห์ด้วยรูปแบบท่ีแปลกๆ เช่น การลงไปนอนอยู่ในโลงเป็นต้น  

2. คนไทยยังมีพฤติกรรมชอบเรื่องพิธีกรรมหรือการบวงสรวงอ้อนวอนขอพรจากรูปเคารพและสิ่ง
ศักดิ์สิทธ์ิต่างๆ มากมาย จนแยกไม่ออกว่า อย่างไหนเป็นพุทธ เป็นผี เป็นพราหมณ์ เพราะตามหลักของพุทธแล้ว 
การแก้ปัญหาชีวิตไม่อาจส าเร็จได้ด้วยการท าพิธีกรรมบางอย่าง หรือด้วยการอ้อนวอนบวงสรวงขอร้องความ
ช่วยเหลือจากเทพเจ้าใดๆ ทั้งสิ้น แต่สิ่งที่เราเห็นในขณะปัจจุบันมีเทพต่างๆ มากมายที่ชาวพุทธยังบวงสรวงกราบไหว้
ขอพร เช่น การไหว้พิฆเนศ (เทวะรูปช้าง) ไหว้เจ้าแม่กาลี หรือการทรงเจ้าเข้าผี ไหว้เทพสารพัดเทพที่แล้วแต่จะ
บรรจงสรรสร้างขึ้นมา ส่งผลให้หลักพุทธธรรมอันเป็นความรู้แก่นแท้เลือนหายไปจากวิถีชี วิตของชาวพุทธ
โดยทั่วไป 

3. คนไทยยังมีความเช่ือในเรื่องของไสยศาสตร์ซึ่งตรงกันข้ามกับพุทธศาสตร์อย่างสิ้นเชิง ยังเช่ือใน
ความศักดิ์สิทธิ์ของวัตถุมงคลต่างๆ เช่ือในผู้ที่อ้างเป็นผู้วิเศษของนักบวชที่หวังกอบโกยทรัพย์สินเงินทองและ
ช่ือเสียง ความเข้าใจผิดในลักษณะนี้ส่งผลให้เกิดการสร้างวัตถุมงคลขึ้นมา เช่นตะกรุด จตุคามรามเทพ และหรือ
วัตถุมงคลใดๆ หรือเช่ือว่า การอาบน้ าจากบ่อน้ า 9 วัดจะท าให้ชีวิตดีขึ้น เป็นต้น 

4. ชาวพุทธไทยส่วนใหญ่ยังเชื่อถือในเรื่องฤกษ์ยาม ซึ่งพระพุทธเจ้าตรัสยืนยันว่า “ความพร้อมคือ
ฤกษ์ยามที่ดีที่สุด” ความเช่ือเช่นนี้จึงท าให้คนไทยขาดความมั่นใจในตนเอง ท าอะไรก็ไม่เต็มร้อยแห่งเหตุปัจจัย 
เพราะมัวไปวิตกกังวลกับเรื่องของฤกษ์ยาม และบางครั้งก็พลาดโอกาสไปเสียดื้อๆ  

จากการศึกษาวิเคราะห์ความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนา กับพฤติกรรมความเช่ือและการปฏิบัติ
ของชาวพุทธไทยท้ัง 4 ด้านแล้ว ท าให้เห็นโดยภาพรวมว่า พุทธศาสนิกชนไทยยังเป็นชาวพุทธกันท่ีช่ือ ไม่ใช่ที่การ
ปฏิบัติ หากจะยังปล่อยให้สถานการณ์เป็นอย่างนี้ไปเรื่อยๆ ชาวพุทธก็จะแย่ลงเรื่อยๆ เพราะรู้ผิดเข้าใจผิดก็จะ
แก้ปัญหาแบบผิดๆ และยังจะมีปรากฏการณ์การอ้างตนเป็นผู้วิเศษของทั้งนักบวชและฆราวาสอยู่อย่างต่อเนื่อง 
พระพุทธศาสนาเนื้อแท้ก็จะถูกครอบง าและถูกกลืนไปในที่สุด พระพุทธศาสนาที่บริสุทธิ์ก็จะถูกปนเปื้อนด้วย
ความเชื่อแบบพราหมณ์ฮินดูในยุคอินเดียโบราณซึ่งนับว่าเป็นอันตรายอย่างยิ่งต่อพระพุทธศาสนาที่แท้บริสุทธ์ิ 

แต่เดิมนั้น เราถือว่าการแสดงธรรมของพระสงฆ์ คือภารกิจหลักของการให้ความรู้แก่นแท้ของ
พระพุทธศาสนา ในสังคมไทยของเราถึงกับมีวันพระในรอบ 7 วัน และเรียกวันพระอย่างเป็นทางการว่า 
“วันธัมมัสวนะ” แปลว่า “วันแห่งการฟังธรรม”  พระสงฆ์ในยุคแรกๆ ท างานด้านนี้อย่างขะมักเขม้น แต่เมื่อ
กาลเวลาผ่านไป กิจกรรมจากที่ท าอย่างเข้มข้นก็เริ่มจางลงๆ จากการเทศน์เพื่อให้เกิดกุศล คือความรู้ความเข้าใจ
อย่างถ่องแท้ ก็เหลือเพียงแค่พิธีกรรม คือ ฟังเอาบุญมากกว่าจะเอากุศล การแสดงธรรมของพระสงฆ์แทนที่จะ
เป็นการแสดงวิธีการคิด การบริหารจัดการชีวิตตามหลักของพระพุทธเจ้าแบบดั้งเดิม ก็เหลือเพียงแค่พิธีกรรม             
ที่ท าพอให้เป็นพิธีหรือเพื่อความสบายใจเพียงช่ัวครู่ช่ัวยามเท่านั้น แทนที่จะเป็นการแสดงธรรมเพื่อสร้างความ
เข้าใจอย่างถูกต้องในหลักพุทธธรรม สิ่งที่ชาวพุทธจะได้เป็นอานิสงส์หรือประโยชน์จากการฟังธรรมจึงมีแค่บุญคอื
ความสบายใจเท่านั้น แทนท่ีจะเป็นกุศลคือความรู้ความเข้าใจและความสว่างใจอันเป็นจุดมุ่งหมายส าคัญของการ



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์                                สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 149  

ฟังธรรม การพัฒนารูปแบบการสื่อการเทศน์ของพระสงฆ์ก็แทบจะไม่มีให้เห็น นี่อาจจะเป็นสาเหตุหนึ่งที่ท าให้
พุทธศาสนิกชนท่ีมาท าบุญฟังเทศน์เข้าใจหลักค าสอนได้ไม่ลึกซึ้งพอ 

เมื่อพินิจพิเคราะห์ถึงสถานการณ์ความเป็นไปของพฤตติกรรมความเช่ือและการปฏิบัติของชาวพุทธ
ไทยแล้ว พุทธศาสนิกชนยังมีความเข้าใจคลาดเคลื่อนจากหลักแก่นแท้ทางพระพุทธศาสนาอยู่ไม่น้อย ส่งผลให้
เกิดการปฏิบัติที่ผิดเพี้ยนไป การไปรับความรู้ทางศาสนาด้วยการฟังเทศน์ในเทศกาลต่างๆ ก็ยังเป็นการเทศน์
แบบเดิมๆ เป็นส่วนใหญ่ ไม่ได้ค้นหาว่า ความเข้าใจที่ไม่ถูกต้องนี้เป็นประเด็นใดบ้าง และควรน าประเด็นเหล่านี้
มาจัดท าสื่อใดบ้าง ที่จะเสริมการเทศน์ โดยเฉพาะในเทศกาลเข้าพรรษาให้เกิดความรู ้ทัศนคติ และการปฏิบัติ ได้
ถูกต้องยิ่งขึ้น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะทดลองโดยใช้บางวัดเป็นกลุ่มทดลองและจะเปรียบเทียบ KAP กับวัดที่เป็นกลุ่ม
ควบคุม ว่าจะได้ผลดีขึ้นสักเพียงใด 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อค้นหาความเข้าใจที่ไม่ถูกต้องในความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนาของพุทธศาสนิกชนที่มา
ท าบุญฟังเทศน์ท่ีวัดในช่วงเทศกาลเข้าพรรษา 
 2. เพื่อน าผลสิ่งที่เข้าใจไม่ถูกต้องในความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนามาสร้างและพัฒนาเป็นสื่อ
เพื่อน าไปใช้ในการให้ความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนาแก่พุทธศาสนิกชนที่มาท าบุญฟังเทศน์ในช่วงเทศกาล
เข้าพรรษา ปี 2556 
 3. เพื่อเปรียบเทียบกลุ่มทดลองที่ใช้สื่อที่สร้างขึ้นร่วมกับเทศนาตามปกติจะมีผล KAP ที่เพิ่มขึ้น
มากกว่ากลุ่มควบคุม อย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ  
 4. เพื่อศึกษาเชิงคุณภาพของวัดที่ท าให้ความรู้ของพุทธศาสนิกชนเพิ่มขึ้นมาก ซึ่งจะสามารถน าไป
เป็นแนวทางในการให้ความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนาที่ได้ผลดีต่อไป 
 
วิธีด าเนินการวิจัย 

(ก) รูปแบบของการวิจัย  
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงกึ่งทดลองแนว quasi – experiment design กล่าวคือไม่มีการ

สุ่มตัวอย่าง แต่มีกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม จากนั้นจะมีการศึกษาเชิงคุณภาพของวัดที่มีการเพิ่มความรู้สูงที่สุด
เพื่อเป็นแบบอย่างในการพัฒนาฯ 

(ข) ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง  
(1)  ประชากร ประชากรที่ท าการวิจัยในครั้งนี้ คือ พุทธศาสนิกชนเฉพาะที่มาท าบุญ ฟังเทศน์

ในช่วงเทศกาลเข้าพรรษาในวัดที่อยู่ในเขตเทศบาลเมือง-ชนบท ของจังหวัดเชียงใหม่และล าพูน ประจ าปี 2556 
เท่านั้น  

(2) กลุ่มตัวอย่าง กลุ่มตัวอย่างประชากรที่ท าการวิจัยในครั้งนี้ คือ พุทธศาสนิกชนที่เป็นศรัทธา
วัดในเขตจังหวัดเชียงใหม่และจังหวัดล าพูน ที่เข้าร่วมโครงการวิจัย จ านวน 12 วัด โดยแต่ละจังหวัดแยกเป็นวัด
ที่อยู่ในเทศบาลเมืองจ านวน 3 วัด และวัดที่อยู่ในเขต องค์การบริหารส่วนต าบล (อบต.) จ านวน 3 วัด รวมเป็น
จังหวัดละ  6 วัด ซึ่งรวมทั้ง 2 จังหวัดเป็น 12 วัดโดยแยกเป็นกลุ่มทดลอง 2 วัด วัดกลุ่มควบคุม 1 วัดในการเก็บ
รวบรวมข้อมูลท าการเก็บวัดละๆ  35 ตัวอย่าง รวม 420 ตัวอย่าง  แต่การวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้เก็บตัวอย่างท้ังหมด  
460 ตัวอย่าง 

 



150 | ปีที่ 10 ฉบับที ่3 (เดือนกันยายน – เดือนธันวาคม พ.ศ. 2558)                         พระมหาอัมพร  พันธุก์าและคณะ 

(ค) เครื่ องมือที่ ใ ช้ ในการวิจัย  
เครื่องมือท่ีใช้ คือ 

 แบบสัมภาษณ์ (Interview Schedule)  
 แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview)  
 การจัดท าสื่อเพื่อการรณรงค์แก่ผู้รับสาร 6 ชนิด (โปสเตอร์, แผ่นพับ, แผ่นซีดี, ป้ายแขวน, แผ่น

สติกเกอร์, หนังสือธรรมะการ์ตูน) วิธีการอื่นๆ เช่น การพูดเสียงตามสาย การออกรายการวิทยุ 
(ง) สถิติที่ใช้ทดสอบสมมติฐาน 

สถิติที่ใช้ในการทดสอบสมมติฐาน เปรียบเทียบความแตกต่างระหว่างคะแนนก่อนเริ่มเข้าพรรษา
และหลังเข้าพรรษา แล้ว 1-2 เดือน โดยใช้ t-test แบบ Dependent Samples และ สถิติ ANOVA ใช้ระดับ
ความเชื่อมั่นที่ .05 เป็นอย่างต่ า  

 
ผลการวิจัย 

ตามวัตถุประสงค์ในเรื่อง (ก) ความรู้เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา พบประเด็นความไม่รู้หลายประการ             
ที่ยังไม่รู้มากที่สุดดังตัวอย่าง      

1. เรื่องกรรม ความเช่ือในเรื่องที่ว่ามนุษย์เป็นผู้ก าหนดชะตาชีวิตของคนเองมีผู้ตอบถูกเพียงร้อยละ 
16.7  (หมายถึงผู้ที่ยังไม่รู้ร้อยละ 83.3) และเรื่องเจ้ากรรมนายเวรที่เช่ือว่าเมื่อเราไปท าอะไรผิดก็จะมีเจ้ากรรม
นายเวรมาติดตาม มีเพียงร้อยละ 28.0 (หมายถึงผู้ที่ยังไม่รู้ร้อยละ 72.0)     

2. เรื่องพิธีกรรม การท าบุญตักบาตรสวดมนต์ไหว้พระทุกวันไม่สามารถท าให้ร่ ารวยได้ มีผู้รู้ถูกต้อง
เพียงร้อยละ 27.0  และการบวงสรวงอ้อนวอนแค่มีผลท าให้สบายใจ มีผู้รู้ถูกต้องเพียงร้อยละ 27.3  

3. เรื่องความเช่ือในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ในข้อที่ว่า การห้อยพระเพื่อร าลึกถึงคุณของพระพุทธเจ้า มีผู้รู้
ถูกต้องเพียงร้อยละ 20 และ สิ่งศักดิ์สิทธิ์ท่ีแท้จริงคือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ท่ีเกิดขึ้นจากภายในตนเอง มีผู้รู้ถูกต้องเพียงร้อยละ 
31.0  

เรื่อง (ข) ทัศนคติ พบว่ายังมีที่ไม่เหมาะสมหลายประการ ดังตัวอย่าง  
1. เรื่องกรรม ความเช่ือในเรื่องที่ว่าการบวชพระ 3 วันเพื่อแก้บนจะท าให้เคราะห์ร้ายหายไปได้                 

มีค่าเฉลี่ย 3.39 (ถ้ามีทัศนคติที่เหมาะสมมากที่สุดจะต้องค่าเฉลี่ย 5)  และความเช่ือที่ว่าการท าดีจะสามารถลด
ผลของกรรมชั่วได้ มีค่าเฉลี่ย 3.45  (ถ้ามีทัศนคติที่เหมาะสมมากท่ีสุดจะต้องค่าเฉลี่ย 5)     

2. เรื่องพิธีกรรม ความไม่เช่ือว่าการทรงเจ้าเข้าผีเป็นเรื่องจริงน่าเชื่อถือ  มีค่าเฉลี่ย  3.39  และความ
ไม่เช่ือว่า พิธีกรรมการตัดกรรมหรือแก้กรรมจะมีผลท าให้คนเราหมดปัญหาได้จริง  มีค่าเฉลี่ย  3. 28  

3. เรื่องสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ความไม่เช่ือว่า พระสงฆ์ที่เป็นเกจิอาจารย์ต่างๆ จะมีคุณวิเศษสามารถคุ้มครอง
เราได้จริง มีค่าเฉลี่ย  3.32  และไม่เช่ือว่า พระสงฆ์ที่เป็นเกจิอาจารย์ต่างๆ จะมีคุณวิเศษสามารถคุ้มครองเราได้ 
มีค่าเฉลี่ย 3.39   

เรื่อง (ค) พฤติกรรม ท่ียังไม่เหมาะสม ประเด็นท่ียังมีปัญหาระดับมากคือ  
การปฏิบัติเกี่ยวกับการกรวดน้ าอุทิศบุญกุศลให้เจ้ากรรมนายเวรของกลุ่มทดลองที่มีทั้งสิ้น 300 คน 

ยังมีผู้ปฏิบัติดังกล่าวถึง 238 คน หรือร้อยละ 80.0 และการปฏิบัติเกี่ยวกับการใช้ฤกษ์ยามในการท ากิจกรรม
ต่างๆ มีถึง 232 หรือร้อยละ 77.3   ซึ่งไม่ถูกต้อง หากจะถูกต้องไม่ควรมีผู้ปฏิบัติเช่นนี้เลย หรือมีจ านวนผู้ปฏิบัติ
ดังกล่าวลดลงให้มาก 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์                                สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 151  

ตามวัตถุประสงค์ข้อต่อไปที่ใช้สื่อซึ่งสร้างขึ้นเพื่อเสริมการเทศนาตามปกตินั้น เมื่อเปรียบเทียบ
คะแนน KAP ที่เพ่ิมขึ้นและหาความแตกต่างของกลุ่มทดลองและกลุม่ควบคมุ และทดสอบด้วยสถิติ t-test พบว่า
กลุ่มทดลองมีคะแนนเพิ่มขึ้นท้ัง KAP มากกว่ากลุ่มควบคุมอย่างมีนัยส าคัญทางสถิติ ดังตารางท้ายนี้  
 
ตาราง 1 ทดสอบหาค่าสถิติ t-test ของความรู้ ทัศนคติ และการปฏิบัติ ของกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม    

 
ด้านความรู ้

กลุ่ม
ตัวอย่าง 

จ านวน 
(n) 

ก่อนการทดลอง หลังการ 
ทดลอง 

คะแนนที่เพ่ิมขึ้น 
t-test P–value 

𝑥̅ S.D. 𝑥̅ S.D. 𝐷̅ 𝑆𝐷̅ 
กลุ่มทดลอง 300 7.07 3.39 9.83 3.51 +2.76 +0.12 

3.987 .000*** 
กลุ่มควบคุม 160 8.00 4.19 8.32 4.06 +0.32 -0.13 

***P ≤ .001 

ด้านทัศนคต ิ
กลุ่ม

ตัวอย่าง 
จ านวน 

(n) 
ก่อนการทดลอง หลังการ 

ทดลอง 
คะแนนที่เพ่ิมขึ้น 

t-test P–value 
𝑥̅ S.D. 𝑥̅ S.D. 𝐷̅ 𝑆𝐷̅ 

กลุ่มทดลอง 300 3.40 0.42 3.59 0.38 +0.20 -0.22 
5.792 .000*** 

กลุ่มควบคุม 160 3.35 0.54 3.32 0.50 -0.02 -0.17 
***P ≤ .001 

ด้านพฤติกรรม 
กลุ่ม

ตัวอย่าง 
จ านวน 

(n) 
ก่อนการทดลอง หลังการ 

ทดลอง 
คะแนนที่เพ่ิมขึ้น 

t-test P–value 
𝑥̅ S.D. 𝑥̅ S.D. 𝐷̅ 𝑆𝐷̅ 

กลุ่มทดลอง 300 5.25 1.14 6.25 1.22 +1.00 +0.08 
9.551 .000*** 

กลุ่มควบคุม 160 5.36 1.07 5.12 1.18 -0.24 +0.11 
***P ≤ .001 

สรุปและอภิปรายผลการวิจัย 
ความเข้าใจที่ไม่ถูกต้องในความรู้แก่นแท้ของพระพุทธศาสนาของผู้ที่มาท าบุญฟังเทศน์ที่วัดในช่วง

เข้าพรรษานั้นพบว่ากลุ่มทดลองมี KAP เพิ่มมากขึ้นกว่ากลุ่มควบคุม เนื่องจากกลุ่มทดลองเป็นกลุ่มที่ได้รับสื่อ               
ในการรณรงค์ ต้องมีคะแนนเพิ่มขึ้นอย่างแน่นอนตามสมมติฐานที่ตั้งไว้ ขณะที่กลุ่มควบคุมไม่ได้รับสื่อในการ
รณรงค์ แต่ก็มีคะแนนเพิ่มสูงขึ้นเช่นกัน อาจเนื่องจากได้รับสื่อจากแหล่งอื่นด้วย 

 



152 | ปีที่ 10 ฉบับที ่3 (เดือนกันยายน – เดือนธันวาคม พ.ศ. 2558)                         พระมหาอัมพร  พันธุก์าและคณะ 

กลุ่มทดลองที่มีคะแนนเพิ่มสูงขึ้นนั้น เพราะการรณรงค์เท่ากับการเข้าไปเสริมแรงปัจจัยด้านความรู้
ในหลักแก่นแท้ของพระพุทธศาสนาแก่ผู้ที่มาท าบุญฟังเทศน์ที่วัด เมื่อการรณรงค์เป็นเหตุ ความรู้ที่เพิ่มขึ้นจึงเป็นผล 
ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของชิต ณะไชย (2540) ซึ่งศึกษาวิจัยเรื่อง “การประเมินโครงการรณรงค์เพื่อการ
อนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ภายใต้แผนปฏิบัติการเพื่อการจัดการคุณภาพสิ่งแวดล้อมในระดับ
จังหวัด ปี 2540 จังหวัดน่าน” ซึ่งพบว่า โครงการรณรงค์เพื่อการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อมของ
อ าเภอเมืองน่านยังมีความจ าเป็นอย่างมาก เพราะมีการบุกรุกป่าและแผ้วถางป่าเพื่อให้มีที่ท ากิน การให้ความรู้
แก่ชาวบ้านในเขตผืนป่าให้ตระหนักถึงภัยพิบัติในระยะยาวที่จะเกิดขึ้นกับคนรุ่นหลังจึงจ าเป็นอย่างยิ่ง ท้ังนี้
เพื่อให้เกิดความรู้ความเข้าใจท่ีถูกต้อง จนเกิดทัศนคติที่ดี อันจะน าไปสู่การปฏิบัติที่เป็นรูปธรรมต่อไป   

จากประเด็นแรกนี้ ท าให้เข้าใจได้ว่า การรณรงค์อย่างต่อเนื่องและถูกวิธีตามกาลเทศะเป็นผลให้กลุ่ม
ทดลองมีคะแนนเพิ่มมากข้ึน 

อย่างไรก็ตามมีจุดสังเกตประเด็นหนึ่ง ก็คือ แม้กลุ่มควบคุมจะมีคะแนนเพิ่มมากขึ้น แต่ก็ไม่มากเท่า
กลุ่มทดลอง นี่แสดงว่า การรณรงค์เป็นกิจกรรมเสริมแรงความรู้ความเข้าใจท่ีน่าเชื่อถือและหวังผลได้ 

ดังนั้น การน าผลของความเข้าใจไม่ถูกต้องในหลักค าสอนที่ถูกต้องของพระพุทธศาสนามาสร้างและ
พัฒนาสื่อนั้นพบว่า ท าให้ผู้วิจัยเกิดองค์ความรู้ตามขั้นตอนในการด าเนินการรณรงค์ตามล าดับดังนี้ 

วิเคราะห์สภาพการณ์ > ตั้งวัตถุประสงค์ > เลือกเนื้อหาที่จะใช้รณรงค์ > เลือกสื่อและกิจกรรม
รณรงค์ > ผลิตสื่อและอบรมผู้เกี่ยวข้อง > ด าเนินการรณรงค์และติดตามงานจนสิ้นสุดก าหนดรณรงค์ > 
ประเมินผลการรณรงค์ (นรินทร์ชัย, 2542) 

 
ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะส าหรับวัดและองค์กรที่เกี่ยวข้อง 

 วัดซึ่งมีพระสงฆ์เป็นตัวขับเคลื่อนกิจกรรมทางศาสนาและองค์กรภายนอกที่เกี่ยวข้อง เช่น
ส านักงานพระพุทธศาสนาแห่งชาติ และสมาคมพุทธศาสนิกชนแห่งชาติ เป็นต้น ควรให้ความส าคัญและตระหนกั
ถึงความจ าเป็นในการให้ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องแก่พุทธศาสนิกชนชาวไทยทั่วประเทศ โดยผ่านการรณรงค์
การให้ความรู้ที่ถูกต้องเกี่ยวกับเรื่อง กรรม พิธีกรรม สิ่งศักดิ์สิทธิ์ และฤกษ์ยาม ทั้งนี้เพื่อรักษาเอาไว้ซึ่งหลักค าสอน
แก่นแท้ในทางพระพุทธศาสนาและเพื่อให้พุทธศาสนิกชนได้รับอานิสงส์หรือประโยชน์ที่แท้จริงจากการนับถือ
พระพุทธศาสนา 
 2. ข้อเสนอแนะส าหรับผู้ท าวิจัยในครั้งต่อไป 

 2.1 การท าวิจัยในครั้งนี้เป็นการท าวิจัยในเขตพื้นที่จังหวัดเชียงใหม่และจังหวัดล าพูนเท่านั้น
ผู้ท าวิจัยในครั้งต่อไปควรท าการวิจัยในพ้ืนท่ีอื่นๆเพราะอาจจะได้ข้อมูลที่แตกต่าง 

 2.2 เครื่องมือที่ใช้ในการท าวิจัยในครั้งนี้คือแบบสัมภาษณ์เพื่อถามพุทธศาสนิกชนที่มาท าบุญฟัง
เทศน์ที่วัดในเขตเทศบาลเมือง และเขตองค์การบริหารส่วนต าบลในจังหวัดเชียงใหม่และจังหวัดล าพูน ดังนั้น
ผู้วิจัยในครั้งต่อไปควรใช้เครื่องมืออ่ืนเพราะจะท าให้ได้ข้อมูลในเชิงลึกมากขึ้น 
 
 
 
 
 



วารสารวิจัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ์                                สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 153  

กิตติกรรมประกาศ 
การวิจัยเรื่องนี้ ได้รับความกรุณาจาก รองศาสตราจารย์ ดร.ณรงค์ สินสวัสดิ์ รองศาสตราจารย์ ดร.

นรินทร์ชัย  พัฒนพงศา รองศาสตราจารย์ ดร.บุญสม วราเอกศิริ อาจารย์ ดร.ณรงค์ศักดิ์ จันทร์นวลและอาจารย์ ดร.
สังคม สุวรรณรัตน์ กรรมการสอบดุษฎีนิพนธ์ ที่ได้ให้ความรู้ ค าแนะน าตรวจทาน และแก้ไขข้อบกพร่องต่างๆ 
ด้วยความเอาใจใส่ในทุกข้ันตอน เพื่อให้ดุษฎีนิพนธ์ฉบับน้ีสมบูรณ์ที่สุด  

ผู้วิจัยขอเจริญพรขอบคุณ รองศาสตราจารย์ ดร.นรินทร์ชัย พัฒนพงศา ผู้อ านวยการหลักสูตร
ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาการบริหารการพัฒนา มหาวิทยาลัยนอร์ท-เชียงใหม่ รองศาสตราจารย์สนิท สัตโยภาส 
มหาวิทยาลัยราชภัฏเชียงใหม่ ดร.พิสิษฐ์ โคตรสุโพธิ์ รองผู้อ านวยการสถาบันวิจัยสังคม มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
ดร.นงนภัส พันธ์พลกฤต อาจารย์ประจ าสาขาวิชาจิตวิทยา คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยพายัพ 
ที่ให้ค าแนะน าเกี่ยวกับเนื้อหาและรูปแบบของแบบสอบถาม รวมทั้งแนะน าที่เป็นประโยชน์ในการเขียนดุษฎี
นิพนธ์ฉบับนี ้

ขอเจริญพรขอบคุณพุทธศาสนิกชนทุกท่าน ที่เสียสละเวลาในการให้ข้อมูลที่เป็นประโยชน์อย่าง
มากมายต่องานวิจัยครั้งนี ้

ขอขอบพระคุณท่านเจ้าอาวาสทุกวัดทั้งในกลุ่มทดลองและกลุ่มควบคุม ที่ให้ความเอื้อเฟื้ออ านวย
ความสะดวกแก่ผู้วิจัยและทีมงานในการวิจัยครั้งนี้ ขอขอบคุณพระนิสิตและเจริญพรนิสิตแห่งมหาวิทยาลัยมหา
จุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตเชียงใหม่ ที่ได้ช่วยสนับสนุนในการออกไปแจกแบบสอบถามและเก็บรวบรวม
ข้อมูล รวมถึงขอเจริญพรและขอบคุณทุกท่านที่ไม่สามารถเอ่ยนามในที่นี้ได้ ที่สนับสนุนและให้ก าลังใจแก่ผู้วิจัย 
และที่ส าคัญจะต้องกล่าวถึงคือ ผู้ที่เป็นแรงผลักดันและก าลังใจให้กับผู้วิจัยตลอดมา คือพระพรหมมังคลาจารย์ 
(ปัญญานันทภิกขุ) พระมหา ดร.จรรยา สุทธิญาโณ อาจารย์ของผู้วิจัย พระสมคิด ปัญญาวชิโร นางมูล พันธุ์กา 
มารดาของผู้วิจัย อาจารย์สมภาพ คมสัน ผู้ช่วยให้ค าช้ีแนะและก าลังใจในการท าวิจัยครั้งนี้ อีกทั้งขออนุโมทนาบุญกับ
ครอบครัว พล.ต.ต. เกรียงศักดิ์ คุณปิยนุช อรุณศรีโสภณ พร้อมบุตรธิดา คุณอัจฉรา เกรียงสุนทรกิจ และครอบครัว 
คุณประกายสิณ กฤษณะเศรณี ที่ส่งเสริมด้านทุนในการวิจัย สุดท้ายผู้วิจัยหวังว่า งานวิจัยฉบับนี้จะเป็นประโยชน์
ต่อองค์กรการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในสังคมไทยต่อไป  

 
เอกสารอ้างอิง 
ชิต ณะไชย. (2540). การประเมินโครงการรณรงค์เพื่อการอนุรักษ์ทรัพยากรธรรมชาติและสิ่งแวดล้อม ภายใต้

แผนปฏิบัติการเพื่อการจัดการคุณภาพสิ่งแวดล้อมในระดับจังหวัด ปี 2540 จังหวัดน่าน. เชียงใหม่. 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.    

นรินทร์ชัย พัฒนพงศา. (2542). การสื่อสารเชิงยุทธศาสตร์เพื่อเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมมนุษย์ . กรุงเทพฯ: วี. บี. 
บุ๊คเซ็นเตอร์ ประตู 2 มหาวิทยาลัยเกษตรศาสตร์.  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตฺโต). (2546). พุทธธรรม ฉบับปรับปรุงและขยายความ. (พิมพ์ครั้งที่ 10) กรุงเทพฯ: 
สหธรรมิก. 

พระพรหมคุณาภรณ ์(ป.อ. ปยุตฺโต). (2549). กรรมและนรกสวรรค์ส าหรับคนรุ่นใหม่. (พิมพ์ครั้งท่ี 13) กรุงเทพฯ: 
สหธรรมิก.      

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2535). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  เฉลิมพระ
เกียรติสมเด็จพระนางเจ้าสิริกิติ์ พระบรมราชินีนาถ.   กรุงเทพฯ: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  


