
วารสารวจิัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ ์                               สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 331 

เล่ะฮ์โหม่น : การร า พิธีกรรม จารีต ในจังหวัดปทุมธานี 
 

ดุสิตธร   งามยิ่ง1*   
 
บทคัดย่อ 
 เล่ะฮ์โหม่นหรือที่เรียกว่าร ามอญ ผู้วิจัยได้ท าการศึกษาค้นคว้าด้วยระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ มี
วัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาการร ามอญในจังหวัดปทุมธานี ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง จากการส ารวจภาคสนามได้
คณะร ามอญในจังหวัดปทุมธานี จ านวน 12 คณะ จากนั้นท าการสุ่มอย่างง่ายแบบไม่เจาะจงด้วยวิธีการจับฉลาก 
จ านวน 3 คณะ เพื่อศึกษาในประเด็นการถ่ายทอดกระบวนการร าและทั้ง 12 คณะ จะศึกษาเกี่ยวกับพิธีกรรม
จารีตของร ามอญโดยทั้งสองประเด็นจะท าการวิเคราะห์เปรียบเทียบแยกเป็นหมวดหมู่ จากการสัมภาษณ์และ
สนทนากลุ่ม ใช้แบบสอบถาม แบบสังเกต แบบส าภาษณ์และแบบสนทนากลุ่ม เพื่อให้ได้ข้อมูลเชิงลึกและ
ตรวจสอบโดยใช้เทคนิคแบบสามเส้า แล้วน าเสนอผลการวิจัยที่ได้มาพรรณนาวิเคราะห์ตามวัตถุประสงค์ 
 ผลการวิจัยพบว่า กระบวนการร ามอญในจังหวัดปทุมธานี มีกระบวนการร าทั้งหมด 12-13 เพลงร า
มอญ ซึ่งร ามอญแต่ละคณะมีกระบวนการร าที่มีความเหมือนและแตกต่างกัน เช่น ในบางกรณีก็จะมีการสลับท่า
ร ากันในบางเพลง ทั้งนี้ผู้วิจัยสันนาฐานว่าน่าจะขึ้นอยู่กับผู้ที่ถ่ายทอดและผู้ที่ได้รับการถ่ายทอดกระบวนการร า 
ส าหรับท านองเพลงที่ใช้ประกอบการร านั้น ปัจจุบันจะเรียกช่ือเป็นเป็นล าดับหมายเลข เช่น เพลงที่ 1, 2, 3 เป็น
เพราะชื่อเพลงร ามอญเดิมเป็นภาษามอญจึงยากแก่การจ า แต่มีบางเพลงที่ใช้ร าเป็นประจ าจะเรียกได้ เช่น เพลง
ทะแย ส่วนพิธีกรรม พบว่า ก่อนแสดงจะมีการบูชาพ่อแก่ (ฤษี) บรมครูทางด้านศิลปะการแสดงและครูมอญ 
เครื่องบูชาครู ได้แก่ ดอกไม้ ธูป เทียน เงินก านล เหล้า บุหรี่ น้ า จัดใส่พาน เพื่อขอความเป็นสิริมงคล ส่วนจารีต
พบว่า พอเริ่มต้นแสดง ถ้าเป็นงานศพ ผู้แสดงจะต้อง กราบพระ 3 ครั้ง ไหว้ศพ 1 ครั้ง ไหว้ดนตรี 1 ครั้ง และไหว้
คนดู 1 ครั้ง แล้วเริ่มแสดง พอแสดงเสร็จก็จะไหว้ศพอีก 1 ครั้ง ถ้าเป็นงานอื่นๆ จะไหว้คนดูก่อนและหลังการ
แสดง นอกจากนี้จะให้ความส าคัญโดยการเคารพผู้ที่อาวุโส เช่น ครูผู้สอน หัวหน้าคณะ รุ่นพ่ี และในแต่ละปีจะมี
พิธีไหว้ครูนาฏศิลป์ ดนตรี เพื่อความเป็นสิริมงคล ร าลึกถึงครู อาจารย์ เทพเทวดาและขอขมาในสิ่งที่ได้ประพฤติ
ปฏิบัติผิดพลาดในครั้งท่ีผ่านมา  
 
ค าส าคัญ : ร ามอญ, พิธีกรรม, จารีต, จังหวัดปทุมธาน ี
 
 
 
 
 
 
 
 

                                           
1 อาจารย์ประจ าหลกัสูตร ศิลปะการแสดง คณะมนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์  มหาวิทยาลยัราชภัฎวไลยอลงกรณ์  
ในพระบรมราชูปถัมภ ์  จังหวัดปทุมธานี     
*ผูน้ิพนธ์หลัก e-mail: dusittornngamyingl@hotmail.com 



332 | ปีที่ 11 ฉบับที ่3 (กันยายน – ธันวาคม 2559)                                                                          ดุสติธร  งามยิ่ง 

LEH MON : PERFORMANCE, RITUAL, TRADITION IN PATHUM THANI PROVINCE 
 

Dusittorn Ngamying1*   
 
Abstract 
 “Leh Mon” or Mon Dance, this research aimed to study Mon Dance with qualitative 
research in Pathum Thani Province. The population and samplings were 12 groups of Mon Dance 
which three groups of them choosen to study dancing processes. Then the 12 groups of Mon 
Dance studied in rituals and traditions. Data were validated using a triangulation techniques; 
document, observation and interview. Data were analyzed by descriptive purposes. 
 The results found that Mon dance in Pathum Thani Province had 12-13 dancing 
processes which were similar or different. In present, the name of Mon Dance’s song called the 
sequence of numbers such as the first song, the second song, the third song etc. Because the 
original was, Mon language difficult to remember. But some Mon Dance’s songs called the 
original such as “ Ta Yae” .  The rituals found that, before the performance, the performer 
respected the spirit of the great teacher called “Por Khaa” with flowers, candle, incense, 
whiskey, cigarette, some money and water putting on “Phan” in order to the achievement. For 
the traditions found that, before the show (funeral ceremony), the dancer should respect three 
times to the monk, one time to the death, one time to the musical instrument and one time 
to the audience then starting.  After performance the dancers also respected to the death. For 
the other ceremonies, the dancers should respect the audience before and after performance. 
In addition, they have the ceremony for respect their spirit teachers every year.  
 
Keywords : Mon Dance, Ritual, Tradition, Pathum Thani Province 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                           
1 Lecturer Performing Arts Program Faculty of Humanities and Social Sciences, Valaya Alongkorn Rajabhat 
University Under The Royal Patronage,   
 Corresponding author, e-mail: early.birds@hotmail.com 



วารสารวจิัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ ์                               สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 333 

บทน า 
 “เล่ะฮ์โหม่น” (องค์ บรรจุน, 2559 : สัมภาษณ์) เป็นภาษามอญ แปลว่า ร ามอญ ซึ่งในที่นี้หมายถึง
การร าที่มีกระบวนท่าร า 12 – 13 เพลง ร าตามจังหวะหน้าทับของเครื่องดนตรี “ตะโพน” ที่ตีเป็นหลัก หรือ
เรียกว่า “หลิห์ เมิกแฝะ” แปลว่า ร ามอญงานศพ นอกจากนี้ยังมีค าเรียกของร ามอญอีกหลายๆค า เช่น “ปัว
ฮะเปิ้น” แปลว่า มหรสพตะโพน และ“เรียะฮะเปิ้น” แปลว่า ร าตะโพน (กชรพร ตราโมท, 2541 : 71-72) ร า
มอญเป็นการแสดงที่มีความแพร่หลายในกลุ่มชาติพันธ์ุมอญ โดยอพยพจากภัยสงครามมาพึ่งพระบรมโพธิสมภาร
เข้ามาอาศัยตั้งแต่เมื่อประมาณ 300 ปีก่อน ซึ่งพระมหากษัตริย์ไทยแต่ละรัชกาลโปรดเกล้าฯ ให้อาศัยในแต่ละ
เขตพื้นทีภ่าคกลางของไทย โดยเฉพาะจังหวัดปทุมธานีท่ีมีชาวมอญอาศัยในพื้นที่อ าเภอสามโคก และอ าเภอเมือง
เป็นจ านวนมาก ซึ่งปรากฏอยู่ในหลักฐานทางประวัติศาสตร์พงศาวดารกรุงศรีอยุธยา กล่าวถึงชาวมอญเข้ามาอยู่
เมื่อปี พ.ศ. 2203 รัชกาลสมเด็จพระนารายณ์มหาราช เป็นชาวมอญจากเมืองเมาะตะมะ ประมาณ 10,000 คน 
(วีรวัฒน์ วงศ์ศุปไทย, 2551 : 159) จากนั้นก็มีการอพยพเข้ามาสู่จังหวัดปทุมธานีอีกหลายครั้ง โดยคนไทยท่ัวไป
จะเรียกชาวมอญที่อพยพเข้ามาในสมัยธนบุรีว่า “มอญเก่า” และเรียกชาวมอญที่อพยพในรัชกาลของสมเด็จ 
พระพุทธเลิศหล้านภาลัยว่า “มอญใหม่” (พิศาล บุญผูก, 2551 : 165-169) 
 ถึงแม้ว่ากาลเวลาจะเปลี่ยนแปลงไปตามกระแสโลกาภิวัตน์ก็ตาม จากกลุ่มชาติพันธุ์มอญที่อพยพเข้า
มารุ่นแรกจนปัจจุบัน ได้กลายเป็นคนไทยเช้ือสายมอญ แต่วัฒนธรรม จารีต ขนบธรรมเนียมประเพณีก็ยังคง
ถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น ประพฤติปฏิบัติกันอย่างเคร่งครัด เช่น การนับถือพระพุทธศาสนาและการนับถือผี  
“ร ามอญ” ก็เช่นเดียวกัน ในปัจจุบันก็ยังคงนิยมส าหรับกลุ่มคนไทยเช้ือสายมอญที่น าไปแสดงในกิจกรรม
ประเพณี เช่น ประเพณีสงกรานต์ โดยเฉพาะอย่างยิ่งในประเพณีงานศพ คนไทยเช้ือสายมอญให้ความส าคัญ
เกี่ยวกับประเพณีนี้เป็นอย่างมาก ร ามอญในประเพณีงานศพนั้น รจนา สุนทรานนท์ (2548 : บทคัดย่อ) กล่าวไว้
ในวิจัยเรื่องการอนุรักษ์การแสดงพื้นบ้านจังหวัดปทุมธานีว่า ร ามอญ มีลักษณะที่ช้าเนิ่นนาน การก้าว รวมเท้า 
ยืดยุบตามจังหวะตะโพน โดยจะร าในงานต่าง ๆ ทั้งงานมงคลและงานอวมงคล แต่เนื่องจากท่วงท านองเพลงมี
ความโศกเศร้า ดังนั้น จะนิยมน าร ามอญมาแสดงกันในงานศพ เพราะชาวมอญมีความเช่ือว่า ร ามอญเป็นการร า
เพื่อเคารพสักการะผู้ตาย นอกจากน้ี องค์ บรรจุน (2551 : 126) ได้กล่าวว่างานศพของพระมอญผู้ใหญ่จะจัดงาน
อย่างยิ่งใหญ่มาก เพราะถือว่าได้บุญเป็นการส่งขึ้นสวรรค์ ในพิธีจะสร้างเมรุลอยทรงปราสาท และโลงศพแบบ
มอญ คือปลายบานก้นสอบ มีฝาครอบเป็นยอดปราสาท ประดับด้วยกระดาษสี ตัดฉลุอย่างวิจิตรสวยงาม มี
มหรสพสมโภช 7 วัน 7 คืน ปี่พาทย์มอญประโคม มอญร า มอญร้องไห้ จุดดอกไม้ไฟ และจุดลูกหนู เพราะถือว่า
เป็นงานมงคล ร่วมยินดีกับผู้ตายที่ได้ไปสู่สุขคติ บทบาทของร ามอญ ไม่เฉพาะในชาวไทยเชื้อสายมอญเท่าน้ัน แต่
ก็เป็นที่นิยมของคนไทย และคนไทยเช้ือสายจีนอีกด้วย ดังที่ปรากฏในงานบ าเพ็ญมหากุศลแด่  พระบรมศพ
สมเด็จพระนางเจ้าร าไพพรรณี พระบรมราชินี ในรัชกาลที่ 7 ทีม่ีร ามอญไปร่วมแสดงในงานนั้นด้วย  
 ส าหรับร ามอญในจังหวัดปทุมธานีนั้น ในปัจจุบันนี้ มีคณะร ามอญเกิดขึ้นมากมาย เพราะภาครัฐและ
เอกชนให้การสนับสนุนร ามอญไปแสดงในกิจกรรมประเพณี และพิธีการต่าง ๆ ที่จัดขึ้น เช่น ประเพณีงานศพ 
ประเพณีสงกรานต์ กิจกรรมต่าง ๆ เช่น งานของดีเมืองปทุมธานี งานกาชาดจังหวัดปทุมธานี เป็นต้น จึงมีปัญหา
เกิดขึ้น เชน่ มีการเสนอตัดราคา, รูปแบบการร า และพิธีกรรมจารีตที่มีความเปลี่ยนแปลงไป โดยน าร าไทยเข้ามา
ผสมผสานประยุกต์ผู้วิจัยจึงมคีวามสนใจที่จะศึกษาการร ามอญในจังหวัดปทุมธานีขึ้น 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพื่อศึกษาการร ามอญในจังหวัดปทุมธานี ในประเด็น รูปแบบกระบวนการร าและพิธีกรรมจารีต  



334 | ปีที่ 11 ฉบับที ่3 (กันยายน – ธันวาคม 2559)                                                                          ดุสติธร  งามยิ่ง 

วิธีด าเนินการวิจัย 
 ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยแบบวิจัยเชิงคุณภาพ โดยเบื้องต้นจะศึกษาจาก
เอกสารและงานวิจัยท่ีเกี่ยวข้องเพื่อรวบรวมและทบทวนข้อมูลโดยการวิเคราะห์ในประเด็จที่สอดคล้องกับการท า
วิจัย จากนั้นท าการเก็บข้อมูลภาคสนาม โดยการส ารวจ สัมภาษณ์ สังเกต การสนทนากลุ่ม แล้วน าข้อมูลมา
วิเคราะห์ ศึกษาเกี่ยวกับ รูปแบบกระบวนการร า และพิธีกรรมจารีตของร ามอญ พื้นที่ในการท าวิจัย ผู้วิจัยได้
เจาะจงเลือกพ้ืนท่ีจังหวัดปทุมธานเีนื่องจากเป็นสถานท่ีที่มีชุมชนคนไทยเช้ือสายมอญอาศัยอยู่และมีคณะร ามอญ 
ผู้รู้ ผู้เช่ียวชาญ ทางด้านการร า เป็นจ านวนมาก ได้แก่ อ าเภทสามโคก อ าเภทเมือง และอ าเภทอื่น ๆ ที่มีความ
เกี่ยวข้องกับวิจัย ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง ผู้วิจัยได้คัดเลือกจากการสุ่มอย่างง่ายแบบไม่เจาะจง โดยส ารวจ 
ศึกษา คณะร ามอญในจังหวัดปทุมธานีแล้วท าการคัดเลือกจ านวน 3 คณะ ด้วยวิธีการจับฉลากในประเด็นด้าน
การถ่ายทอดกระบวนร า และกลุ่มที่มีความเกี่ยวข้องโดยเฉพาะมีความรู้ ความเช่ียวชาญด้านเนื้อหาเป็นอย่างดี 
ได้รับการถ่ายทอดประกอบกับยังคงปฏิบัติใช้จนถึงปัจจุบันโดยจะศึกษาในประเด็นพิธีกรรม จารีตของร ามอญ 
โดยทั้ง 2 ประเด็นจะศึกษาเปรียบเทียบข้อมูลต่างๆแยกประเภท จัดหมวดหมู่ สรุปสาระส าคัญ และตรวจสอบ
ข้อมูลแบบสอบสามเส้าเพื่อความน่าเชื่อถือของข้อค้นพบตามประเด็นท่ีท าการศึกษาวิจัย แล้วมาท าการวิเคราะห์
ข้อมูลแบบสร้างข้อสรุป น าเสนอผลการวิจัยโดยเชิงพรรณนาวิเคราะห์ตามแนวคิดทฤษฎี 
 
ผลการวิจัย 
 การศึกษาร ามอญในจังหวัดปทุมธานี ผู้วิจัยได้ท าการเก็บรวบรวมข้อมูล โดยการส ารวจ สังเกต 
สัมภาษณ์ และสนทนากลุ่ม จากผู้ที่มีความรู้ความสามารถของการ าเป็นอย่างดี เป็นการสุ่มอย่างง่ายแบบไม่
เจาะจง คือ สอบถามถึง วิธี กระบวนการร า พิธีกรรมจารีตของร ามอญ และได้คณะร ามอญทั้งหมด 12 คณะ  
ได้แก่ คณะศิษย์หลวงพ่อสอนวัดศาลเจ้า คณะร าไทย-มอญงามวิจริต คณะครูมงคลพงษ์เจริญ คณะวัดเวฬุวัน 
คณะรักษ์ร าไทย-มอญ คณะปาริยากรนาฏศิลป์ คณะสุดใจศิลป์ คณะศรศิลป์ คณะรวมเพชรปทุม คณะประยง
ศิลป์ คณะพิณพาทย์ และคณะสมาพันธ์ชาวไทยเช้ือสายรามัญจังหวัดปทุมธานี หลังจากนั้นท าการคัดเลือก ด้วย
วิธีจับฉลากแค่ 3 คณะ คณะร ามอญที่ได้คือ คณะรักษ์ร าไทย-มอญ อาจารย์วัชรีย์  ทองชายเดช คณะพิณพาทย์ 
อาจารย์ดิฐดา นุชบุษบาและสมาพันธ์ชาวไทยเช้ือสายรามัญจังหวัดปทุมธานี อาจารย์ประพัฒน์ กองศรี เป็นผู้
ถ่ายทอดและให้ข้อมูล โดยผู้วิจัยได้ศึกษาเกี่ยวกับการร ามอญในประเด็น ด้านกระบวนการร า ดังภาพที่ 1 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



วารสารวจิัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ ์                               สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 335 

 

   
                (1)                            (2)                            (3) 

ภาพที่ 1 ผู้ถ่ายทอดกระบวนการร าและให้ข้อมลูร ามอญ อาจารย์วัชรีย์  ทองชายเดช (1)  
อาจารย์ดิฐดา นุชบุษบา (2) อาจารย์ประพัฒน์ กองศรี (3) 

ที่มา ดุสิตธร งามยิ่ง (2556-2557) 
  
 ผลการวิจัย พบว่า ด้านกระบวนการร า มีความคล้ายคลึงกัน ได้แก่ ก่อนจะร าในแต่ละเพลงจะมีการ
ย่อตัวทุกเพลง ส่วนความแตกต่างมีดังนี้ จ านวนกระบวนท่าร า โดยอาจารย์วัชรีย์  ทองชายเดช มีกระบวน 12 
ท่าร า ส่วนอาจารย์ดิฐดา นุชบุษบาและอาจารย์ประพัฒน์ กองศรี มี 13 กระบวนท่าร า ส าหรับการเรียกช่ือ
กระบวนท่าร านั้นมีความแตกต่างกันไป ทั้งนี้ผู้วิจัยสันนิษฐานว่า อาจจะขึ้นอยู่กับการที่ได้รับถ่ายทอดท่าร า ที่
แตกต่างกัน ส่วนความแตกต่างของกระบวนท่าร าดังนี้ 
 1. การเรียกช่ือของกระบวนท่าร า พบว่า ในแต่ละคณะมีการเรียกช่ือที่แตกต่างกันไป ตามแนวคิด
ของผู้ร า บางท่ามีชื่อเรียกเป็นภาษามอญ ได้แก่ ท่าร าฮาฮุยฮะกะ ท่าถะบ๊ะชาน ท่าเปริงอย่างเปราะ ท่าเปริงเป
ระฮะเระ เรียกเป็นนาฏศัพท์ทางนาฏศิลป์ไทย ได้แก่ แขกเต้า บัวชูฝัก ผาลา สอดสร้อย ฉายมือ จีบต่อศอก จีบ
ปรกข้าง จีบคว่ า จีบเดินวง จีบสลับ จีบไหล่ ตั้งมือ โยนมือ จีบสูง  เดินมือ จีบตั้งวงล่าง ม้วนมือ ร าส่าย และเรียก
ท่าร าตามลักษณะเปรียบเสมือน เช่น แห่ศพ ทัดดอกไม้ วาดแขน มอญทอดแขน เสาหงส์ ธงตะขาบ กุหลาบมอญ 
ยอดมะตาด ถวายบัว ผูกลูกหนู มอญพาดสไบ ล้อตะโพน ฟ้องเปิง ลาพิณพาทย์ เป็นต้น 
 2. กระบวนท่าร า พบว่า 
 เพลงร ามอญที่ 1 ทุกคณะมีความคล้ายคลึงกันแต่แตกต่างตรงที่ลีลาของการร า เช่น ระดับของมือ 
ทิศทางการร า การเอียงศีรษะ ส่วนการเรียกช่ือท่าร านั้นจะมีช่ือเรียกที่แตกต่างกันออกไป เช่น อาจารย์วัชรีย์  
ทองชายเดช เรียกช่ือท่าร าว่า ตั้งมือ อาจารย์ดิฐดา นุชบุษบา เรียกช่ือท่าร าว่า มอญแขนอ่อน และอาจารย์
ประพัฒน์ กองศรี เรียกช่ือท่าร าว่า ฮาฮุยฮะกะ 
 เพลงร ามอญที่ 2 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าจีบไหล่ 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าเสาหงส์และอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าถะบ๊ะชาน 1      
 เพลงร ามอญที่ 3 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าโยนมือ 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าเสาหงส์และอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าถะบ๊ะชาน 2  
 เพลงร ามอญที่ 4 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าจีบสูง 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร ากุหลาบมอญและอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าถะบ๊ะชาน 3  
 เพลงร ามอญที่ 5 พบว่า มีความคล้ายคลึงกัน คือ ท่าร าอาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าตั้งมือและอาจารย์
ประพัฒน์ใช้ท่าร าเปริงอย่างเปราะ มีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร ายอดมะตาด  



336 | ปีที่ 11 ฉบับที ่3 (กันยายน – ธันวาคม 2559)                                                                          ดุสติธร  งามยิ่ง 

 เพลงร ามอญที่ 6 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าจีบปรกข้าง 
อาจารย์ดิฐดา ใช้ท่าร าถวายบัว และอาจารย์ประพัฒน์ ใช้ท่าร าถะบ๊ะชาน 4  
 เพลงร ามอญที่ 7 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าเดินมือ 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าเวียนซ้ายและอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าสอดสร้อย  
 เพลงร ามอญที่ 8 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าผาลา 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าผูกลูกหนูและอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าจีบม้วนมือ  
 เพลงร ามอญที่ 9 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าจีบตั้งวงล่าง 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร ามอญพาดสไบและอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าส่าย  
 เพลงร ามอญที่ 10 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร า โยนมือ 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าสอดสร้อยและอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าไหว้  
 เพลงร ามอญที่ 11 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าไหว้ 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าล้อตะโพนและอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าโยนมือ  
 เพลงร ามอญที่ 12 พบว่า ท่าร าทุกคณะมีความแตกต่างกัน คือ อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าม้วนมือ 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าฟ้อนเปิงและอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าเปริงเประฮะเระ มีความคล้ายคลึงกัน 
 เพลงร ามอญที่ 13 พบว่า อาจารย์วัชรีย์ไม่มีกระบวนท่าร า ส่วนอาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าลาพิณ
พาทย์และอาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าลามีความแตกต่างกัน 
 3. มีการสลับกระบวนท่าร า เช่น  
  ท่าร าเพลงร ามอญที่ 3 อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าธงตะขาบและท่าร าเพลงร ามอญที่ 6 อาจารย์
ประพัฒน์ใช้ท่าร าถะบ๊ะชาน 4  
    ท่าร าเพลงร ามอญที่ 2 อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าจีบไหล่มีความคล้ายคลึงกับท่าร าเพลงร ามอญที่ 
4 อาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าถะบ๊ะชาน 3  
  ท่าร าเพลงร ามอญที่ 3 อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าโยนมือมีความคล้ายคลึงกับท่าร าเพลงร ามอญที่ 13 
อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าลาพิณพาทย์และร าเพลงร ามอญที่ 11 อาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าโยนมือ  
  ท่าร าเพลงร ามอญที่ 10 อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าโยนมือบนมีความคล้ายคลึงกับท่าร าเพลงร ามอญที่ 
8 อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าผูกลูกหนูและร าเพลงร ามอญที่ 13 อาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าลา   
  ท่าร าเพลงร ามอญที่ 11 อาจารย์วัชรีย์ใช้ท่าร าโยนมือบนมีความคล้ายคลึงกับท่าร าเพลงร ามอญที่ 
10 อาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าไหว้  
  ท่าร าเพลงร ามอญที่ 10 อาจารย์ดิฐดาใช้ท่าร าสอดสร้อยมีความคล้ายคลึงกับท่าร าเพลงร ามอญที่ 
7 อาจารย์ประพัฒน์ใช้ท่าร าสอดสร้อย 
 ส่วนท านองเพลง ดนตรี ทั้ง 3 กลุ่มตัวอย่าง พบว่า จะใช้ท านองเพลงร ามอญทั้งหมด 12-13 เพลง 
โดยอาจารย์วัชรีย์จะใช้เพลงร ามอญ 12 เพลง ส่วนอาจารย์ดิฐดา นุชบุษบากับอาจารย์ประพัฒน์ กองศรีจะใช้
เพลงร ามอญ 13 เพลง ส าหรับการเรียกช่ือเพลงร ามอญในปัจจุบันจะเรียกเป็นหมายเลขของเพลง เช่น เพลงท่ี 1, 
2, 3 เป็นต้น เพราะช่ือเพลงส่วนใหญ่เป็นภาษามอญจึงเป็นการยากส าหรับการเรียกช่ือ แต่มีบางเพลงท่ีใช้ร าเป็น
ประจ าก็จะเรียกได้ เช่น เพลงทะแย ทั้งนี้ท้ังนั้นนักดนตรีที่บรรเลงในวงปี่พาทย์มอญส่วนใหญ่จะรู้ท านองเพลงใน
แต่ละล าดับของเพลง ส าหรับวงดนตรีที่ใช้บรรเลง คือ วงปี่พาทย์มอญ ประกอบด้วย ปี่มอญ ระนาดเอก ระนาด
เอกเหล็ก ระนาดทุ้ม ระนาดทุ้มเหล็ก ฆ้องมอญวงใหญ่ ฆ้องมอญวงเล็ก ตะโพนมอญ เปิงมางคอก ฉิ่ง ฉาบเล็ก 
ฉาบใหญ่ และโหม่ง 3 ใบ   



วารสารวจิัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ ์                               สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 337 

 ด้านพิธีกรรม จารีต ผู้วิจัยได้ท าการสังเกต สัมภาษณ์ และสนทนากลุ่มจากคณะร ามอญในจังหวัด
ปทุมธานีจ านวน 12 คณะ ที่กล่าวมาข้างต้น ผลวิจัยพบว่า ร ามอญทุกคณะมีพิธีกรรมจารีต ที่มีความคล้ายคลึง
กันและมีความแตกต่างกันในรายละเอียดปลีกย่อย  
 ส าหรับในประเด็จที่มีความคล้ายคลึงกันคือ ก่อนการแสดงจะมีการบูชาครูหรือที่เรียกว่าไหว้ครู 
เครื่องบูชาครู ประกอบไปด้วย ดอกไม้ ธูป เทียน เงินก านล เหล้า บุหรี่ น้ า จัดใส่พาน โดยเจ้าภาพหรือเจ้าของ
งานจะเป็นผู้จัดหาให้ เพือ่ขอความเป็นสิริมงคลไม่ให้เกิดอุปสรรคในระหว่างท าการแสดง ดังภาพท่ี 2 
 
 

 

 
 
 

 
 

ภาพที่ 2 พิธีกรรม จารีต ของร ามอญ 
ที่มา ดุสิตธร งามยิ่ง (2556-2557) 

 
 ส่วนในประเด็นที่มีความแตกต่างกันในรายละเอียดปลีกย่อย พบว่า  ความหมายของการไหว้ครู 
หมายถึงการไหว้บูชาพ่อแก่หรือฤษีซึ่งเป็นบรมครูแห่งศาสตร์ของการแสดง แต่มีคณะรักษ์ร าไทย-มอญได้ให้
ความหมายที่เพิ่มเติม โดยกล่าวว่า การไหว้ครูในที่นี้หมายถึงการบูชาพ่อแก่หรือฤษี และครูมอญผู้ที่ถ่ายทอด
กระบวนการร า เทพเทวดาทั้งหลายเพื่อให้การร าได้ประสพความส าเร็จลุล่วงไปด้วยดี ในเครื่องบูชาครู ประกอบ
ไปด้วย ดอกไม้ ธูป เทียน เงินก านล จัดใส่พาน พร้อมด้วย เหล้า บุหรี่ น้ า มีความแตกต่างกันในรายละเอียดและ
ความหมายปลีกย่อย ดังนี้ ดอกไม้บูชา พบว่า ทุกคณะ ไม่เจาะจงว่าจะเป็นดอกไม้ชนิดใดขึ้นอยู่กับทางเจ้าของ
งานท่ีจะจัดให้ แต่ต้องเป็นดอกไม้ที่เป็นมงคล เช่น ดอกดาวเรือง ดอกบัว หรือพวงมาลัยก็ได้ ธูป พบว่า เกือบทุก
คณะจะใช้บูชาจ านวน 9 ดอก โดยให้ความหมายว่าเป็นการบูชา  พระพุทธคุณทั้ง 9 และพระเทพารักษ์ ประกอบ



338 | ปีที่ 11 ฉบับที ่3 (กันยายน – ธันวาคม 2559)                                                                          ดุสติธร  งามยิ่ง 

กับเลข 9 เป็นเลขมงคล แต่ก็มีบางคณะจะใช้ธูปบูชาจ านวน 5 ดอก โดยให้ความหมายว่า ใช้บูชาพระรัตนตรัย
และครู อาจารย์ หรือ 3 ดอก หมายถึงบูชาพระรัตนตรัย ส่วนสีของธูป จะใช้ได้ทุกสียกเว้น สีด า เพราะถือว่าไม่
เป็นมงคล เทียน พบว่า ทุกคณะจะนิยมใช้เทียนเหลืองบูชา จ านวน 1 เล่ม โดยให้ความหมายว่า เทียนเหลืองใช้
บูชาพระรัตนตรัยและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ส่วนเทียนขาวจะใช้ประกอบในพิธีกรรม เช่น การท าน้ าพระพุทธมนต์ แต่
บางครั้งถ้าไม่มีเทียนเหลืองก็อนุโลมใช้เทียนขาวก็ได้ ส่วนเทียนสีด าและสีแดงไม่นิยมมาไหว้เนื่องจากมีความเชื่อ
ว่าเทียนด าจะใช้ส าหรับท าของ ท าคุณไสย ส่วนเทียนแดงหมายถึงเลือด ไม่เป็นมงคล เงินก านลหรือเงินไหว้ครู 
พบว่า ทุกคณะจะเรียกขอจากทางผู้จัดงาน เมื่อบูชาครูเสร็จจะน าเงินไปท าบุญเพื่อเป็นการอุทิศให้กับครูบา
อาจารย์ที่ล่วงลับไปแล้วหรือท าบุญท ากุศล ไม่นิยมน าไปใช้ส่วนตัว เงินก านลที่น ามาบูชาส่วนใหญ่จะบูชา จ านวน 
12 บาท โดยมีความหมายว่าเป็นเลขประจ าวันพฤหัสบดีซึ่งเป็นวันครู แต่ก็มีบางคณะ เช่น คณะศิษย์หลวงพ่อ
สอนวัดศาลเจ้า ใช้เงินก านลบูชาครู จ านวน 99 บาทโดยให้ความหมายว่าเป็นเลขมงคล บุหรี่ พบว่า ทุกคณะจะ
ใช้บุหรี่ยี่ห้ออะไรก็ได้แล้วแต่เจ้าภาพ ในระหว่างไหว้ครูนั้น ก็จะแกะซองบุหรี่แล้วจุด 1 มวน เหล้า พบว่า ทุก
คณะไม่เจาะจงว่าจะเป็นเหล้าขาวหรือเหล้าสี (แม่โขง แสงโสมฯลฯ) ในระหว่างไหว้ครูจะเปิดฝาและรินเหล้าใส่
แก้ว น้ า พบว่า ทุกคณะจะเจาะจงว่าเป็นบริสุทธิ์ (น้ าเปล่า) ส่วนใหญ่นิยมน้ าบรรจุขวดหรือแก้วในระหว่างบูชา
ครูจะเปิดรินใส่แก้วหรือเพื่อความสะดวกก็จะเปิดฝาแล้วใส่หลอด แต่ก็มีบางคณะไม่บูชาด้วยน้ าเช่น คณะพิณ
พาทย์ เพราะถือว่าบูชาด้วยเหล้าแล้ว พานส าหรับใส่เครื่องบูชา พบว่า ส่วนใหญ่จะนิยมใช้พานทองมีเชิง แต่ถ้า
หาไม่ได้ก็จะใช้พานอะไรก็ได้ บางครั้งใช้ถาดหรือจานกระเบื้อง 
 ในจารีตของร ามอญพบว่า พอเริ่มต้นแสดง ถ้าเป็นงานศพ ผู้แสดงจะต้อง กราบพระ 3 ครั้ง ไหว้ศพ 
1 ครั้ง ไหว้ดนตรี 1 ครั้ง และไหว้คนดู 1 ครั้ง แล้วเริ่มแสดง พอแสดงเสร็จก็จะไหว้ศพอีก 1 ครั้ง ถ้าเป็นงานอ่ืนๆ 
จะไหว้คนดูก่อนและหลังการแสดง นอกจากนี้ก็จะให้ความเคารพโดยการไหว้ผู้ที่อาวุโส เช่น หัวหน้าคณะ รุ่นพี่ 
หรือครูผู้สอนร า เช่น ก่อนจะออกไปแสดงจะท าการไหว้ หัวหน้าคณะและรุ่นพี่หรือครูผู้สอน เพื่อขอความเป็นสิริ
มงคลให้ประสพความส าเร็จอย่าได้เกิดความผิดพลาดในระหว่างการแสดงและหลังแสดงเสร็จ ก็จะไหว้อีกครั้ง
เพื่อเป็นการขอบคุณที่แสดงได้โดยไม่มีข้อผิดพลาดหรือในระหว่างการแสดงเกิดปัญหาผิดพลาดขึ้น พอหลังการ
แสดงจบ ก็จะมาขอขมาหรือขอโทษในข้อผิดพลาดนั้นๆ สิ่งที่ส าคัญอีกประการหนึ่งก็คือ จะไม่เดินข้ามเครื่อง
ดนตรี เครื่องแต่งกาย โดยเฉพาะอย่างยิ่งเครื่องประดับศีรษะ เช่น เกี้ยว ชฎา เพราะสิ่งเหล่านี้ถือว่าเป็นของมีครู 
และทุกๆปีจะมีการจัดท าพิธีไหว้ครูนาฏศิลป์ ดนตรีปี่พาทย์ขึน้ เพื่อร าลึกถึงคุณครูบาอาจารย์ผู้ที่ล่วงลับไปแล้วที่
ได้สิทธ์ิประสาทความรู้ เทพเทวดา พ่อแก่ (ฤษี) และได้ขอโทษ ขอขมาที่กระท าผิดพลาดประพฤติปฏิบัติที่ไม่ดีใน
สิ่งที่ผ่านมา 
 
สรุปและอภิปรายผลการวิจัย 
 ประเด็นในเรื่องที่วิจัย ผู้วิจัยได้ค้นพบข้อมูลต่างๆ ว่า การร ามอญนั้นมีการถ่ายทอดจากรุ่นหนึ่งไปสู่
อีกรุ่นหนึ่งโดยการจดจ า ที่มีความคล้ายคลึงกัน ซึ่งแสดงถึงที่มาของกระบวนการร ามอญว่าน่าจะมีแหล่งที่มา
เดียวกัน แต่จะกล่าวว่าชุมชนใดชุมชนหนึ่งนั้นจะเป็นต้นฉบับของการร าก็ไม่สามารถจะช้ีเฉพาะเจาะจงหรือบอก
ได้ว่าใครเป็นผู้น ามาได้ เพราะช่วงระยะเวลาที่มีการร านั้น ในแต่ละพื้นที่ที่ปรากฏก็เป็นช่วงระยะเวลาเดียวกัน 
พร้อมๆกัน จึงไม่สามารถหาค าตอบได้ว่าเป็นใครหรือที่ใด ส่วนความแตกต่างนั้น น่าเป็นแนวคิดของผู้ที่ถ่ายทอด
กระบวนการร า ถึงแม้ว่าผู้ที่ถ่ายทอดจะได้รับการถ่ายทอดกระบวนการร าตามแบบแผนดั้งเดิมก็ตาม แต่ก็ย่อมน า
แนวคิดที่ตนได้คิดสร้างสรรค์เอาไว้ มาผสมผสานให้สอดคล้อง ท าให้เกิดความสมบูรณ์และสวยงามตามความ
ต้องการของสภาพแวดล้อมค่านิยมในช่วงขณะนั้น ด้านท านองเพลง ดนตรี ปัจจุบันนี้แต่ละที่จะใช้เพลงร ามอญที่



วารสารวจิัยและพัฒนา วไลยอลงกรณ์ ในพระบรมราชูปถัมภ ์                               สาขามนุษยศาสตร์และสังคมศาสตร์ | 339 

แตกต่างกันไปบางที่ใช้ 12 เพลง บางที่ใช้ 13 เพลงบรรเลงประกอบการร า และช่ือเพลงที่ใช้ประกอบการร านั้น 
จะมีช่ือเรียกที่ต่างกันเพราะช่ือเพลงร ามอญของเดิมนั้นเรียกเป็นภาษามอญและมีจ านวนเพลงบรรเลง
ประกอบการร าถึง 12-13 เพลงเลยเป็นการยากท่ีจะจดจ า ส่วนใหญ่จะใช้เรียกตาม ล าดับของเพลง เช่น เพลงที่ 
1, 2, 3, เป็นต้น แต่ท านองเพลงนั้นก็จะมีความคล้ายคลึงกัน ท้ังนี้ก็ข้ึนอยู่กับการถ่ายทอดของครูเพลง ซึ่งผู้วิจัย
ได้วิเคราะห์ไว้แล้วในข้างต้นในด้านกระบวนการร า ด้านพิธีกรรมจารีต พบว่า รูปแบบยังคงพิธีกรรมจารีตแบบ
ดั้งเดิมแต่อาจมีการเปลี่ยนแปลงไปบาง เช่น เดิมจะใช้เหล้าขาวแต่ปัจจุบันนี้อาจใช้เหล้าสีในการไหว้ครู เช่น แม่
โขงหรือแสงโสม หรือ เงินก านลซึ่งในแต่ละท้องที่จะเรียกเงินก านลต่างกัน เช่น 12, 99 บาท แต่ความหมายก็คือ
การไหวค้รู  
 จากการที่กล่าวมาข้างต้น สรุปได้ว่าผู้ที่มีบทบาทที่ส าคัญก็คือผู้ถ่ายทอดหรือ “ครู” ซึ่งเป็นผู้ที่มีส่วน
ส าคัญอย่างที่ท าให้เกิดพัฒนาการ โดยยังคงแบบแผนดั้งเดิมแต่ก็มีการสร้างสรรค์ท าให้ร ามอญยังคงอยู่ซึ่ง
สอดคล้องกับ สุขสันต์ พ่วงกลัด (2539 : 138-139) ได้ศึกษาในเรื่องพลวัตต์ทางการถ่ายทอดวัฒนธรรม 2 
กระบวนการ ผลการศึกษา พบว่า กระบวนการถ่ายทอด ผู้รับการถ่ายทอดประกอบไปด้วยการเรียนรู้ พัฒนาและ
สืบทอดโดยมีครูเป็นศูนย์กลาง แบ่งเป็น 2 ประเด็นคือ 
 1. การฝากตัวเป็นศิษย์ ครูจะพิจารณาและสังเกตโดยใช้วิจารณญาณไตร่ตรองเรื่องคุณลักษณะของ
ศิษย ์เช่น ความมุ่งมั่นและตั้งใจ พื้นฐานความรู้เดิม เมื่อพิจารณาและตัดสินใจแล้วกร็ับเป็นศิษย์  
 2. การฝึกทักษะและประสบการณ์ ซึ่งแบ่งเป็นแบบโดยตรง เช่น วิธีด้วยให้ฟังด้วยวาจา การปฏิบัติ 
ให้ดูเป็นตัวอย่าง เน้นความจ าเป็นหลัก และโดยอ้อม เช่น เปิดโอกาสให้เกิดความสร้างสรรค์ทางปัญญา พาออก
แสดงเมื่อมีโอกาส ส่วนในด้านพิธีกรรมจารีตสอดคล้องกับแนวคิดของอมรา พงศาพิชญ์ (2537 : 35-36) ที่กล่าว
ว่าวัฒนธรรมเกิดจากการปรับรับ สนองความต้องการต่อการเปลี่ยนแปลง โดยแบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ 
วัฒนธรรมทางแนวความคิด วัฒนธรรมทางบรรทัดฐานและวัฒนธรรมทางวัตถุ นอกจากนี้ได้สอดคล้องกับทฤษฎี
การแพร่กระจายทางวัฒนธรรมของ ฟรานซ์ โมเอส (Frang Boas) (ทรงคุณ จันทจร,  2553 : 20-21) กล่าวว่า
การแพร่กระจายทางวัฒนธรรม ที่ว่า ในวัฒนธรรมแต่ละสังคมมีการปรับตัวต่างกัน เมื่อได้รับอิทธิพลจาก
สภาพแวดล้อมใดสภาพแวดล้อมหนึ่งจะมีวิวัฒนาการเฉพาะวัฒนธรรมนั้น มีการแพร่กระจายจากศูนย์กลางไปยัง
เขตภูมิภาคที่มีการยอมรับในสิ่งนั้น การศึกษาการแพร่กระจายทางวัฒนธรรมจะท าให้ทราบถึงความเป็นมาของ
วัฒนธรรมเดียวกันและวัฒนธรรมใดจะเป็นแม่บทของอีกวัฒนธรรมหนึ่งเพื่อหาวัฒนธรรมต้นก าเนิดสามารถโดย
ใช้หลักวิธีการ ที่ประกอบด้วย หลักภูมิศาสตร์ การใช้ประวัติศาสตร์สืบค้น การขุดค้นทางโบราณคดีและดู
วิวัฒนาการของวัฒนธรรม (นิยพรรณ วรรณศิริ,  2540 : 99-101) 
 
ข้อเสนอแนะ 
 การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะเพื่อน าผลของการวิจัยไปใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อสังคม คือ 
สามารถน าไปใช้ในหน่วยงานต่างๆโดยการส่งเสริม ยกระดับให้ดีขึ้นและสามารถก่อให้เกิดประโยชน์ในด้านการ
จัดการศึกษา โดยบรรจุไว้ในหลักสูตรท้องถิ่น ข้อเสนอแนะในการศึกษาค้นคว้าต่อไป คือ ควรศึกษาเรื่องที่
เกี่ยวกับมรดกทางวัฒนธรรมภูมิปัญญาท้องถิ่น เช่น ศึกษากระบวนการร าสามถาดในจังหวัดปทุมธานีหรือศึกษา
พิธีกรรมจารีตการบูชาผีในจังหวัดปทุมธานี  
 
 
 



340 | ปีที่ 11 ฉบับที ่3 (กันยายน – ธันวาคม 2559)                                                                          ดุสติธร  งามยิ่ง 

เอกสารอ้างอิง 
กรพร ตราโมท.  (2541).  มอญร า (ปัวฮะเปิ้น) : ศิลปะคุณภาพของมอญ.  จุลสารไทยคดีศึกษา.  กรุงเทพฯ : 

สถาบันไทคดีศึกษา, 72. 
ทรงคุณ จันทจร,  (2553).  การวิจัยเชิงคุณภาพทางวัฒนธรรมขั้นสงู.  มหาสารคาม: มหาวิทยาลัย        

มหาสารคาม. 
นิยพรรณ วรรณศิร.ิ  (2540).  มานุษยวิทยาสังคมและวัฒนธรรม.  กรุงเทพฯ : คณะสังคมศาสตร์ 

มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์. 
พิศาล บุญผูก.  (2551). “ประวัติมอญเมืองปทุมธานี ” อนุสรณ์งานพระราชทานเพลงศพ ศาสตราจารย์เกียรติคุณ 

นายแพทย์สุเอ็ด คชเสนี ม.ว.ม., ป.ช.  จ านวนเล่ม 5,000 เล่ม.  กรุงเทพฯ: บริษัท เท็คโปรโมช่ัน  
 แอนด์ แอ็ดเวอร์ไทซซิ่ง จ ากัด, 165-169. 
รจนา สุนทรานนท์.  (2548).  การอนุรักษ์การแสดงพ้ืนบ้าน จังหวัดปทุมธานี.  คณะนาฏศลิป์และ ดุริยางค์ : 

สถาบันเทคโนโลยรีาชมงคล. 
วีรวัฒน์ วงศ์ศปุไทย.  (2551). “ประวัติศาสตร์และถิ่นฐานบ้านเรือนชาวสามโคก.” อนุสรณ์งานพระราชทาน

เพลง ศพ ศาสตราจารย์เกียรติคณุ นายแพทย์สุเอ็ด คชเสนี ม.ว.ม., ป.ช.  จ านวนเล่ม 5,000 เล่ม.  
กรุงเทพฯ: บริษัท เท็คโปรโมชั่น แอนด์ แอ็ดเวอร์ไทซซิ่ง จ ากัด, 158.       

สุขสันต์ พ่วงกลดั (2539).  การวิเคราะหเ์ชิงประวัติศาสตร์เกี่ยวกับภูมิปัญญาไทยในการถ่ายทอดการบรรเลงซอ
สามสาย.  วิทยานิพนธ์ ค.ม. กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 

องค์ บรรจุน.  (2551).  “ประวัติศาสตรแ์ละถิ่นฐานชาวมอญสมุทรสาคร” อนุสรณ์งานพระราชทานเพลงศพ 
ศาสตราจารย์เกียรติคณุ นายแพทย์สุเอ็ด คชเสนี ม.ว.ม., ป.ช.  จ านวนเล่ม 5,000 เล่ม.  กรุงเทพฯ: 
บริษัท เท็คโปรโมช่ัน แอนด์ แอ็ดเวอร์ไทซซิ่ง จ ากัด, 126. 

อมรา พงศาพิชญ์ (2537).  วัฒนธรรม ศาสนา และชาติพันธุ์.  กรุงเทพฯ : จุฬาลงกรณม์หาวิทยาลัย. 
 


